



وزارة التعليم العالي جامعة أم القرى كلية الدعوة وأصول الدين

### غوذج رقم ( ٨ ) إجازة أطروحة علمية في صيغتها النهائية بعد إجراء التعديلات

الاسم ( رباعي ) : أبوالخير تراسون كلية الدعوة وأصول الدين قسم العقيدة الأطروحة مقدمة لنيل درجة الدكتوراه في تخصص العقيدة عنوان الأطروحة: " التصوف في القرنين الثاني والثالث الهجريين وموقف الفقهاء الأربعة منه " .

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على أشرف المرسلين وعلى آله وصحبه أجمعين وبعد: فبناء على توصية اللجنة المكونة لمناقشة الأطروحة المذكورة أعسلاه - والتي تمت مناقشتها بتاريخ ٢٨/ ١٤٢٣/١٠ هــ - بقبولها بعد إجراء التعديلات المطلوبة ، وحيث قد تم عمل اللازم ، فإن اللجنة

توصى بإجازهًا في صيغتها النهائية المرفقة للدرجة العلمية المذكورة أعلاه .

والله الموفق ،،

### أعضاء اللجنة

المناقش الخارجي

الاسم: د/ سالم محمد القربي

المناقش الداخلي

الاسم: د/ عبد العزيز المرشدي الاسم: د/ علي بن نفيع العلياني

التوقيع ... ريسي التوقيع .....

رئيس قسم العقيدة الاسم: د/ عبد العزيز بن أحمد الحميدي

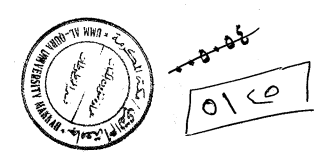
التوقيع جمن المستوقيع بمن المستوقيع

يوضع هذا النموذج أمام الصفحة المقابلة لصفحة عنوان الأطروحة في كل نسخة من الرسالة .





الههلكة العربية السعودية وزارة التعليم العالي جامعة أم القرى كلية الدعوة وأصول الدين مكة المكرمة



التصوف في القرنين الثاني والثالث الهجريين وموقف الفقهاء الأربعة منه

رسالة مقدمة لنيل درجة الدكتوراه في قسم العقيدة

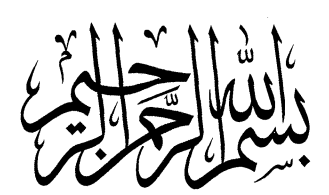
إعداد الطالب أبو الـخير تراســون

إشراف الأستاذ الدكتور عبد العزيز بن عبد اللطيف المرشدي

١٤٢٣ هـ ، ٢٠٠٢م .









### ملخص الرسالة

موضوع البحث: التصوف في القرنين الثاني والثالث الهجريين وموقف الفقهاء الأربعة منه.

قد اخترت هذا الموضوع لأنه متصل بإحدى الاتجاهات الموجودة في عصر الفقهاء الأربعة ، وأعني بذلك الاتجاه الصوفي المنحرف عن طريق الإسلام الصحيح ، وما آل إليه من تشويه تعاليمه الطيبة في بعض النفوس هذه ناحية ؟

ومن ناحية أخرى كان الهدف من هذا البحث هو الإسهام في التوضيح لحياة الأئمة الأربعة ، وزهدهم في هذه الحياة ، والمشاركة في الدفاع عنهم في قضايا عقدية وسلوكية لم تعرف عنهم .

وقد احتوت الرسالة على مقدمة وبابين وخاتمة ، وبينت في المقدمة أهم الدوافع التي دفعتني إلى الكتابة .

أما الباب الأول فقد عقدته للتصوف في القرنين الثاني والثالث الهجريين ، وتحته ثلاثة فصول ، تحدث الفصل الأول عن مفهوم التصوف ونشأته ومصادره وآثاره ، وتحدث الثاني عن مراحل تطور التصوف حتى نهاية القرن الثالث الهجري ، وتحدث الثالث عن أهم قضايا التصوف في القرنين الثاني والثالث الهجريين كمعرفة الله ، والحب الإلهي، والولاية والكرامة ، والفناء ، والشريعة والحقيقة ، والسماع ، والأحوال والمقامات

وأما الباب الثاتي فقد خصصته لموقف الفقهاء الأربعة من التصوف ، وتحته أربعة فصول ، تكلم الفصل الأول عن الإمام أبي حنيفة وموضوعات التصوف ، وتحدث الثاني عن الإمام مالك وموضوعات التصوف ، وتحدث الثالث عن الإمام الشافعي وموضوعات التصوف، أما الرابع فتحدث عن الإمام أحمد بن حنبل وموضوعات التصوف ، وكشفت المباحث تحت هذا الباب عن بطلان ما نسب إلى الأئمة الأربعة في التصوف .

أما النتائج التي توصلت إليها فأهمها ما يلي:

1- إن مفهوم التصوف الذي صدر من بعض الصوفية في القرنين الثاني والثالث الهجريين أخذ جانبا من جوانب حسن الخلق ، وتزكية النفوس ، والزهد والتقشف ، وإن كان في مفهومهم بعض المآخذ والانحرافات .

" Y - إن الهدف من التصوف في القرن الثالث الهجري هو الاتصال بالله على ، كما أن الحب الإلهي أصبح معلما وطريقا اتجه إليه أهل التصوف .

٣- أن زهد الأئمة الأربعة كان زهدا إيجابيا ، حيث كانوا لا يقعدون عن الكسب والعمل ، أو يهجرون المال والعيال ..

٤- لقد أنكر الأئمة الأربعة التغبير ، لأنه سماع منهي عنه ، كما حرصوا - رحمهم الله - وأتباعه على حماية التوحيد من كل شائبة .

والمنسوبة إلى الفقهاء الأربعة في التصوف لا المنسوبة إلى الفقهاء الأربعة في التصوف لا تصح ، لأنهم لم يأمروا باقتداء طريق أهل التصوف ، وإنما عثر عنهم تمسكهم بالكتاب والسنة ، وأمروا بالاعراض عن أقوالهم إذا خالفت الأحاديث الصحيحة.



#### **Abstract**

Title: Sufism in the second and third centuries after hijrah and the stand of the four Imaams regarding it.

This topic was chosen by me because this is related to one of the beliefs during the time of the four scholars. What I mean is that the direction that the people practicing Sufism took during that time were diverted away from the right path of Islam. And the result of this was the distortion of the teaching of Islam to some people. The purpose of this dissertation was to contribute in the explanations regarding the life of the four scholars and the ascetic lives they have lived in this world. This is also intended to help clarify the issues regarding the faith and practices which were attributed to the four scholars, but were not known to them and were not practiced by them.

This dissertation contains an Introduction, a body which was divided into Two Sections, and a conclution. The First section talked about Sufism in the second and third centuries. There are three Chapters under this section. The First Chapter discussed about the concept of Sufism, its roots, sources, and influences. The Second Chapter discussed how Sufism developed and progressed until the end of the third century. The Third Chapter discussed about the significant issues concerning the lives and practices of the people of Sufism in the second and third centuries, i.e: The Recognation of Allah, The Love for Allah, ect.

The Second Section talked about the four Scholars and their stands on Tasawwuf. This section was divided into four chapters, Each Chapter talked about each Imaam and the subjects on Tasawwuf: Chapter One, of Imaam Abu Haneefah; Chapter Two, of Imaam Maalik; Chapter Three of Imaam Shafi'ie; and Chapter Four, of Imaam Ahmad ibn Hanbal. It was found out under these four chapters that the most of the things ascribed to these four Imaams regarding Tasawwuf were not true.

The Conclusion enumerated the important findings and the most important were:

- The certainty that the concept of Tasawwuf came from scholars of Sufism in the second and third centuries taking some of the good concepts regarding behaviorism, purification of the soul, and the living of the ascetic life, even though they were found to be erroneous practices and have diverted away from the right path;
- The purpose of Tasawwuf in the third century, which was to establish a direct relationship with Allah and to have love for Allah, served as a milestone for all the Sufis during that time;
- The ascetic lives of the four Scholars were found to be positively good and in consonance with the sunnah because they didn't just sit down, waited and left their families rather they have endeavored to find work, etc;
- The four scholars have denied music because this is forbidden in Islam, and they were strict including their followers and they have adhered to the principles of Islamic Monotheism and shun away from anything that destroys it;
- Most of the stories and acts referred to the four Imaams regarding Tasawwuf were found to be not true because they have not commanded to follow the ways of the Sufis. Rather, as what have been seen of them and what they have taught, they have been strict in the implementation of Kitaab and Sunnah and they ordered the nonrecognition of their teachings whenever these were found to be against the authentic hadeeths of the Prophet Mohammad sallallaahu 'alaihi wasallam.

Aboulkhair S. Tarason



## بسم الله الرخمن الرحيم

#### المقدمة

إن الحمد لله نحمده ، ونستعينه ، ونستغفره ، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا ، من يهده الله فلا مضل له ، ومن يضلل فلا هادي له ، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له ، وأشهد أن محمدا عبده ورسوله .

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللهَ حَقَّ تُقَاتِهِ وَلاَ تَمُوتُنَّ إِلاَّ وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ﴾ (١)

﴿ يَــا أَيُّهَــَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُم مِن نَفْسٍ وَّاحِــدَة وَخَلَقَ مِنهَا زَوْجَهَا وَبَتْ مِنْهُمَا رِجَــالاً كَثِيرًا وَّنِسَاءً وَاتَّقُوا اللهُ الَّذِي تَسَاءُلُونَ بِهِ وَالْأَرْحَامَ إِنَّ اللهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقيبًا ﴾ (٢) .

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللهُ وَقُولُوا قَوْلاً سَدِيدًا . يُصْلِحْ لَكُمْ أَعْمَالَكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَمَن يُّطِع اللهُ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴾ (٣) .

أما بعد: فإن الله عَلَى قد بعث نبيه محمدا على برسالة الإسلام الخالدة ، وأكمل به الدين كما قال عَلَى : ﴿ الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الدين كما قال عَلَى : ﴿ الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الدينَ كُمْ دِينًا ﴾ (3) .

لقد بين النبي على تعاليم الإسلام السمحة خير بيان ، وبلغ الدعوة إلى الناس كافة ، بشيرا ونذيرا ، وداعيا إلى الله بإذنه وسراجا منيرا ، ووفق الله - لإحابة دعوته المباركة - من شرح الله صدره للإسلام ، ودخل الناس في دين الله أفواجا ، وظل المسلمون على عقيدة صحيحة - بفضل الله على - كما جاءت في كتاب الله وسنة رسوله الله .

وهذه الصورة المشرقة عاش المسلمون الأوائل في ظل الدين الحنيف سعداء متحابين ، وسحلوا أروع الأمثلة في المحالات كلها ، إلا أن مجريات التاريخ أحدثت أمورا تسبب بها تفكك الأمة وتفرقها حينما ظهرت – بعد مقتل عثمان بن عفان شه وما تلاه من حروب بدعتان متقابلتان : بدعة الخوارج المكفرين لعلي بن أبي طالب هه وبعض الصحابة ، وبدعة الرافضة المدعين لإمامته وعصمته ، أو نبوته أو إلاهيته ، ثم تتابع حروج الفرق بعد

<sup>(</sup>۱) سورة آل عمران ، الآية ( ۱۰۲) .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> سورة النساء ، الآية (۱) .

<sup>(&</sup>lt;sup>٣)</sup> سورة الأحزاب ، الآيتان ( ٧٠ - ٧١ ) .

<sup>( &</sup>lt;sup>ئ )</sup> سورة المائدة ، الآية ( ٣ ) .

ذلك ، حيث حدثت بدعة المرحئة والقدرية في خلافة عبد الملك بن مروان ، ثم تبعتها بدعة الجهمية المعطلة والمشبهة الممثلة في أواحر الخلافة الأموية ، فكانت هذه الفرق هي أصول أهل البدع التي تفرعت عنها باقي الفرق الأحرى .

ومع مطلع القرن الثاني الهجري لدعوة الإسلام بدا في الأفق ما ينذر بظهور حيل من المسلمين اختلط ببيئات أخرى لها معتقداتها وشرائعها وحضاراتها ، وهذا لا يعني أن الجيل الأول كانوا بمعزل عن المدنيات والثقافات السابقة ؛ لكنهم كانوا مكتفين بما لديهم من كانوا مكتفين بما لديهم في الدنيا كتاب الله وسنة رسوله في ، إذ الاعتصام بهما كفيل بتحقيق هدايتهم وفلاحهم في الدنيا والآخرة .

غير أن الفترة حلال القرنين الثاني والثالث الهجريين كانت مختلفة ، إذ بعد أن أقبلت الدنيا على المسلمين وفتح الله لهم الأمصار ، ونشطت الحركة الثقافية ، وكثرت الترجمات ، وطغيت الحياة المادية على الحياة الروحية ، حدثت ردة فعل عنيفة عند كثير من المسلمين ، في الجياة المادية على الحياة والانقطاع للعبادة ، والبعد عن هذه الحياة الزائفة الملهية ، محاولين التمسك بتعاليم الكتاب والسنة .

لكن هذا الاتجاه الجديد؛ وفي منتصف القرن الثاني وبداية القرن الثالث الهجريين ما للبث أن انحرف عن طريقه الصحيح، حيث امتزجت الثقافات الإسلامية بغيرها من المثقافات الدخيلة، فظهرت نظريات دينية ابتعدت قليلا أو كثيرا عن تعاليم الإسلام السمحة، وتبلور ذلك في تيارات فكرية متعددة، كان من بينها الاتجاه الصوفي.

هــذا الاتجـاه لــه أثره البالغ في مجرى الحياة الإسلامية ، ونعني به الاتجاه الصوفي المسنحرف عـن طـريق الإسلام الصحيح ، وما آل إليه من تشويه تعاليمه الطيبة في بعض السنفوس ، وأثره السيئ على الأمة الإسلامية ، وحاصة بعد القرون الأولى المفضلة .. وهذا مـن الأسـباب الـــيّ دفعتني إلى الكتابة في هذا الموضوع ، علما بأن حال الأمة الإسلامية لايكـون ميئوسا مـنها ، بحسب ما نرجو من الله العلي القدير ونتضرع إليه ، ما دام في المسلمين أناس مخلصون ، يعملون بكتاب الله وسنة رسوله ، ولا يبتغون إلا رضوان الله فأولــئك هــم الصـادقون في إيماهم وعملهم ، وهم مناط رجاء هذه الأمة ومحط أملها في خطوات الخير في تصحيح معتقدات الناس الفاسدة ، وتحقيق وحدة المسلمين وجمع كلمتهم هذه ناحية .

ومن ناحية أخرى كان الهدف من هذا البحث هو الإسهام في التوضيح لحياة الأئمة الأربعة ، وزهدهم في هذه الدنيا ، الذي يعطي تصورا واضحا نحو التعامل مع الحياة ، والاستفادة من النعم التي سخرها الله على لعباده المؤمنين ، ثم المشاركة في الدفاع عنهم رحمهم الله – في قضايا عقدية وسلوكية لم تعرف عنهم .

ومن المعلوم أن الأئمة الأربعة - رحمهم الله - قد اشتهروا بالتمسك بالكتاب والسنة والتحلي بالخلق الحسن ، إلا أن هناك أفكارا وأعمالا نسبت إليهم تقتضي البحث والتحقيق ، بـــل إن فئة من الكتاب من ينسب إليهم الفكر الصوفي المنحرف ، مع أن مواقفهم مخالفة لأفكار المتصوفين الذين حادوا عن المنهج الصحيح .

ولهـــذا ، لا بـــد مــن البحث في هذا الموضوع ليزول اللّبس والخلط بين المفاهيم في أعمـــال القلوب والزهد في هذه الحياة من جهة ، وبين التصوف بنظرياته وأحواله ومقاماته من جهة ثانية ، ثم المقارنة – ما أمكن – في بعض المفاهيم عند الفقهاء الأربعة والمتصوفة .

لذلك استعنت بالله العلي القدير على جمع مادة هذا البحث ، والدخول في خضم موضوعه ، ولا أقول إنني قد جمعت جميع أطرافه ، فإنه في رأيي أكبر وأوسع من ذلك ؛ لأنه موضوع كبير ومتصل بالأعلام الكبار ، ولكن بذلت قدر استطاعتي في جمع ما يسره الله تعالى لي جمعه من موضوعات التصوف ، ثم القيام بقراءتها ، وترتيب موادها ، وتوزيعها على فصول الرسالة التي هي بعنوان :

" التصوف في القرنين الثاني والثالث الهجريين وموقف الفقهاء الأربعة منه " وقد سرت في هذه الرسالة على النحو الآتي :

١ - جمعت المادة العلمية من الكتب التي هي مظنة وجود تلك المواد في أهم
 موضوعات التصوف .

٢- أوردت بعيض موضوعات التصوف على حدة لأحد الأئمة ابتداء بالإمام أبي حينفة ، ثم الإمام مالك ، ثم الإمام الشافعي ، ثم الإمام أحمد بن حنبل - رحمهم الله - ثم أبطلت ونفيت كل ما نسب إلى أحدهم من الفكر الصوفي .

٤- ترجمت لبعض الأعلام في الهامش ، وقد أعدت توضيح الشخصية لبعض أعلام التصوف في متن الرسالة .

٥ = عـــزوت الآيـــات القـــرآنية الواردة في الرسالة بذكر رقمها ، واسم السورة في الحاشية .

٦- حرجت الأحاديث والآثار الواردة في البحث .

٧- وضحت بعض المصطلحات والكلمات الغريبة .

٨- عمـــلت الفهارس للآيات القرآنية ، وللأحاديث النبوية والآثار، والمصطلحات
 والكلمات الغريبة وللأعلام المترجم لهم ، وللمصادر والمراجع ، وللموضوعات .

وقد جاءت الرسالة مشتملة على مقدمة وبابين وخاتمة .

أما المقدمة: فقد بينت فيها أهم الدوافع التي دفعتني إلى الكتابة في هذا الموضوع، والمنهج الذي سرت عليه.

وأما الباب الأول: فقد عقدته للتصوف في القرنين الثاني والثالث الهجريين وقسمته إلى ثلاثة فصول:

الفصــل الأول: مفهـوم التصوف، ونشأته، ومصادره، وآثاره ويحتوي على خسة مباحث

المبحث الأول: تعريف التصوف

المبحث الثاني: نشأة التصوف

المبحث الثالث: عوامل نشأة التصوف

المبحث الرابع: مصادر التصوف

المبحث الخامس: آثار التصوف

الفصل الثاني: مراحل تطور التصوف حتى نهاية القرن الثالث الهجري وتحته أربعة مباحث:

المبحث الأول: الزهد في المفهوم الشرعى وصلته بالتصوف

المبحث الثاني: خاصية تصوف القرن الثالث الهجري

المبحث الثالث: ظهور التدوين في التصوف في القرن الثالث الهجري

المبحث الرابع: أهم رجال التصوف في القرنين الثاني والثالث الهجريين

الفصل الثالث: أهم قضايا التصوف في القرنين الثاني والثالث الهجريين

ويشتمل على ثمانية مباحث:



المبحث الأول: معرفة الله تعالى

المبحث الثاني: الحب الإلهي

المبحث الثالث: الولاية

المبحث الرابع: الكرامة

المبحث الخامس: الفناء ووحدة الشهود

المبحث السادس: الشريعة والحقيقة

المبحث السابع: السماع

المبحث الثامن: الأحوال والمقامات

وأما الباب الثاني: فقد خصصته لموقف الفقهاء الأربعة من التصوف

ورتبته على أربعة فصول :

الفصل الأول: الإمام أبو حنيفة والتصوف، وتحته أربعة مباحث:

المبحث الأول: عصر الإمام أبي حنيفة وحياته

المبحث الثاني: الإمام أبو حنيفة وموضوعات التصوف

المبحث الثالث: بطلان ما نسب إلى الإمام أبي حنيفة في التصوف

المبحث الرابع: موقف بعض تلامذته من التصوف

الفصل الثاني: الإمام مالك بن أنس والتصوف ، وتحته أربعة مباحث:

المبحث الأول: عصر الإمام مالك وحياته

المبحث الثاني: الإمام مالك وموضوعات التصوف

المبحث الثالث: بطلان ما نسب إلى الإمام مالك في التصوف

المبحث الرابع: موقف بعض تلامذته من التصوف

الفصل الثالث: الإمام الشافعي والتصوف، ويحتوي على أربعة مباحث:

المبحث الأول: عصر الإمام الشافعي وحياته

المبحث الثاني: الإمام الشافعي وموضوعات التصوف

المبحث الثالث: بطلان ما نسب إلى الإمام الشافعي في التصوف

المبحث الرابع: موقف بعض تلامذته من التصوف



## الفصل الرابع: الإمام أحمد بن حنبل والتصوف، ويشتمل على خمسة مباحث:

المبحث الأول: عصر الإمام أحمد وحياته

المبحث الثاني: الإمام أحمد وموضوعات التصوف

المبحث الثالث: موقفه من أعلام التصوف

المبحث الرابع: بطلان ما نسب إلى الإمام أحمد في التصوف

المبحث الخامس: موقف بعض تلامذته من التصوف.

### وفي الخاتمة : ذكرت فيها أهم النتائج التي توصلت إليها في البحث ، وبعد ذلك

ألحقت بالرسالة فهارس تفصيلية وتشمل: فهرس الآيات القرآنية ، وفهرس الأحاديث النبوية ، وفهرس الأثار ، وفهرس المصطلحات والكلمات الغريبة ، وفهرس الأعلام المترجم لهم في الحاشية ، وفهرس المصادر والمراجع ، وفهرس الموضوعات .

هذا هو جهدي المتواضع ، ذلك أنني مهما بذلت واجتهدت وتوصلت به إلى هذا المستوى ، فانني أعترف أنه لم يبلغ حد الكمال ولا قاربه لأنه موضوع كبير ، ثم إن كل عمل بشري يعتريه النقص ، والكمال لله وحده وكل ما أرجوه من الله في أن أكل وحدة وفقت في عرض الموضوع ، وأتيت ببعض النماذج الموضحة للحالة الدينية التي يعيشها بعض الجيل في القرنين الثاني والثالث الهجريين ، وأبطلت ما نسب إلى الفقهاء الأربعة في موضوع من موضوعات التصوف .

وقـبل أن أخـتم أرى من الواجب أن أقدم شكري وتقديري إلى حكومة المملكة العربية السعودية ، وجميع القائمين على جامعة أم القرى وعلى رأسهم معالي مدير الجامعة الأسـتاذ الدكـتور ناصر بن عبد الله الصالح ، وسعادة عميد كلية الدعوة وأصول الدين ، الأسـتاذ الدكـتور عبد الله بن عمر الدميجي ، وسعادة رئيس قسم العقيدة الدكتور عبد العزير بـن أحمد الحميدي ، وكافة الأساتذة والإداريين لما يبذلونه من نفس ونفيس لحدمة أبناء المسلمين في أنحاء العالم ، ولما يقدمون لهم من علوم ونصائح وحدمات حليلة في حدمة الإسلام والمسلمين ، فبارك الله لهم في مساعيهم ، وسدد خطاهم ، وحزاهم خير الجزاء .

كما لا أنسى أن أقدم شكري وتقديري لشيخي الفاضل/ سعادة الأستاذ الدكتور على المناذ الدكتور على عبد اللطيف المرشدي ، الذي قام بالإشراف على هذه الرسالة ، فقد كان أستاذا محبالي ، وصابرا لمتابعة سيري في هذا البحث ، فلم يدخر وسعا في تقديم توجيهاته



وخـــتاما: أســـأل الله العلي القدير أن يوفقنا لما يحبه ويرضاه ، وأن يهدينا إلى سواء السبيل ، وصلى الله على محمد وعلى آله وصحبه وسلم .

الطالب / أبوالخير تراسون كلية الدعوة وأصول الدين قسم العقيدة



## الباب الأول التصوف في القرنين الثاني والثالث الهجريين

وتحته ثلاثة فصول

الفصل الأول: مفهوم التصوف، ونشأته، ومصادره، وآثاره

الفصل الثاني : مراحل تطور التصوف حتى نهاية القرن الثالث الهجري

الفصل الثالث : أهم قضايا التصوف في القرنين الثاني والثالث الهجريين



## الفصل الأول مفهوم التصوف، ونشأته، ومصادره، وآثاره

وتحته خمسة مباحث

المبحث الأول : تعريف التصوف

المبحث الثاني : نشأة التصوف

المبحث الثالث : عوامل نشأة التصوف

المبحث الرابع : مصادر التصوف

المبحث الفامس : آثار التصوف



### المبحث الأول

### تعريف التحوف

قـــبل أن نتعرض لتعريف التصوف في اللغة والاصطلاح ، فلا بد أن نبحث أولا عن أصل اشتقاق كلمته أو كلمة الصوفي .

لم تــتفق كــلمة الباحــثين عــلى الأصل الذي أخذت منه لفظة الصوفي من ناحية الاشــتقاق ، وظــلت أقوالهم متباينة في ذلك ، حيث من الصعوبة بمكان أن يحددوا مصدرا معيــنا لهذه الكلمة - حتى وإن كانوا من الصوفية أنفسهم - ، إلا ألهم ذكروا لنا عدة آراء لتوضيح المصدر الذي قد تصاغ الكلمة منه .

فالرأي الأول: أن هذه الكلمة " التصوف" نسبة إلى الصفاء (١)، لأن الصوفية - في رأيه - قوم صفت نفوسهم من كدورات الدنيا وعلائقها . هذا الرأي وإن كان مقبولا مسن حيث المعنى إلا أن الكلاباذي (٢) والقشيري (٣) وشيخ الإسلام ابن تيمية رفضوا هذا الاشتقاق لعدم ملاءمته مع قواعد اللغة ، إذ لو صح لغويا لحُق أن يقال صفائية أو صفوية (٤) في النسبة إليه .

الــرأي الثاني: أن تكون منسوبة إلى "صوفة " وهو اسم رجل قد انفرد بخدمة الله عند بيته الحرام ، واسمه ( الغوث بن مر) ، سمى بذلك لأن أمه نذرت لئن عاش لتعلقن برأسه صوفة ، ولتجعلنه ربيط الكعبة ، ففعلت ، فقيل لــه: " صوفة " ولولده من بعده ،

<sup>(</sup>۱) انظر: الرسالة القشيرية ، لأبي القاسم عبد الكريم القشيري ، تحقيق معروف زريق وعلي عبد الحميد الطبعة الثانية ، دار الخير ، (بيروت ، عام ١٤١٦ هـ ) ص ٢٧٩ . والتعرف لمذهب أهل التصوف ، لأبي بكر محمد الكلاباذي ( مكتبة الكليات الأزهرية ) ص ٢٨ . وفي التصوف الإسلامي وتاريخه ، لرينولد نيكولسون ترجمة أبي العلا عفيفي ( طبعة القاهرة ١٣٨٨ هـ)

<sup>(&</sup>lt;sup>۳)</sup> هو أبو القاسم عبد الكريم بن هوزان القشيري الصوفي ، صاحب كتاب الرسالة ، ولطائف الإشارات في التصوف ، وهو من شيوخ التصوف في خراسان (ت ٢٥٤هـ) ، انظر : سير أعلام النبلاء ، للذهبي ، ط ١١ ، بيروت (مؤسسة الرسالة ١٤١٩هـ) ٢٢٧/١٨ ، والأعلام ٤/٧٥ ، وطبقات الشافعية للسبكي ، تحقيق محمود الطناحي وغيره ، (مطبعة عيسى البابي الحلبي ١٣٨٣هـ) ٢٤٣/٣ .

<sup>(</sup>٤) انظر: مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية ، جمع وترتيب عبدا لرحمن النجدي ، ١٠ / ٣٦٩ .



وهذا الرأي وإن كان لا يعارض اللغة إلا أنه يفهم منه أن المتصوفة ينتسبون إلى أناس لم يعرفوا الإسلام ، وإن سلمت هذه النسبة فإن هؤلاء القوم قد حكموا على أنفسهم بألهم منتمون إلى أقوام في الجاهلية (٢) ، وبالإضافة إلى ذلك أن الصوفة الذين خدموا الكعبة لم يكونسوا معسروفين ، وإلا كان الأحرى أن ينسب إليهم زهاد النبوة ، ولكن لم يثبت ألهم سموا بذلك! .

الـرأي الـثالث: أن تكون منسوبة إلى أهل الصُّفة الذين كانوا يقعدون في مؤخرة مســجد رسول الله هي ، (٢) حيث آوى إليها في أول الإسلام جماعة من المهاجرين الفقراء الذين لا ملاجئ لهم ، فأذن لهم النبي هي بالإقامة فيها ريثما يجدون ما يكفيهم .

وقد رأى بعض المتصوفة - ومن نحا نحوهم - أن التصوف منسوب إلى صفّة مستجد رسول الله هي ، وهم يريدون بذلك إرجاع التصوف إلى عصور تاريخية متقدمة ؛ بل يستهدفون ربطه بعصر النبوة زاعمين في الوقت نفسه أن الرسول هي قد أقر طريقتهم على منهج الفقر و العزلة و التواكل .

ومن أحل التدليل على هذا الرأي المذكور يقول السهروردي أن إن أهل الصفة " قد احتمعوا بمسجد المدينة كما يجتمع الصوفية قديما وحديثا في الزوايا والربط لا يرجعون إلى زرع ولا إلى ضرع ولا إلى تجارة ، وكان رسول الله الله على مواساتهم ، ويجالسهم ويأكل معهم " (°) .

<sup>(</sup>۱) انظــر: تلبيس إبليس، لأبي الفرج عبد الرحمن بن الجوزي، تحقيق د. السيد الجميلي. الطبعة الثانيــــة، بيروت ( دار الكتاب العربي ١٤١٥ هـــ) ص ٢٠٠.

<sup>(</sup>۲) انظر: الصوفية والفقراء لشيخ الإسلام ابن تيمية ، تقديم د. محمد جميل غازي ، القاهرة ( مطبعة المدين) ص١٢ .

<sup>(&</sup>lt;sup>۳)</sup> انظر: اللـمع، لأبي نصر السـراج الطوسي، تحقيق د/عبد الحليم محمـود، وطــه عبد الباقي سرور ، مصر (دار الكتب الحديثة ۱۳۸۰ هــ)، والتعرف لمذهب أهل التصوف ص ۲۸.

<sup>( &</sup>lt;sup>٤)</sup> هو عمر بن محمد بن عبد الله أبو حفص شهاب الدين البكري السهروردي ، من كبــــار الصوفية ولــــه كتب في التصوف مثل : عوارف المعارف (ت٦٣٢ هـــ) ، انظر : الأعلام ٥/٢٢٣ .

<sup>(°)</sup> عوارف المعارف ، الطبعة الأولى ، بيروت ( دار الكتاب العربي ١٩٦٦ م ) ص ٦١ – ٦٢ .



وهـــذا القول قد يكون مخالفا للصواب لأن أهل الصفة لم يكونوا منقطعين عن الناس مـن أجل الزهد الصوفي ؛ بل كانوا مداومين لمجلس رسول الله ﷺ يتلقون منه العلم والفقه في الدين، ويكتسبون إذا ما وحدوا فرصة العمل الطيب ، كما يخرجون مع المجاهدين للجهاد في سبيل الله إذا دعا الأمر إلى ذلك . وقال ابن الجوزي(١) عنهم : "وهؤلاء القوم إنما استغنوا عن ذلك الحال وخرجوا " (٢) .

ويكفيي في إبطال هذا الرأي أيضا(٣) أنه لا يساير أوضاع اللغة الصحيحة ، هذا ما أيده القشيرى حيث لا يسلم بصحة هذه النسبة فيقول: " فالنسبة إلى الصُفّة لا تجيء على نحو الصوفي " (٤) كما أن ابن الجوزي رفض هذا الرأي فيقول: " إن نسبة الصوفي إلى أهل الصُـفّة غلط لأنه لو كان كذلك لقيل صُفّى (٥) ". ولكن مع ذلك لا يمكن إلغاء أثر سلوك أهـل الصفة وزهدهم في سير الحياة عند الصوفية في القرنين الثاني و الثالث الهجريين ، بل ربما كانت حياهم القائمة على الجهاد في سبيل الله والزهد نموذحا لمن أتى بعدهم .

الرأي الرابع: أن تكون منسوبة إلى الصف الأول لما لهم من سابقة وتقدم في العبادة، " لأنهـم في الصـف الأول بـين يدي الله ﷺ بارتفاع همهم ، وإقبالهم على الله بقلوبهم ووقوفهم بين يديه " (٦) . وحاولوا إيجاد علاقة بين هذه التسمية والتي قبلها من جهة ، وبين حالهم من جهة أخرى فقالوا: " والصفاء يؤدي إلى الصف فمن صفت قلوبهم لله تعالى يكرمهم الله على سواهم الله الله الله الله ويصطفيهم ، فيصبحون في الصف الأول عنده يقدمهم على سواهم " (٧)

<sup>(</sup>١) الإمام العلامة أبو الفرج عبد الرحمن بن على بن محمد بن الجوزي الحنبلي ، صاحب التصانيف الكثيرة ( ت٩٧٥ هـ) انظر : سير أعلام النبلاء ٢١ /٣٦٥ ، و الأعلام ٣ /٣١٦ - ٣١٧ .

<sup>·</sup> ۲۰۱ تلبیس إبلیس ، ص۲۰۱ .

انظر: كتاب " أبو حامد الغزالي والتصوف " لعبد الرحمن الدمشقية ، حيث أبطل هذه النسبة من عدة وجوه ، الطبعة الأولى ، الرياض ( دار طيبة ١٤١٦ هــ) ص١٣٦ – ١٣٧ .

<sup>(</sup>١٤) الرسالة القشيرية ص٢٧٩.

<sup>·</sup> ۲۰۱ تلبيس إبليس ص

عوارف المعارف ص ٦١.

<sup>(&</sup>lt;sup>۷)</sup> التصوف منشؤه ومصطلحاته ، سعد السحمراني ، ط۱ بیروت ( دار النفائس ۱٤۰۷هـــ) ص ۱۹ .



ف المعنى صحيح ولكن اللغة لا تقتضي هذه النسبة ؛ (١) إذ لو كانت النسبة صحيحة لكان حقها أن تقال صَفّية .

الــرأي الخامس: أن تكون نسبة هذه الكلمة إلى صوفانة ، وهي بقلة زغباء قصيرة ، ونســبوا إليها لاكتفائهم بالقليل من الطعام ولو بنبات الصحراء ، وأيضا هذا لا يصح لغويا لأنه لو كان كذلك لقيل للواحد منهم صوفاني لا صوفي (٢) .

السرأي السادس: أن تكون مشتقة من كلمة سوفيا اليونانية ، ( $^{(1)}$  وقد قال به أبوالسريحان البيروني ( $^{(2)}$ ) ، وكلمة سوفيا باليونان هي الحكمة في العربية ، وبها سمي الفيلسوف فيلسوفا أي محب الحكمة ، فيكون الصوفية عندهم قد لقبوا بذلك الاسم ، وقال بهذا القول أيضا جماعة من المستشرقين وغيرهم . إلا أن ( نولدكه )( $^{(0)}$  استبعد هذه الصلة لأسباب لغوية يونانية حيث إن حرف السين اليوناني يمثل في العصور المتأخرة بحرف السين العربي في جميع ما عرب من كلمات يونانية لا بحرف الصاد ، فلو كانت مشتقة من أصل يوناني لكان بقاء الصاد في أولها خروجا على القياس على أقل تقدير ( $^{(1)}$ ) .

ثم إن العرب - كما يقول الدكتور زكي مبارك -: "كانوا مولعين بحفظ ما يدخل لغستهم من الألفاظ الأجنبية ولو كان التصوف من سوفيا اليونانية لنصوا عليه في كثير من مؤلفاة م ؛ فلم يبق إلا أن يكون ورودها في كلام البيروني ضربا من الاغراب ، استهوى المفتونين في عصرنا بتراث الأجانب مما حملهم على رد كل كلمة عربية إلى أجنبي حين يرون لها مشاكهة في لغة أجنبية " (٧).

<sup>(1)</sup> انظر: الرسالة القشيرية ص٢٧٩.

<sup>(</sup>۲) انظر: تلبیس إبلیس ص۲۰۱.

<sup>( &</sup>lt;sup>۳)</sup> انظر : نشأة الفكر الفلسفي في الإسلام ، للدكتور علي سامي النشار، الطبعة السابعة ، مصر ( دار المعارف ١٩٧٨ م ) ٣ / ٤٢ .

<sup>(</sup>٤) هو محمد بن أحمد أبوالريحان البيروني الخوارزمي ، فيلسوف رياضي مؤرخ (ت٤٤٠ هـ) انظر: الأعلام ٥ /٣١٤ .

<sup>(°)</sup> نولدكه(ثيودور) ولد في همبورغ، (ت ١٩٣٠ م)من مشاهير المستشرقين الألمان، اشتغل خصوصا في اللغات السريانية والعربية والفارسية. انظر: الأعلام ٩٦/٢.

<sup>(</sup>٦) مجلة المستشرقين الألمان ٤٥/ ٤٥ (١٨٩١) نقلا عن دائرة معارف الدين والأخلاق ، مادة : الصوفية.

<sup>(</sup>٧) التصوف الإسلامي في الآداب والأخلاق ، للدكتور زكى مبارك، بيروت (دار الحيل) ١ /٦٦ .



الـرأي السابع: أن تكون منسوبة إلى الصِّفة وتكون كلمة التصوف عند من سلك هـذا الاتجـاه تعني الاتصاف بالصفات الحميدة ، وترك الخصال المذمومة (١) ، وقريب من هـذا المعنى فإن هناك من ينسبها إلى الصفوة والمصافاة والاستصفاء ... وكل ذلك وغيرها من الاحتمالات الضعيفة فضلا عن عدم استقامتها على قواعد اللغة العربية.

الـرأي الـثامن: أن تكـون نسبة هذه الكلمة إلى الصوف لأنه كان لباس الزهاد والنساك والعباد، ولباس الرسل والأنبياء (٢). ويقول الطوسي (٣): - وهو من المؤرخين القدماء للتصوف ورجالاته - " الصوفية عندي نسبوا إلى ظاهر اللباس، ولم ينسبوا إلى نوع من أنواع العلوم والأحوال التي هم بها مترسمون، لأن لبس الصوف كان دأب الأنبياء - عليهم الصلاة والسلام - ، وشعار المساكين المتنسكين " (٤) ويؤكد ذلك بأن الصوفية يتخلقون بكل الأحلاق الفاضلة، ويتسمون بكل الأحوال الشريفة، وهم معدن جميع العلوم، ومحل جميع الأحوال المحمودة.. فلا محل لتمييزهم بحال دون حال، ولا بخلق دون خلق، ولا بعلم دون علم، فكانت هذه اللبسة اسما محملا عاما مخبرا عن جميع العلوم والأعمال والأحوال المحمودة. كما نسب الله طائفة من خواص أصحاب عيسى المؤلفة من نواص أصحاب عيسى إلى نوع من العلوم والأعمال والأحوال " (٥).

ورأى الكلاباذي " أن من جعل مأخذه من الصوف استقام له اللفظ وصحت العبارة من حيث اللغة ، وصوفي على وزن عوفي أن عافاه الله فعوفي " (٦) .

كما أن السهروردي احتار هذا الرأي فقال: " إنه يلائم ويناسب من حيث الاشتقاق ، يقال: تصوف إذا لبس الصوف ، كما يقال: تقمص إذا لبس القميص، فنسبوا إلى ظاهر اللبسة ، وكان ذلك أبين في الإشارة وأدعى إلى حصر وصفهم، لأن لبس الصوف

<sup>(</sup>١) انظر: نشأة التصوف الإسلامي، د.إبراهيم بسيوني. مصر (دار المعارف١٩٦٩ م) ص٢٤٠

<sup>(</sup>٢) انظر : التعرف لمذهب أهل التصوف ، ص٣٠ ، والتصوف الإسلامي لزكي ١ / ٢٢ .

<sup>(7)</sup> أبو نصر ، السراج عبد الله بن علي الطوسي، زاهد من شيوخ الصوفية ( (7) هـ) الأعلام (7)

<sup>( &</sup>lt;sup>٤)</sup> اللمع للطوسي ص ١٤ .

<sup>(°)</sup> المصدر نفسه ص٤٠ –٤١ .

<sup>(&</sup>lt;sup>٦)</sup> التعرف لمذهب أهل التصوف، ص٣٤.



كان غالبا على المتقدمين من سلفهم " (١) . فالتصوف مصدر الفعل الخماسي المصوغ من صوف للدلالة على لبس الصوف ، ومن ثم كان التجرد لحياة الصوفية يسمى صوفيا (7) .

وهـــذا الرأي أكثر ما اطمأن إليه الباحثون لوجود نصوص كثيرة تشهد بذلك ، من ذلــك أن إبراهــيم بن أدهم (٢) كان من أبناء الملوك فخرج يوما متصيدا فأثار تعلبا أو أرنبا وهو في طلبه، فهتف به هاتف يا إبراهيم ألهذا خلقت؟ أم بهذا أمرت ؟ ثم هتف به أيضا من قــربوس (٤) سرجه والله ما لهذا خلقت ولا بهذا أمرت، فترل عن دابته وصادف راعيا لأبيه، فأخذ جبة الراعي من صوف ولبسها ، وأعطاه فرسه وما معه ثم دخل البادية (٥).

فالصوف من ليباس الرعاة ، وابن أدهم حين جاء ه النداء ترك فرسه وما معه وتصوف. وهو ما تحدث عنه اليافعي (٢) : من أن لباس الصوف كان غالبا على المتقدمين من سلف الصوفية لكونه أقرب إلى التواضع والزهد (٧) . كما ذكر ذلك ابن قتيبة (٨) وابن سعد (٩) " أن الصوف كان لباس الفقراء والتائبين والمذنبين " (١٠) .

وقال ابن الجوزي: "كان الزهد في بواطن القلوب فصار في ظواهر الثياب ، كان الزهد حُرقة فصار اليوم حرقة ، ويحك صوِّف قلبك لا حسمك ، واصلح نيتك لا مرقعتك الزهد حُرقة فصار اليوم عرقة ، ويحك علامة الزهد . وسئل أبوعلي الروذباري(١٢) فقيل له :

<sup>(1)</sup> عوارف المعارف، ص١٦٠.

<sup>(</sup>٢) الإسلام والتصوف ، مصطفى عبد الرزاق وماسينيون. القاهرة (دارالشعب٩٩٩ هـ) ص١٤٠

<sup>( &</sup>lt;sup>7)</sup> هو أبو إسحاق إبراهيم بن أدهم ، كان من الزهاد من أهل بلخ بخراسان (ت١٦١ هـ) انظر: طبقة الصوفية ص٢٧ ، والرسالة القشيرية ص٣٩١ ، وحلية الأولياء ٧/ ٤٢٦ ، وسير أعلام النبلاء ٧ /٣٨٧ .

<sup>(</sup>٤) قربوس : حنو السرج ، أي قسمه المقوّس المرتفع من قدام المقعد ومن مؤخره ، جمع قرابيس .

<sup>(°)</sup> الرسالة القشيرية ص٣٩٢.

<sup>(</sup>٦) هو عبد الله أسعد بن على اليافعي ، مؤرخ باحث متصوف (٣٦٨ هـ) ، الأعلام ٤ /٧٢.

<sup>(</sup>٧) التصوف الإسلامي في الآداب والأخلاق ص ٤٢ .

<sup>(^)</sup> هو عبد الله بن مسلم بن قتيبة الدينوري، (ت٢٧٦ هـ) انظر: سيرأعلام١٣ /٢٩٦ ، والأعلام٣ /١٣١١

<sup>(</sup>٩) هو محمد بن سعد بن منيع ، أبو عبد الله البغدادي (ت ٢٣٠هـ) انظر : سير أعلام ٢٦٤/١٠ .

<sup>(</sup>١١) المدهش، لابن الجوزي، بيروت (المؤسسة العالمية ١٩٧٣ م) ص٤٣٥.

<sup>(</sup>١٢) هو أحمد بن محمد الروذباري، صحب الجنيد وابن الجلاء ( ٣٢٢ هـ) انظر: طبقات الصوفية ص٥٤٠٠.



"من الصوفي ؟ فقال : من لبس الصوف على الصفا . فلبس الصوف عنده علامة الزهد - أيضا - ولكنه لا يغني عن الصفاء " (١) .

وحكي أن أبا سليمان الداراني (٢) (ت ٢١٥ هـ) - وهو من الصوفية المتقدمين في القرين الثاني والثالث الهجريين - "قال لرحل لبس الصوف إنك قد أظهرت آلة الزاهدين فماذا أورثك هذا الصوف ? فسكت الرحل ، فقال له : يكون ظاهرك قطنيا وباطنك صوفيا " (٣) ، وقد انتقد لبس الصوف المبالغ فيه قائلا : " إذا رأيت الصوفي يتنوق في لبس الصوف فليس بصوفي ، وحيار هذه الأمة أصحاب القطن أبو بكر الصديق وأصحابه " (٤).

ودخــل معــروف الكرخي (٥٠ ( ت ٢٠٠٠ هــ) على أبي الحسن بن بشار وعليه حبة صــوف فقــال له أبو الحسن: "يا أبا محمد صوفت قلبك أو حسمك صوف قلبك والبس القوهي (٢) على القوهي ". وعن النضر بن شميل (٧) يقول: قلت لبعض الصوفية: تبيع حبتك الصوفي ؟ فقال: إذا باع الصياد شبكته بأي شيء يصطاد ؟ " (٨) .

فلبس الصوف- إذن -كناية عن الشظف والحرمان والفقر، وعلامة الزهد الانقطاع إلى الله على التبيت العبادة ، فنسبة الصوفية إلى الصوف هو الأصح ، لأن النسبة صحيحة من حيث اللغة والمعنى إذا اعتبرنا لباس الصوف تعبيرا رمزيا عن اتجاه المتصوفين في السزهد واختيار الحياة الخشنة وعدم الركون إلى الدنيا ونعيمها . وقد مال إليه شيخ الإسلام ابن تيمية وابن خلدون (٩) ورجحاه.

<sup>.</sup>  $^{(1)}$  تاريخ بغداد ، للخطيب البغدادي ، بيروت ( دار الكتاب العربي )  $^{(1)}$ 

<sup>(</sup> ۲) هــو عبد الرحمن بن عطيــة الــداراني ، من أهــل داران إحدى قرى دمشق ، ( ت ۲۱۵هــ) ، انظر : طبقات الصوفية ص٧٥، ، والرسالة القشيرية ص٤١١ - ٤١٢، وسير أعلام النبلاء ١٨٢/١٠

<sup>.</sup> 788  $^{(7)}$   $^{(7)}$ 

<sup>( \*)</sup> البداية والنهاية ، لابن كثير ، ط٢ ، بيروت ( مكتبة المعارف ١٩٧٧م ) ٢٩٢/١٠ .

<sup>(°)</sup> هو أبو محفوظ ، معروف بن فيروز الكرخي (ت٠٠٠ هــ) انظر : طبقات الصوفية ص٨٣٠ .

<sup>(</sup>٦) القُوهيُّ : ضرب من الثياب بيض . المعجم الوسيط ٢ /٧٦٨ .

<sup>(</sup>٧) العلامة الإمام الحافظ، ثقة صاحب سنة (ت٢٠٣ هـ)، سير أعلام ٩ /٣٢٨، والحرح والتعديل٨ /٤٧٧ .

<sup>·</sup> ٢٤٤ تلبيس إبليس ص

<sup>(</sup>٩) هو عبد الرحمن بن محمد بن خلدون ، الفيلسوف المؤرخ العالم الاجتماعي البحاثة ( ٣٠٨٠ هـــ) .



فقال الأول: "وكان السلف يسمون أهل الدين والعلم: القراء فيدخل فيهم العلماء والنساك، ثم حدث بعد ذلك اسم الصوفية الفقراء، واسم الصوفية هو نسبة إلى الصوف هـــذا هـــو الصحيح " (١). أما الثاني فقد دافع عن هذه النسبة من طريقين: أولهما أنه لو استعرضنا طوائف الــناس كالصناع والزراع والعمال لا نجد أن طائفة منهم يغلب على أفرادها لبس الصوف كما غلب على طائفة الصوفية، وثانيهما أن هذه الطائفة كانت تلبس الصوف زهدا وتورعا عن لباس فاحر الثياب، أما سائر الناس من غيرهم فيلبسونه لا لهذا الغــرض الذي ينشده الصوفي، حينئذ يكون تميزهم بلبس الصوف أمرا واضحا (٢). غير أن هــذه الميزة قد تغيرت في هذا الزمان وأصبح من يرتديه ظاهر المظهر والملبس لا ظاهر الذل والتقشف والتواضع.

وأكد هذا السرأي كشير من العلماء المعاصرين وغيرهم من المستشرقين (ئ) المتخصصين في دراسة التصوف أن هذا هو الاشتقاق الوحيد الذي تبرره اللغة ويتفق مع الواقع. يقول ماسينيون (ث): "وينبغي رفض ما عدا ذلك من الأقوال التي قال بها القدماء والمحدثون في أصل الكلمة حيث كان من الثابت أن الصوفية أخذوا من اللباس كشعار للزهد والخشوع عن رهبان النصارى ونساكهم " ( $^{(7)}$ ). ودل على ذلك قول الجاحظ ( $^{(7)}$ ): "أن النصراني يلبس الصوف حين يتنسك " ( $^{(8)}$ ). وقول حصاد بن أبي سليمان ( $^{(8)}$ ) قدم

<sup>(</sup>۱) مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية ۱۱ /۱۹۰.

<sup>(</sup>٢) مقدمة ابن خلدون ، طبعة القاهرة ، (دار المصحف) ص٣٣٤ .

<sup>(&</sup>lt;sup>٣).</sup> أمثال: مصطفى عبد الرزاق، ود.محمد مصطفى حلمي، ود.عبد الحليم محمود، وزكي مبارك وغيرهم...

<sup>(</sup>۱) أمثال : نولدكه ، ومارغليوث ، ونيكولسون ، وما سينيون ... وغيرهم .

<sup>(°)</sup> ماسينيون (لويس) (ت١٩٦٢ م) مستشرق فرنسي ، وعضو في المحامع العلمية في بلدان عديدة ، اهتم بنشر مؤلفات الحلاج ، وترك آثارا في الصوفية...انظر: الأعلام ٢٤٧/٥ .

<sup>&</sup>lt;sup>(٦)</sup> في التصوف الإسلامي وتاريخه ص٦٦ .

<sup>( &</sup>lt;sup>۷)</sup> هو أبو عثمان عمرو بن بحر المعروف بالجاحظ، اطلع على جميع العلوم المعروفة في عصره ، وهو من شيوخ المعتزلة (ت٢٥٠ هــــ)، انظر : الأعلام ٥ /٧٤ .

<sup>( ^ )</sup> كتاب الحيوان للجاحظ ، مكتبة مصطفى البابي الحلبي وأولاده ١٠٣/ ١٠٣/ .

<sup>( &</sup>lt;sup>٩)</sup> فقيه العراق، العلامة الإمام، روى عنه تلميذه أبو حنيفة (ت١٢٠ هـــ) ، انظر: سير أعلام النبلاء ٥ /٢٣١ .

بصرة (۱) جاءه فرقد السبحي (۲) وعليه نياب صوف فقال له حماد: "ضع عنك نصرانيتك هـــذه " (۳). ويــراد بذلــك التنسك ، فيفهم من ذلك - إذن - أن من أسباب التسمية بالتصوف هو تقليد النصارى من رهبالهم ونساكهم .

10180

ويرى أبو نصر الطوسي " أن أهل بغداد هم الذين اخترعوا هذه الكلمة " (ئ) ولكن نيكولسون (ه) يقرول : " مهما يكن من الغموض الذي يحيط بأصل كلمة التصوف فإن الظاهر قريد شاع استعمالها في آخر القرن الثاني الهجري " (١) بدليل أن إبراهيم بن أدهم ومعروف الكرحي وأبو سليمان الداراني والنضر بن شميل قد استخدموا الكلمة .

ويوضح الدكتور عبد الحليم محمود بأن هذه الكلمة "التصوف "لم توضع في الأصل للتصوف بمعناه العادي الذي نفهمه الآن ، وإنما وضعت في المبدأ لتدل على نمط من العزوف عن الدنيا ، إنما كانت علامة الزاهدين والمتنسكين " (٧) .

وأما الدكتور مصطفى حلمي فيقول: "ومهما كان الرأي في أصل الكلمة وتاريخ ظهورها ومدلولاتها فإنا لا نعرف لها أثرا في الكتاب أوالسنة، ويثبت لمن يطالع كتب التاريخ ألها ما حاءت في كلام الصحابة والتابعين، وما عرفت في حير من القرون، ومن ثم فهى تعرض البدع المستحدثة "(^).

وحلاصة الكلام أن كلمة التصوف محدثة لم تكن معروفة ، ولا موجودة في عهد رسول الله على وأصحابه الكرام ، وإن كان بعض الأعلام في القرنين الثاني والثالث الهجريين قد تحدثوا عن لبس الصوف ، ثم لابد من الإشارة إلى أن لبس الصوف ليس فيه فضيلة ولا شرف ؛ إذ لو كان في لبسه فضيلة أو سمو مكانة عند الله على لفضله رسول الله على على

<sup>(</sup> ۱) بصرة : مدينة عراقية تقع جنوب العراق بالقرب من التقاء نهري دجلة والفرات على بعد ١٣٠ كم من الخليج العربي . انظر : الموسوعة العربية العالمية ٤٣٦/٤ .

<sup>( &</sup>lt;sup>۲)</sup> هو أبو يعقوب ، فرقد السبخي ، وصفه أبو نعيم بأنه المعرض عن الفاني الوبي، المقبل على الآتي البهي (ت ١٣١ هـــ) ، انظر : حلية الأولياء ٣ /٥٦ . وطبقات ابن سعد٧/ ٢٤٣ ، والجرح والتعديل٧ /٤٦٤ .

<sup>(</sup>٣) صفة الصفوة لابن الجوزي ٣ /١٤٦ .

<sup>(</sup>٤) اللمع للطوسي ص٤٢ .

<sup>(°)</sup> نيكولسون (رينولد ألين) مستشرق انكليزي ، له دراسة نقدية في التصوف (ت١٩٤٥ م) الأعلام ٣٩/٣ .

<sup>&</sup>lt;sup>(٦)</sup> في التصوف الإسلامي وتاريخه ص ٦٨ .

<sup>(</sup>v) أبحاث في التصوف ودراسات عن الإمام الغزالي، د.عبد الحليم محمود، ط ٢ القاهرة(١٣٩٤هـ ) ص١٧٥

<sup>(^)</sup> التصوف والاتجاه السلفي في العصر الحديث، د.مصطفى حلمي ، الإسكندرية (دار الدعوة) ص١١.



غيره من اللباس ، والذي ثبت عنده أنه كان يفضل لباس الحبرة المصنوعة من القطن ، كما جاء في حديث أنس هي ((كان أحب الثياب إلى النبي في أن يلبسها الحبرة ()متفق عليه (۱) . بــل ورد عـنه في ما يدل على كراهيته لبس الصوف نظرا لخبث رائحته كما جاء عن عائشــة رضــي الله عنها قالت : ((جعلت للنبي في بردة سوداء ، فلبسها فلما عرق وحد ريح الصوف فقذفها ، وكان تعجبه الريح الطيبة () (۲) .

وكان من الأفضل في هذا المقام استعمال الكلمات التي عبر بها الأوائل واستمدوها من مصادرها ومنابعها ، كألفاظ التزكية ، و الإحسان ، والإقتداء بالسلوك التي كانت تلازم رسول الله في حياته كلها ، والتي يمكن التعبير عنها بأعمال القلوب ، أو إحلاص السنوايا ، ذلك أن التزكية والإحسان وإحلاص النية والخشوع والتواضع وتقوى الله في ومراقبته ومحبته في .. حقائق شرعية علمية دينية ثابتة في الكتاب والسنة .

<sup>(</sup> ۱ ) أخرجه البخاري مع الفتح ، في اللباس ، بــاب ( ۱۸ ) ۲۰۲/۱۱ ( ح۱۱۳ ) . ومسلم في اللباس ، باب فضل لباس الحبرة ۱۶٤۸/۳ ( ح ۲۰۷۹ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود في اللباس ، باب في السواد ٤ /٣٣٩ (ح٤٠٧٤ ) ، وأحمد في المسند٦ /١٣٢ ،١٤٤ ، ٢١٩٠ ، ٢١٩٠ ، ٢٤٩ ، ٢٤٩ ، ٢٤٩ ، وأورده الألباني في " سلسلة الأحاديث الصحيحة" ( رقم ٢١٣٦ ) .



## تعريفه في اللغة والاصطلاح أولاً: تعريفه في اللغة:

قال الجوهري: "الصوف للشاة ، والصوفة أخص منه ، وصوفة أي حي من مضر وهو الغوث بن مر بن أدين بن طابخة بن الياس بن مضر، كانوا يخدمون الكعبة في الجاهلية ، ويجيزون الحجاج أي يغيضون بجم . ومنه قول الشاعر: حتى يقال أجيزوا آل صوفانا . وكبش صاف أي كثير الصوف . وصاف السهم عن الهدف يصوف ويصيف عدل عنه . ومنه قولهم : صاف عني شر فلان وأصاف الله عني شره "(۱).

نفهمم من خلال هذه التعريفات اللغوية المتقدمة أن كلمة صوف تأتي بمعنى الصوف المعروف للشاة ونحوها ، أو بمعنى الميل إلى شيء والعدل عنه .

ورأى ابن فارس أن الباب كله يرجع إلى الصوف المعروف ، وفي ذلك يقول: "الصاد والنواو والفاء أصل واحد صحيح وهو الصوف المعروف ، يقال : كبش أصوف وصوف صائف وصاف كل هذا يكون في كثير الصوف ، ويقولون : أحذ بصوفة قفاه إذا أحذ بالشعر السائل في نقرته (٢) " (٣) .

وذهب أحمد المقري إلى أن كلمة صوفية كلمة مولدة لا يشهد لها قياس ولا اشتقاق في السلغة (<sup>3)</sup>. وإلى هذا مال القشيري من الصوفية ، وقال في رسالته: " والأظهر ألها كاللقب ، (<sup>0)</sup> وكذلك ابن حلدون حيث قال في مقدمته: إنه إن قيل بالاشتقاق فإلها مشتقة من الصوف لألهم في الغالب مختصون بلبسه (<sup>1)</sup>.

وأما محمد الصادق عرجون فرأى أنه لقب منقول تعريبا من لغة غير عربية ، فهو حادث مع حدوث الألفاظ الدخيلة التي وفدت على العربية مع الأفكار والمعاني والمذاهب

<sup>(</sup>۱) الصحاح ، لإسماعيل بن حماد الجوهري ، تحقيق أحمد عبد الغفور عطار ، بيروت (دار العلم والملايين١٣٩٩ . هـــ) ١٣٨٩-١٣٨٨ .

<sup>(</sup>٢) نقرة : جمع تُقَرُّ ونقار ، وهي ثقب القفا في الرأس .

<sup>(</sup>٣) معجم مقايس اللغة ، لأبي الحسن أحمد بن فارس ، تحقيق عبد السلام هارون ، ط ثانية (١٣٩٠هــ١٩٧٠ م) ٣٢٢/٣ .

<sup>(</sup>٤) المصباح المنير ، لأحمد المقري، ط أولى بيروت (دار الكتب العلمية ١٤١٤هـــ) ٣٥٢/١ .

<sup>(</sup>٥) الرسالة القشيرية ص٢٧٩.

<sup>(</sup>٦) مقدمة ابن خلدون ، ص٤٦٧ .



والآراء في القرن الثاني من الهجرة ، ولم يعرف معرفة لقبية لطائفة من الناس بعينها قبل ذلك في تاريخ الإسلام ، وقد يكون عرض له شيء من التصرف اللساني لصقله تخفيفا كما عرض لكثير من الألفاظ الوافدة (١).

### ثانيا: تعريفه في الاحطلاج:

إذا كان الكتاب لم يتفقوا على أصل كلمة التصوف واشتقاقه فإلهم كذلك مختلفون في الستعريف به وتعيين مفهومه ، حيث أوردوا له تعاريف كثيرة ومتباينة ، وهي لا تعطي معنى دقيقا له ، والذي يليق به تسميته بصفة التصوف أو ماهيته (٢)؛ إذ من العسير أن نعتمد على ما جاءت إلينا من تعاريف لا تفي بالمعنى المطلوب ، لخروجها عما ألفناه في التعاريف الجامعة المانعة .

وقد أدرك هذه الحقيقة المتصوفة أنفسهم حتى قال الدكتور عبد الحليم محمود في هذا الصدد: "لم ينته الرأي فيه إلى نتيجة حاسمة بعد "( $^{(7)}$ ). بل ذكر السراج الطوسي عن بعض أئمة التصوف أنه لما سئل عن حده فأحاب بأكثر من مائة حواب ، وجمع في كتابه نحوا من ثلاثين تعسريفا $^{(3)}$ ، وجمع قريبا من ذلك الكلاباذي $^{(0)}$  ، بينما جمع القشيري نحوا من ستين تعسريفا $^{(1)}$  ، أما السهروردي فقد بالغ في ذلك فيقول: "وأقوال المشايخ في ماهية التصوف تزيد على ألف قول ؛ بل ذكروا أن الأقوال المأثورة في حد التصوف زهاء الألفين " $^{(1)}$ .

وفيما يلي نماذج من التعريفات ، فنأخذ أولا من تعاريف التصوف لدى الصوفية أنفسهم منها:

١ – مـا قالـه معروف الكرخي ( ت٠٠٠ هـ): "التصوف الأخذ بالحقائق ،
 واليأس مما في أيدي الخلائق (^) ، فمن لم يتحقق بالفقر لم يتحقق بالتصوف" (٩).

<sup>(</sup>١) التصوف في الإسلام منابعه وأطواره ، لمحمد الصادق عرجون، (مكتبة الكليات الأزهرية) ص٦٣ .

<sup>(</sup>٢) كما عبر بذلك ابن الجوزي في كتابه تلبيس إبليس ص٢٠٢٠.

<sup>(</sup>٣) أبحاث في التصوف ودراسات عن الإمام الغزالي ص١٥٣٠.

<sup>( &</sup>lt;sup>٤)</sup> انظر: اللمع للطوسي ص٥٥ – ٤٨ .

<sup>(°)</sup> انظر: التعرف لمذهب أهل التصوف ص٣٤-٣٥.

<sup>&</sup>lt;sup>(٦)</sup> انظر: الرسالة القشيرية ٢٧٩-٢٨٣.

<sup>(&</sup>lt;sup>v)</sup> انظر: عوارف المعارف ص٥٣-٥٨ .

<sup>( ^ )</sup> الرسالة القشيرية ص٢٨٠ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۹)</sup> عوارف المعارف ص٥٣ .



 $7 - \bar{a}_{-}eb$  أبي سليمان الداراني ( ت 7 0 0 0 هـ) : " التصوف أن تحري على الصوفي أعمال لا يعلمها إلا الحق ، وأن يكون دائما مع الحق على حال لا يعلمها إلا هو " (  $^{(1)}$  .  $^{(7)}$  .  $^{(7)}$  .  $^{(7)}$  الصوفي من صفا قلبه لله "  $^{(7)}$  .

 $3 - e^{-1}$  الصوفي هو من إذا نطق كان -1 الصوفي هو من إذا نطق كان كلامه عين حاله ، فهو لا ينطق بشيء إلا إذا كان هو ذلك الشيء ، وإذا أمسك عن الكلام عبرت معاملته عن حاله ، وكانت ناطقة بقطع علائقه ( الدنيوية )عن حاله " (°).

ه – وقول سهل التستري<sup>(۱)</sup>(ت۲۸۳ هـ): "الصوفي من صفا من الكدر، وامتلأ من الفكر، وانقطع إلى الله من البشر، واستوى عنده الذهب والمدر "(<sup>۷)</sup>.

7 - وقــول الجنيد<sup>(۸)</sup> (ت ٢٩٧ هـ): "التصوف أن تكون مع الله بلا علاقة " <sup>(۹)</sup> وقولـــه: " التصوف تصفية القلب عن موافقة البرية ، ومفارقة الأخلاق الطبيعية ، وإخماد الصـفات البشرية ، و مجانبة الدواعي النفسانية ، ومنازلة الصفات الربانية ، والتعلق بعلوم الحقيقة ، واتباع الرسول في الشريعة " <sup>(۱)</sup> .

<sup>(</sup>١) في التصوف الإسلامي وتاريخه ص٢٨.

<sup>(</sup>٢) هو بشر بن الحارث الحافي بن عبد الرحمن المشهور بالحافي ، الإمام الزاهد ، كان ذا شأن في المحاهدة، قال عينه إبراهيم الحربي: ما أخرجت بغداد أتم عقلا منه ولا أحفظ للسانه ، انظر: الرسالة القشيرية ص٤٠٤، وطبقات الصوفية ص٣٩ ، وسير أعلام ٢٠٩/١٠ .

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> التعرف لمذهب أهل التصوف ص٢٨ .

<sup>(</sup>٤) أبو الفيض ذوالنون المصري، شيخ الديار المصرية ، كان لا يتقن الحديث ، وكان واعظا فصيحا.. وقد رمي بالسزندقة، واعتبر أول مسن تكلم في معرفة الأحوال والمقامات..انظر :طبقات الصوفية ص١٥ وطبقات الشعراني ٥٩/١ والرسالة القشيرية ٤٣٣٥ ، وسير أعلام ٥٣٢/١١ .

<sup>(°)</sup> في التصوف الإسلامي وتاريخه ص٢٨–٢٩ .

<sup>(</sup>٦) سهل بن عبد الله التستري، شيخ العارفين الصوفي الزاهد، انظر: طبقات الصوفية ص٢٠٦٠.

 <sup>(</sup>۲) التعرف لمذهب أهل التصوف ص٣٤ .

<sup>(^)</sup> أبوالقاسم الجنيد بن محمدبن الجنيد، سمع الــحديث، ودرس الفقه، وصحب السري السقطي حتى صار شيخ زمانه وسيد الطائفة في التصوف، ومذهبه في التصوف مبني على الكتاب والسنة، حيث نقل الذهبي عنه قولـــه: " علمـنا مضبوط بالكتاب والسنة، من لم يحفظ الكتاب ويكتب الحديث و لم يتفقه لا يقتدى به انظر: الرسالة القشيرية ص٢٥٠، وطبقات الشعراني ٧٢/١، وطبقات الصوفية ص١٥٥، وسير أعلام ٢٦/١٤

<sup>(</sup>٩) اللمع للطوسي ص٤٥، والرسالة القشيرية ص٢٨٠، وعوارف المعارف ص٤٥.

<sup>(</sup>١٠) التعرف لمذهب أهـــل التصوف ص ٣٤ .



منون المحب $^{(7)}$ (ت ۲۹۷هـ) فقد عرف بأن " التصوف هو أن لا تملك شيئا ولا يملكك شيء "  $^{(3)}$ .

هـذه نماذج من تعريفات الصوفية المتقدمين في القرنين الثاني والثالث الهجريين، وهي في الحقيقـة لا تعطـي معـنى دقيقـا للتصوف، ومع ذلك يمكننا أن نلحظ - من حلال الستعريفات السـابقة - الرغـبة القوية من قبل الصوفية في التوجه إلى الله ﷺ ، وإن كان التطبيق والممارسات إثر ذلك شيئا آخر يخالف تلك المقاصد السامية.

كما لو أمعنا النظر في التعاريف فإننا نرى في ثناياها الألفاظ الغامضة المبهمة ، التي تحــتاج إلى بيان وتوضيح ، فمثلا معروف الكرحي قد عرف التصوف بأن معناه هو الأخذ بالحقائق ، فكلمة الحقائق تحتمل عدة احتمالات ، ولا ندري ماذا يقصد بما ، ولعله يعني بذلك العلم الصوفي الذي يقولون عنه علم الحقيقة ، وكذلك اليأس مما في أيدي الخلائق فيه إيهام وغموض، فنحتاج إلى بيان المراد؛ إذ من المحتمل أن يكون عدم الفرح بموجود في هذه الدنيا ، وترك جميع ما في أيدي الناس. وهذا قريب مما يقصده سمنون حين عرف التصوف بأنه التجرد عن كل الأملاك ، والتحرر من أي أحد أن يملكك .

ولاشك أن هذا مخالف لتعاليم الإسلام الحنيف ؛ لأنه لم يأمرنا بالتجرد من أملاكنا كلية، بل حث علينا أن نعطي كل شيء حقه دون إفراط أو تفريط ، أو غلو أو تنطع ، أو الهمال حانب على حساب حانب آخر . كما أن الإسلام لم يأمرنا بتعذيب الجسد ، ولا بلباس معين ؛ بل أباح لنا أن نأكل من الطيبات وحرم علينا الخبائث فقال الحجالة : ﴿ يَا أَيُّهَا الّذِينَ آمَنُوا كُلُوا مِن طَيّبَاتِ مَا رَزَقْنَاكُمْ وَاشْكُرُوا لِللهِ إِن كُنتُمْ إِيّاهُ تَعْبُدُونَ ﴾ (٥)وقال الذين آمَنُوا كُلُوا مِن طَيّبَاتِ مَا رَزَقْنَاكُمْ وَاشْكُرُوا لِلهِ إِن كُنتُمْ إِيّاهُ تَعْبُدُونَ ﴾ (٥)وقال

<sup>(</sup> ۱) أبو الحسين أحمد بن محمد النوري ،كان من أقران الجنيد، كبير الشأن حسن المعاملة واللسان .انظر : طبقات الصوفية ص١٦٤، والرسالة القشيرية ص٤٣٨، وطبقات الأولياء ص٧٢، وسير أعلام ٧٠/١٤ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> طبقات الصوفية ص ١٦٦ .

<sup>( &</sup>lt;sup>۳)</sup> سمنون بن حمزة المحب ، سكن بغداد ، ومات قبل الجنيد ، وكان أكثر كلامه في المحبـــة . الرسالة القشيرية ص٧٠٤، وطبقات الصوفية ص٩٥، وحلية الأولياء ٣٢٩/١ .

<sup>( &</sup>lt;sup>٤ )</sup> الرسالة القشيرية ص ٢٨٠ .

<sup>( ° )</sup> سورة البقرة ، الآية (١٧٢) .



المُسْرِفِينَ ﴾ (١) وقال ﷺ أيضا: ﴿ الَّذِينَ يَتَبِعُونَ الرَّسُولَ النَّبِيَّ الْأُمِّيَّ اللَّذِي يَجَدُونَهُ مَكْتُوباً عَنْدَهُمْ فِي التَّوْرَاةِ وَالإِنجِيلِ يَأْمُرُهُم بِالْمَعْرُوفِ وَ يَنْهَاهُمْ عَنِ الْمُنكَرِ وَيُحِلُّ لَهُمُ الطَّيِّبَاتِ وَ يَخْدَمُ عَلَيْهِمُ الخَبَائِثَ. ﴾ (٢) وقال ﷺ أمُرُهُم بِالْمَعْرُوفِ وَ يَنْهَاهُمْ عَنِ الْمُنكَرِ وَيُحِلُّ لَهُمُ الطَّيِّبَاتِ وَ يَخْدَرُمُ عَلَيْهِمُ الخَبَائِثَ. ﴾ (٢) وقد أخبرنا الرسول ﷺ بأن خير الطعام هو الطعام الذي يأكله الإنسان من عمل يده فقال: ﴿ مَا أكل أحد طعاما خيرا من أن يأكل من عمل يده وإن نبي الله داود — النَّخِينَ – كان يأكل من عمل يده " (٣).

وأما الجنيد فقد عرف التصوف بأن يكون الإنسان مع الله بلا علاقة ، إن كان يريد بذلك أن يقطع الإنسان جميع علاقاته عن بني حنسه ، فهذه دعوة باطلة ؛ لأننا لسنا مامورين بالهرب عن البشر والاحتفاء عنهم في الأربطة والزوايا كما يفعل بعض المتصوفة المتأخرين، وأما تعريفه بأن التصوف تصفية القلب عن موافقة الخليقة والابتعاد عن الأحلاق الطبيعية التي فطر الإنسان عليها والسعي إلى التخلص من الصفات البشرية وعدم إعطاء السنفس حقها مما تطلبه وأن يكون متعلقا بعلوم الحقيقة ومتبعا الرسول في الشريعة فهو شبيه بتعريف بشر الحافي ، أو بتعريف الداراني وذي النون المصري وسهل بن عبد الله التستري.

وهـذه كـلها مـبالغة في الأمر المشروع ؛ بل تكليف للإنسان فوق وسعه وطبيعته البشـرية ، وبلا شك أن نوعا من هذه التزكية والمجاهدة حتى وإن عبرت عن الرغبة الأكيدة في الإقـبال على الله عنه الدنيا وترك دواعي الشهرة ، والميل إلى التواضع فإلها منافية لما جاء به الرسول على من عند العليم الخبير ، لأن الإنسان سيظل بشرا مهما عبد الله تبارك وتعالى ، وتقرب إليه بألوان من الطاعات والعبادات لله على .

" وأما ما عرفه به أبو الحسين النوري فهو تعريف قاصر مخل بالمعنى المطلوب فإن عسبارته: ترك نصيبا للنفس من حير أو شر في الدنيا والآخرة، ولم يحدد الشيء الذي يتركه الصوفي والذي لا يتركه، أما إذا قصد ترك كل الحظوظ على إطلاقها فهذا لا يعتبر مبدأ إسلاميا ؛ إذ ليس من الإسلام أن يترفع

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف ، الآية (٣١) .

 <sup>(</sup>۲) سورة الأعراف ، الآية (۱۵۷) .

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري مع الفتح، في كتاب البيوع ، باب كسب الرجل وعمله بيده ، ٥/ ٢٢(ح٢٠٢)

This file was downloaded from QuranicThought.com



المسرء عسن طلب رضا الله على ومحبته ونحو ذلك ، وهذه من حظوظ النفس إذ فيها غاية السعادة لها "(١).

وهكذا تبين لنا أن أي باحث لا يستطيع أن يظفر بتعريف حامع مانع للتصوف الخلط في يوم من الأيام طريقة منظمة محددة أو معينة من الناحية النظرية أو العملية؛ بل كان له في كل عصر مفهوم خاص "(٥).

فنحد العلماء والباحثين اختلفت مواقفهم ، فالبعض يعرف التصوف ببداية الطريق ، والآحر يعرفه بالغاية والهدف أو ما يصطلحون على تسميته بنهاية الطريق ، ورأينا البعض يتحدث بلسان الحال الذي ينفعل به، أو المقام الذي يستقر فيه في وقته .

فيلو أخذنا مثلا بعض أقوال الصوفية أنفسهم فإننا سنعثر على عدة عبارات بعضها صريح المعنى ، والبعض الآخر مبهم غامض كقول الجريري : (١) " التصوف هو الدحول في كيل حلق سني ، والخروج من خلق دني " (٧) وهو يعبر بأحوال البداية . وعبر الجنيد بأحوال البناية بقولية بقولية . "هيو أن يميتك الحق عنك ويحييك به " (٨) . وأشار أبو حمزة

<sup>(</sup>۱) موقف الإمام ابن تيمية من التصوف والصوفية ، للدكتور أحمد محمد البناني ، ط أولى حدة (دار العلم للطباعة ، ١٤٠٦هـ ١٩٨٦ م ) ص٧٠ .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الإمام أحمد في مسنده ٢٦٦/٥من حــديث أبي أمامة ، وحسنه السخاوي في المقاصد ٢١٤.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري مع الفتح، في كتاب الصيام، باب من أقسم على أحيه ليفطر في التطوع ٧٢٦/٤ (ح١٩٦٨)

<sup>( &</sup>lt;sup>1)</sup> أخرجه البخاري مع الفتح ، في كتاب الوصايا ، باب أن يترك ورثته أغنياء خير من أن يكففوا الناس ٦/ ١٢ (ح٢٧٢ ) ، ومسلم في الوصية ، باب الوصية بالثلث ١٢٥٠/٣ (ح١٦٢٨ ) .

<sup>(°)</sup> تاريخ التصوف في الإسلام ، د.قاسم غني، مكتبة النهضة المصرية (١٩٧٠م) ص ٢٦٩ .

<sup>(</sup>٦) أبو محمد الجريري ، كان من كبار أصحاب الجنيد (ت ٣١١هـ)، طبقات الصوفية ص٢٥٩.

<sup>(</sup> v ) الرسالة القشيرية ص ۲۸۰، وعوارف المعارف ص ٥٥ .

<sup>(</sup>٨) عوارف المعارف ص٥٦ .



البغدادي (١) إلى أن علامة التصوف الصادق أن يفتقر بعد الغنى ، ويذل بعد العز، ويخفى بعد الشهرة ، وعلامة الصوفي الكاذب العكس (٢) .

وأما تعريفه بأصوله ومبانيه فلعل قول رويم (٣)معبر عن ذلك حينما بين التصوف بأنه "مسبني على ثلاث خصال: التمسك بالفقر والافتقار، والتحقق بالبذل والإيثار، وترك التعرض والاختيار " (١) .

ومن العبارات السابقة تتضح أن كل واحد من الصوفية يعبر عما وحد في نفسه من معان ودلالات ، كما أن تعريفاتهم يكتنفها الغموض ، ولا تخلو من ملحوظات لا يفهمها إلا المنتمرس بأساليبهم ومناهجهم؛ ولكن لابد من التنويه بأن هذه التعاريف المتنوعة لا يطلقها المتصوفة حرزافا من دون قصد منهم أو هدف ، أولا علاقة بمعتقداتهم أو تأييد بمذاهبهم وسلوكهم .

لذا ، لابد من التنبيه والتوضيح إذا تحدثنا عن هذه الكلمة "التصوف "أن هناك من المبتدعين من يتستر وراءها قاصدين لذلك نشر معتقداتهم، وتوطيد طرائقهم، وبلبلة أفكار السناس ، ولا يعيني بذلك رفض الجانب الأحلاقي فيه الموافق للكتاب والسنة ، حيث إن السبعض يتجه في تعريفه إلى هذا الجانب كما حدد أبو الحسين النوري بأنه "حلق" وقال : "ليس التصوف رسما ولا علما ولكنه خلق " (°) ثم علل ذلك بقوله : لأنه لو كان رسما لحصل بالجاهدة ، ولو كان علما لحصل بالتعليم ...

هـــذا الاتجــاه الأخلاقي شائع في الزمن القديم والحديث ، ومع ذلك فإنه لا يعبر عن التصــوف تعبيرا دقيقا ، هذا ما أشار إليه الدكتور عبد الحليم محمود فقال : "والواقع أننا لو نظــرنا إلى كــثير مــن الأشخاص الذين اشتهروا بالسمو، وفي الجانب الأخلاقي الكريم، واتصفوا بأروع الصفات الأحلاقية ، واتخذوا الفضيلة مذهبا وشعارا ، فإننا نجدهم أشخاصا

<sup>(</sup>۱) أبو حمزة البغدادي البزاز، كان من أقران الجنيد، فقيها عالما بالقراءات ، (ت ٢٨٩هـــ) انظر : طبقات الصوفية ص٥٩٥، والرسالة القشيرية ص٣٩٥ وتاريخ بغداد ٣٩٠/١ .

<sup>(</sup>۲) الرسالة القشيرية ص۲۸۰.

<sup>(</sup>٣) أبو محمد رويم بن أحمد ، من جلة المشايخ ، مقرئ فقيه كبير الشأن (ت ٣٠٣هـ) طبقات الأولياء ص١٨١ ، ، والرسالة القشيرية ص٢٩٠، وطبقات الصوفية ص١٨٠ .

<sup>( &</sup>lt;sup>۱)</sup> الرسالة القشيرية ص ۲۸۰ .

<sup>(</sup>٥) طبقات الصوفية ص١٦٧.



مثاليين في المحيط الأحلاقي وفي المحتمع، ولكن ليس معنى ذلك ألهم لا محالة من الصوفية " (1) وأضاف قائلا: " وهذا الحسن البصري (7) ( (7) ( (7) ) من أروع وأجمل الشخصيات الأحلاقية العالية ، ولقد كان مثلا صادقا للشعور الأحلاقي في طهره وصفائه ، وكان ينشر الفضيلة بوعظه المؤثر ومنطقه القوي وسلوكه المثالي ، ومع ذلك فلم يكن الحسن البصري صوفيا بالمعنى الدقيق لكلمة صوفي " (7) .

### تعريف التصوف عند علماء الإسلام

١ - يقول ابن الجوزي: عبر الصوفية عن صفة التصوف بعبارات كثيرة ، وحاصلها: أن التصوف عندهم رياضة النفس ، ومجاهدة الطبع ، برده عن الأحلاق الرذيلة وحمله على الأحلاق الجميلة (٤) .

7- ويعرف شيخ الإسلام ابن تيمية التصوف بأنه " نوع من الصديقية فهو أي الصوفي الصديق الذي احتصر بالزهد والعبادة على الوجه الذي احتهدوا فيه، فكان الصديق من أهل هذه الطريق ، كما يقال صديقو العلماء وصديقو الأمراء فهو أخص من الصديق المطلق، ودون الصديق الكامل الصديقية من الصحابة والتابعين وتابعيهم " (°)

ويوضح الدكتور أحمد البناني هذا التعريف فقال: بأن " (الصديقية) وهي الدرجة العالية التي تجيء بعد (النبوة) في الترتيب، هذه الدرجة يطلبها الصوفية كما يطلبها بقية أفراد المجتمع المسلم من علماء أو صناع وأمراء ونحوهم، كل بما اختص به من طريق يطلب به مرضاة الله، ولا يصح أن يقتصر الوصول إلى درجة الصديقية على سلوك طريق التصوف وحده، وهذا يعني أن للتصوف معنى محددا في ذهن الشيخ وإن كان لم يشرحه في عبارة واضحة محددة " (1).

أبحاث في التصوف ودراسات عن الإمام الغزالي ص١٧٧٠

<sup>( &</sup>lt;sup>۲)</sup> هو الحسن بن أبي الحسن البصري ، الفقيه الزاهد ، المتشمر العابد ، الواعظ ، كثير العلم .. انظر : طبقات ابن سعد/١٥٦/، وحلية الأولياء ١٥٣/٢ ، وسير أعلام ١٦٣/٤

<sup>(</sup>٣) أبحاث في التصوف ودراسات عن الإمام الغزالي ص ١٧٧٠.

<sup>(</sup>١) انظر: تلبيس إبليس ص٢٠٢٠.

<sup>(°)</sup> مجموع فتاوى شيخ الإسلام ١٧/١١ .

<sup>(</sup>٢) موقف الإمام ابن تيمية من التصوف والصوفية ص٧٧.

٣- ويعرفه ابن حلدون بأنه " العكوف على العبادة والانقطاع إلى الله ﷺ والإعراض على رخرف الدنيا وزينتها ، والزهد فيما يقبل عليه الجمهور من لذة ومال وجاه ، والانفراد للخلوة في العبادة " (١) .

3- ويعرفه الجرحاني (٢) بأنه " الوقوف مع الآداب الشرعية ظاهرا فيرى حكمها من الظاهــر في الباطن، وباطنا فيرى حكمها من الباطن في الظاهر فيحصل للمتأدب بالحكمين كمال " (٣) .

٥- أمـا الدكتور مقداد يالجن فيعرفه بأنه " اتجاه روحي - نظريا وعمليا - في الحياة للوصول إلى الله تعالى والفوز برضاه " (١) .

نفهم من تعريفاتهم السابقة أن كلمة " التصوف " لها دلالات أخلاقية سامية ؛ حينما استخرجوا منها المنثل العليا ، والقيم الفاضلة ، والخلق الحسن.. وكألهم يتوجهون نحو السلوك وتزكية النفوس ، ووصف التصوف بأنه تجريد العمل لله على ، والزهد في الدنيا ، وترك دواعي الشهرة ، والعدل إلى التواضع والإحسان .

وقد يصح هذا المفهوم إذا ارتبط بالصوفية في عهدها الأول ، أي قبل أن تتعرض للفكر الوافد ، وقلم أن تدخل عليها تحريفات الطرائق والرسوم ، والبدع والفلسفات والشركيات والانحرافات .

ولهـــذا فهم شيخ الإسلام ابن تيمية بأن الكلمة لا تذم على الإطلاق، وأن اختلاف الأسمــاء لا يعنيه بقدر ما يهتم بمدى اتفاقها مع الشرع ، مهما اختلفت أسماؤهم : قراء أو زهــادا أو نســاكا أو صوفية ماداموا يسيرون في طريق شرع الله ووفق ما شرعه الله على وبــلغه إلينا رسوله الكريم على . وهذا ما جعله يدخل بعض شيوخ الصوفية المتقدمين ضمن دائرة ما يسميه بالتصوف الشرعي (٥) .

<sup>(</sup>۱) مقدمة ابن خلدون ص٤٦٧ .

<sup>( &</sup>lt;sup>۲)</sup> هو علي بن محمد بن علي المعروف بالشريف الجرحاني ، فيلسوف من كبار العلماء بالعربية ( ت ١٦٨هـــ) انظر : الأعلام ٥/٠ .

<sup>(</sup>٣) كتاب التعريفات ، للجرحاني ، ط أولى بيروت(دار الفكر ١٤١٨٠هـ) ص٤٤.

<sup>(</sup>٤) فلسفة الحياة الروحية، د.مقداد يالجن ، ط ثانية الرياض (دار عالم الكتب ١٤١٠ هـ) ص٧٣

<sup>( °)</sup> انظر: ابن تيمية والتصوف ، د.مصطفى حلمي ، ط ثانية الإسكندرية (دار الدعوة،١٩٨٢م) ٣٧ و مجموعة الرسائل والمسائل لابن تيمية ٥/٨٣، ومجموع فتاواه ١١/ ٢٠-٢٢، ٢٧ - ٢٨ .



وأيده بذلك الإمام الشاطبي (١) حيث قال: "وأما الكلام في دقائق التصوف فليس ببدعة على الإطلاق، ولا هو مما صح بالدليل بإطلاق؛ بل الأمر ينقسم، ولفظ التصوف لا بد من شرحه أولاً حتى يقع الحكم على أمر مفهوم، لأنه أمر مجمل عند هؤلاء المتأخرين " (٢) ثم ذكر - رحمه الله - المعاني الصحيحة والفاسدة في التصوف (٣).

وقال عبد العزيز بن محمد العبد اللطيف: "وإن كان ثمة ألفاظ مجملة - التي لم ترد في الكتاب والسنة بنفي ولا إثبات - في باب الاعتقاد، كالحيز والجوهر والجسم . الخ فكذلك في باب السلوك توجد ألفاظ مجملة كالتصوف والفناء والفقر ونحوه.

وقد تقرر أن موقف السلف الصالح من الألفاظ المجملة في الاعتقاد هو التفصيل، فلا يطلقون نفيها ولا إثباتها إلا إذا بُين، ما أثبت بها فهو ثابت، وما نُفي بها فهو منفي، فهم يسنظرون في مقصود قائلها فإن كان معنى صحيحا قُبِلَ؛ لكن ينبغي التعبير عنه بألفاظ النصوص الشرعية دون الألفاظ المجملة، إلا عند الحاجة مع قرائن تبين المراد والحاجة، مثل أن يكون الخطاب مع من لا يتم المقصود معه إن لم يخاطب بها "(٤).

ثم استدل بموقف شيخ الإسلام ابن تيمية الصحيح من هذه الألفاظ حيث كان يقول: " وأما الألفاظ التي ليست في الكتاب والسنة ولا اتفق السلف على نفيها أو إثباتها فهذه ليس على أحد أن يوافق من نفاها أو أثبتها حتى يستفسر عن مراده، فإن أراد بحا معنى يوافق حبر الرسول أقر به، وإن أراد معنى يخالف حبر الرسول أنكره، ثم التعبير عن تدلك المعاني إن كان في ألفاظه اشتباه أو إجمال عبر بغيرها أو بين مراده بها ، بحيث يحصل تعريف الحق بالوجه الشرعي ، فإن كثيرا من نزاع الناس سببه ألفاظ مجملة مبتدعة ومعان مشتبهة " (٥٠) .

وقال محمود النووي: " وإنما الذي يعنينا أن نركز عليه ونوحه إليه ما تدل عليه هذه الكلمة من أوصاف ترجع كلها إلى مراقبة الله ﷺ ، وإيثار ذكره بالليل والنهار في السر

<sup>(</sup>١) أبو إسحاق إبراهيم بن موسى الشاطبي ، الفقيه الأصولي اللغوي المفسر.. (ت٧٩٠ هـ) ، الأعلام ٢٢٣/١٠.

<sup>(</sup>٢) الاعتصام ، للشاطبي، تحقيق عبد الرزاق المهدي، ط أولى بيروت(دار الكتاب العربي ١٤١٧هـــ)١٥٨/١

<sup>(&</sup>lt;sup>۳)</sup> المصدر نفسه ۱۸/۱-۱۶۰ .

<sup>(</sup>٤) معالم السلوك وتزكية النفوس ، لعبد العزيز بن محمد العبد اللطيف ، ط أولى الرياض (دار الوطن ١٤١٤هـ) ضمن رسائل ودراسات في منهج أهل السنة(٤٦) ص٣١٠ .

<sup>(</sup>٥) مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية ١١٤/١٢ .



والعللن، والضراعة إليه في كل شيء ، والاستغناء به عن الخلق والزهد في الدنيا لا على كراهيتها ورفضها بالكلية كما يتوهم كثير.. ولكن على معنى عدم حبها والمنافسة في طلبها ، وإيئارها على حوانب البر ، ومن هذه المعاني كلها يحصل للنفس تهذيب ، ويتكون فيها خلق رفيع " (١) .

ولعل هذا ما دفع الإمام ابن القيم إلى القول في كتابه " مدارج السالكين " ناقلا عن صاحب (٢) منازل السائرين: " واجتمعت كلمة الناطقين في هذا العلم على أن التصوف هـ و الخهلق " (٣). وهـ و ما جعل بعض الصوفية يتجهون نحو الجانب الأحلاقي للدين، ويهتمون به أيما اهتمام، قائلين بأن أي علم من العلوم لا يقترن بالخشية من الله على والمعرفة به فلا جدوى منه .. فما أكثر ما تجد من العلوم في الكتب بحيث يسهل عليك تحصيله، أما الأحراق فتحصيلها عسر لألها تكون ثمرة ممارسة شاقة ، وصراع بين الإنسان ونفسه الأمارة بالسوء ليلزمها جادة الصواب .

ومع ذلك فالأحدر أن نعبر بالتعبير الشرعي الواضح مثل التزكية والإحسان والإحسان والإحساض وتقوى الله ومراقبته في وحسن الخلق ... لأنها حقائق شرعية وثابتة في الكتاب والسنة ، فلنأخذ ما جاءنا من كتاب ربنا في وسنة نبينا محمد في وهدي سلفنا الصالح حيى لا نقع فيما وقع به من قبلنا كما حكى الله في لنا عن أهل الكتاب فقال في : وَآتَيْ نَاهُم بَيِّ نَاتُهُم بَيِّ الله مِن الأَمْرِ فَمَا احْتَلَفُوا إِلا مِن بَعْد مَا جَاءَهُمُ العِلْمُ بَغْيًا بَيْنَهُم إِنَّ رَبَّك يَقْضِي بَيْنَهُم يُوم القيامة فيما كانوا فيه يَحْتَلِفُون . ثُمَّ جَعَلْنَاكَ عَلَى شَرِيعَةٍ مِّنَ الأَمْرِ فَاتَّبِعْهَا وَلا تَتَبِع أَهْوَاءَ الَّذِينَ لا يَعْلَمُونَ ﴾ (\*) .

<sup>(</sup>١) مقدمته في كتاب التعرف لمذهب أهل التصوف ص٧٠

<sup>(</sup>٢) وهو: عبد الله بن محمد الأنصاري الهروي ، مصنف كتاب ذم الكلام أيضا (ت ٤٨١هـ) انظر : سير أعلام النبلاء ٥٠٣/١٨ ، ومعجم المؤلفين ، للكحالة ١٣٣/٦ .

<sup>(&</sup>lt;sup>۳)</sup> مدا رج السالكين، لابن القيم الجوزية ، تحقيق محمد المعتصم بالله البغدادي ، ط رابعة بيروت (دار الكتاب العربي ١٤١٧هـــ) ٣٠١/٢ .

<sup>(</sup>٤) سورة الجاثية ، الآيتان (١٧ – ١٨ ) .



# المبدث الثاني

تعــددت آراء العلماء والباحثين حول نشأة التصوف ، والبيئة التي نبتت فيها بذرته الأولى ، وهـــم لا يجمعون في ذلك على رأي؛ بل كل ذهب وجهة خاصة ، وأحذ يستدل عليها ويؤكد صحتها ، وتتلخص تلك الآراء في ثلاثة اتجاهات :

الاتجــاه الأول: أن التصـوف إسـالامي النشأة والمنبت ، وأن أصوله العقدية والسـالوكية مستمدة من الكتاب والسنة ، وفعل السلف الصالح ، وأن هذا الاسم قد وحد مـنذ القـرن الأول الهجري ، ويتزعم أصحاب هذا الرأي أبو نصر السراج الطوسي وابن خلدون . وقد استدل السراج على هذا الرأي بروايتين أوردهما في كتابه " اللمع " .

الــرواية الأولى: أن الحسن البصري - رحمه الله - كان يعرف هذا الإسم ، حيث أدرك جماعة من الصحابة ، ورأى صوفيا في الطواف فأعطاه شيئا فلم يأخذه .

والرواية الثانية: أن سفيان الثوري<sup>(۱)</sup> – رحمه الله – قال: لولا أبو هاشم الصوفي<sup>(۲)</sup> ميا عرفت دقيق الرياء<sup>(۳)</sup>. غير أن أبا نصر لم يوضح وحه الدلالة في هذه الرواية على أن التصوف وحد في عهد مبكر في الإسلام ؛ بل هي دليل على خلاف ما أورده ، لأن سفيان الصوري ولد في عام ( ۹۷هـ) ، وهذا يشير إشارة واضحة إلى أن التقاءه بأبي هاشم

<sup>(</sup>۱) سفيان بن سعيد بن مسروق ، إمام الحفاظ سيد العلماء العاملين في زمانه ، أبو عبد الله الثوري الكوفي المحتهد (ت ١٦١هـ) ، انظر : سير أعلام النبلاء ٢٢٩/٧ .

<sup>(</sup>٢) أبو هاشم عثمان بن شريك الكوفي الصوفي (ت٥٠٥هـ) ، وقد جاء في حلية الأولياء ١١٢/١ إن سفيان المثوري جلس إليه فحمد طريقته وملازمته للصفاء والوفاء، ثم قال: مازلت أرائي، وأنا لا أشعر إلى أن جالست أبا هاشم فأخذت منه ترك الرياء ، ولعل هذا ما يجعل الكتاب يذهبون إلى أن أبا هاشم أحق أن يكون أول من سمي (صوفيا) . ويؤيد ذلك ما قرره كامل الشيبي في كتابه " الصلة بين التصوف والتشيع" ٢٩١/٢ من أن الشيعة يسمون أبا هاشم مخترع الصوفية . ويقول نيكولسون في التصوف الإسلامي وتاريخه ص ٣ " إنه تقدمه رجال كان لهم قدم في الزهد والورع وحسن التوكل وفي طريق الحبة ، ولكنه أول من تسمى بالصوفي " . وقد اختلف الباحثون في أمره ، فيرى الدكتور النشار في نشأة الفكر ٢٧٨/٣ أنه سيي المذهب ؛ بينما يرى إحسان إلاهي في التصوف ( المنشأ والمصادر ) ص ١٤٥ أن أبا هاسم زنديق دهري ، حيث كان يلبس لباسا طويلا من الصوف كفعل الرهبان ، ويقول بالحلول والاتحاد مثل النصارى ، وقيل : إنه كان يلبس لباسا مويلا من الصوف كفعل الرهبان ، ويقول مراده من وضع هذا المذهب أن يثير الاضطراب في الإسلام ، وعلى كل فهو متهم بالزندقة والدهرية .

<sup>(</sup>٢) اللمع للطوسي ص٤٢-٤٣.



الصوفي لم يتم في القرن الأول الهجري ، ذلك أن أبا هاشم الصوفي توفي عام (٥٠ه) ، فلا بسد أن يكون لقاءهما كان في أثناء المائة الثانية للهجرة (١) ، لأن أبا هاشم في أواخر المائسة الأولى لم يتجاوز عمره ثلاث سنوات ؛ إذن لم يكن اسم التصوف معروفا في القرن الأول الهجري ، وإنما ظهر هذا الإسم في القرن الثاني ، وقد مال إلى هذا شيخ الإسلام ابن تسيمية حينما قال : " في أثناء المائة الثانية صاروا يعبرون عن ذلك – أي الزهد – بلفظ "الصوفي " لأن لبس الصوف يكثر في الزهاد " (١) .

وأما ابن حلدون فقد برر رأيه في نشأة التصوف حيث يقول: "هذا العلم من العلوم الشرعية الحادثة في الملة ، وأصله أن طريقة هؤلاء القوم لم تزل عند سلف الأمة وكبارها مسن الصحابة والتابعين ، ومن بعدهم طريقة الحق والهداية، وأصلها العكوف على العبادة والانقطاع إلى الله ، والإعراض عن زحرف الدنيا وزينتها ، والزهد فيما يقبل عليه الجمهور مسن لذة ومال وحاه ، والانفراد عن الخلق في الخلوة للعبادة ، وكان ذلك في الصحابة والسلف، فلما فشي الإقبال على الدنيا في القرن الثاني وما بعده وحنح الناس إلى مخالطة الدنيا احتص المقبلون على العبادة باسم الصوفية والمتصوفة "(") . ومنذ ذلك الحين غلبت التسمية على هذه الطائفة من الزهاد فيقال : رحل صوفي وللجماعة الصوفية، ومن يتوصل إلى ذلك يقال له المتصوف وللجماعة المتصوفة (أ) .

نفهم من ذلك أن سلوك بعض العباد المسلمين في صدر الإسلام ، والذي كان يتمثل في الزهد والتقشف وكثرة العبادة والتقرب إلى الله في بالأعمال الصالحة ؛ هذا السلوك هو الأساس التاريخي لظاهرة التصوف التي انتشرت في ذلك العصر وهذا غير صحيح ، لأن هذه الظاهرة كانت بطريقة مشروعة ، وكان الهدف منها تمذيبا للنفس وتزكية للروح ، ولم تكرن تحت لواء الصوفية المنحرفين ، فكل ما يفعله السلف الصالح من الزهد وكثرة التعبد والاحتهاد في تزكية النفس أمر مطلوب لأنه داخل في تعاليم ديننا الحنيف (٥) .

<sup>(</sup>١) انظر: موقف الإمام ابن تيمية من التصوف والصوفية ص٨٣٠.

<sup>(</sup>٢) بحموع فتاوى شيخ الإسلام ٢٩/١١ .

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> مقدمة ابن خلدون ص٤٦٧ .

<sup>(</sup>١) انظر: الرسالة القشيرية ص٢٧٩.

<sup>(°)</sup> انظر: الصوفية معتقدا ومسلكا ، د. صابر طعيمة ، ط أولى الرياض (دار عالم الكتب ١٤٠٥هــ) ٥٥٥ الظر: المافية معتقدا ومسلكا ، د. صابر طعيمة ، ط أولى الرياض (دار عالم الكتب ١٤٠٥هــ)

ولكن شيخ الإسلام ابن تيمية أشار إلى الذين اجتهدوا في سبيل تربية النفس وتهذيب السلوك وكانوا مبتعدين عن البدع والشرك والخرافة بألهم مجتهدون في طاعة الله على الله ومتمسكون بسنة رسول الله في ويقول في شأن هؤلاء: "والصواب ألهم مجتهدون في طاعة الله ، كما احتهد غيرهم من أهل طاعة الله ، ففيهم السابق المقرب بحسب احتهاده ، وفيهم المقتصد الذي هو من أهل اليمين ، وفي كل من الصنفين من قد يجتهد ويخطئ ، وفيهم من يذنب فيتوب أو لا يتوب ، ومن المنتسبين إليهم من هو ظالم لنفسه عاص لربه ، وقد انتسب إليهم طوائف من أهل البدع والزندقة ، ولكن عند المحققين من أهل التصوف ليسوا منهم كالحلاج (١) - مثلا - فإن أكثر مشايخ الطريق أنكروه وأخرجوه عن الطريق المستقيم مثل الجنيد بن محمد سيد الطائفة وغيره .. فهذا هو أصل التصوف "(٢) .

" ثم إنه بعد ذلك تشعب وتنوع ، وصارت الصوفية ثلاثة أصناف : صوفية الحقائق ، وصوفية الأرزاق ، وصوفية الرسم ، فأما صوفية الحقائق فهم الذين وصفناهم .

وأما صوفية الأرزاق فهم الذين وقفت عليهم الوقوف - أي المستفيدين من دخل الأوقاف الموقفة على الصوفية فحسب - فلا يشترط في هؤلاء أن يكونوا من أهل الحقائق فا هذا عزيز. ولكن يشترط فيهم ثلاثة شروط: أحدها: العدالة الشرعية بحيث يؤدون الفرائض ويجتنبون المحارم، والثاني: التأدب بالآداب الشرعية في غالب الأوقات، والثالث: أن لا يكون أحدهم متمسكا بفضول الدنيا، فأما من كان جماعا للمال، أو كان غير متخلق بالأحلاق المحمودة، ولا يتأدب بالآداب الشرعية، أو كان فاسقا فإنه لا يستحق ذلك ".

وأما صوفية الرسم فهم المقتصرون على النسبة، فهمهم في اللباس والآداب الوضعية ونحو ذلك ، فهؤلاء في الصوفية بمترلة الذي يقتصر على زي أهل العلم وأهل الجهاد ونوع ما من أقوالهم وأعمالهم بحيث يظن الجاهل حقيقة أمره أنه منهم وليس منهم " (٣) .

<sup>(</sup>۱) الحسين بن منصور الصوفي ، كان حده مجوسيا ، صحب سهل التستري و الجنيد ، وقد تبرأ منه سائر الصيوفية والمشايخ لسوء سيرته، ونسبوه إلى الحلول والزندقة ، قتل مصلوبا بعد أن قطعت يداه ورحلاه وضرب ألف سوط وأحرقت حثته ونثر رمادها في نمر دحلة سنة ٢٠٩هـ.. انظر: طبقات الصوفية ص٧٠٧، وسير أعلام النبلاء ٢١٣/١٤، وطبقات الشعراني ١٧/١ .

<sup>(</sup>۲) مجموع فتاوى شيخ الإسلام ۱۸/۱۱ .

<sup>&</sup>lt;sup>۳)</sup> المصدر السابق ۲۰-۱۸/۱۱ .



أما ما يراه ابن خلدون من أن التصوف هو الزهد وأن أصوله التي بني عليها موجودة في مسالك الصحابة والتابعين فهذا الرأي مخالف للصواب ؛ ذلك أن التصوف غير الزهد كما هو واضح من كلام الطوسي نفسه بأن الصوفية لا تنفرد بنوع من العلم حتى تنسب إليه كالفقهاء إلى الفقه أو الزهاد إلى الزهد(١).

وهـذا السـهروردي صـرح بذلك قائلا: التصوف غير الزهد والزهد غير الفقر ، فالتصـوف اسـم لمعاني الفقر والزهد مع مزيد أوصاف أو إضافات لا يكون بدونها الرحل صوفيا وإن كان زاهدا أو فقيرا (٢) ، كما صرح به أيضا الدكتور عبد الحليم محمود فيقول: إن الصـوفي لا يتعـلق قلبه بالدنيا غير أن الزهد في الدنيا شيء والتصوف شيء آخر ، وإن الصـوفي كثير العبادة ولكنك قد تحد أشخاصا كثيرين يقيمون الصلوات المفروضة ويكثرون مـن الـنوافل ، ويداومون على العبادة ، ولا يعني ذلك أنهم من الصوفية .. و إن الأحلاق الكريمة ملازمة للمتصوف وللصوفي ، ولكن ليس معنى ذلك إنما هي التصوف (٢) .

ولهذا كان الرسول على ينهى بعض أصحابه عن الغلو في العبادة ، وقد رد رسول الله عن التبـــتل على عثمان بن مظعون على ولو أذن لـــه لا اختصى (٥) ، وأنكر الله نفرا من

<sup>(</sup>۱) انظر: اللمع للطوسي ص٤٠.

<sup>(</sup>۲<sup>)</sup> انظر: عوارف المعارف ص٤٥.

<sup>(</sup>٣) أبحاث في التصوف ص١٧٩-١٨٠ .

<sup>(</sup>٤) انظر: تلبيس إبليس ص١٦١ .

<sup>(°)</sup> أخرجه البخاري مع الفتح ١٤٦/١ في كتاب النكاح، باب ما يكره من التبتل والخصاء ، ح(٥٠٧٣) . This file was downloaded from QuranicThought.com

الإسلام دين الحياة والحركة والعمل والجد والاجتهاد ، فكان مما يستعيذ منه في في أدعيته قوله : ((اللهم إني أعوذ بك من العجز والكسل والجبن والهرم والبحل )) (٦) أما المتصوفة المنحرفون فكان زهدهم عبارة عن الهروب من الحياة ، ونموذ حا من فتور الهمة في العمل و الكسب .

وأما ما يقوله ابن حلدون من أن زهد الصحابة والتابعين كان بالانفراد عن الخلق في الخلوة للعبادة وأن ذلك كان عاما في الصحابة والسلف ؛ إن كان ابن حلدون يريد بذلك المفهوم المنحرف للزهد كما يفهمه الصوفية الآن فليس بصحيح ، بل كان مناقضا لأعمال الصحابة والستابعين ، لأن حياهم كانت مليئة بالعمل والدعوة والجهاد في سبيل الله ، فلو كانوا منعزلين عن الخلق غير عاملين لما عز الإسلام في أيديهم ، ولما دانت للإسلام دولة الفرس والروم ، ولما أقاموا ميزان العدل بين الناس ، فهؤلاء ليسوا منفردين عن الخلق في الخلوات للعبادة ، وإنما كانوا يضربون في الأرض ويبتغون من فضل الله ، ممتثلين لأوامر الله حين قال في المناس في أيديه الله والأرض وابتغوا من فضل الله والأروا الله والأرض وابتغوا من فضل الله والأرف والأكروا الله المناس الله الله والأرف والله والأرض وابتغوا من فضل الله والأرف والله والله والأرف والله والله

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري مع الفتح ١٣٠/١ في كتاب النكاح، باب الترغيب في النكاح، ح(٥٠٦٣) .

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة ، الآيتان (٨٧–٨٨) .

<sup>. (</sup>٣) أخرجه مسلم، في كتاب الذكر والدعاء...باب التعوذ من العجز والكسل٢٠٧٩/٤ ح(٢٧٠٦) .



الاتجاه الثاني: أن التصوف ليس إسلامي النشأة على الإطلاق ، ويرى أصحاب هـــذا الــرأي بــأن التصوف وفد على البيئة الإسلامية مع ما حاء إليها من عادات وتقاليد الأحــناس الأحرى نتيجة توسع رقعة الفتوحات الإسلامية ، واختلاط الشعوب المختلفة في عقائدهـا ولغاتما ، إذ من الممكن أن يتأثر المسلمون بالعقائد التي كانت سائدة هناك خاصة وأن التصــوف كــان معروفا - كما يزعمون - قبل الإسلام في الأمم الماضية ، " وهؤلاء يــرون أن التصوف فارسي النشأة أو هندي أو يوناني أو يهودي أو نصراني أو أنه مزيج من هذا كله ، وعلى رأس هذا الفريق جماعة كثيرة من المستشرقين " (٢) .

ويستدلون بأن علماء الصوفية نشأوا في بلاد فارس ونحوها ، وأن ثمة تشابه بين الصوفية وبين أهل البلدان الأحرى في طرقهم واعتقاداتهم وعباداتهم وحاصة في عقائد الرمز والظاهر والباطن ومناهج التأويل وغيرها ، ويؤيد هذا الرأي ماذهب إليه أبو نصر الطوسي من أن منشأ التصوف كان في الجاهلية قبل الإسلام (٤).

وإذا نظرانا في الرأيين السابقين المذكورين لوجدنا أن المبالغة قد طغت على أصحاب كل اتجاه ، لأن أصحاب الاتجاه الأول بالغوا فيه حين جعلوا التصوف إسلامي النشأة وأدرجوا جميع الصحابة في الصوفية . وأما أصحاب الاتجاه الثاني فقد غلوا أيضا حين أرجعوا أصول التصوف إلى الديانات القديمة وإلى المذاهب والفلسفات اليونانية ، حتى وإن كانوا على حق إذا ما أرادوا به التصوف المنحرف الذي وصل بأصحابه إلى القول بالنظريات الصوفية كالحلول (٥) والاتجاد (١) وغير ذلك من النظريات الدخيلة على الإسلام .

<sup>(</sup>۱) سورة الجمعة ، الآية (۱۰) .

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة ، الآية (١٠٥) .

<sup>(&</sup>lt;sup>٣)</sup> انظر : الصوفية معتقدا ومسلكا ص٤٨ .

<sup>(</sup>٤) انظر: اللمع للطوسي ص٤٢-٤٣.

<sup>( ° )</sup> أي أن الله ﷺ عما يصفون خلق الخلق ، وحل فيه ، كما يحل الإنسان في الثوب الذي يلبسه ، أو كما يحل الماء في التراب عند مزجه فيكونان بذلك اثنين متماسين . انظر : الكشف عن حقيقة الصوفية ص ٢٥٩ .

<sup>(</sup>٢) أي أن الله ﷺ خلق الخلق واتحد به ، مع أن هذا هو حلول في حقيقته وليس اتحادا انظر : الكشف ص ٢٥٩ This file was downloaded from QuranicThought.com



الاتجــاه الـ الله : أكثر الآراء قوة وأعدلها حكما على التصوف ، وهو ما ذكره شيخ الإسلام ابن تيمية الذي ذهب إلى أن بداية نشأته كانت في أوائل القرن الثاني الهجري ؛ لكنه لم يشتهر إلا في القرن الثالث فقال : " أول ما ظهرت الصوفية من البصرة ، وأول من بني دويرة الصوفية أصحاب عبد الواحد بن زيد (١) ، وعبد الواحد من أصحاب الحسن ، وكان في البصرة من المبالغة في الزهد والعبادة والخوف ونحو ذلك ما لم يكن في سائر الأمصار ، ولهذا كان يقال : فقه كوفي وعبادة بصرية " (٢) وذلك بسبب ما حكي عنهم من المبالغة في هذا الباب " كقصة زرارة بن أوفي قاضي البصرة فإنه قرأ في صلاة الفجر ﴿ فَإِذَا للسِيرَ فِي النَّاقُورِ ﴾ (٣) فخر ميتا ، وكقصة أبي جهير الأعمى ، السذي قرأ عليه صالح المسري (٤) فمات ، وكذلك غيره ممن روى أهم ماتوا باستماع قراءته ، وكان فيهم طوائف عصعقون عند سماع القرآن و لم يكن في الصحابة من هذا حاله ، فلما ظهر ذلك أنكر ذلك طائفة من الصحابة والتابعين ..

ثم قال شيخ الإسلام: "والمنكرون لهم مأخذان: منهم من ظن ذلك تكلفا وتصنعا يذكر عن محمد بن سيرين أنه قال: ما بينا وبين هؤلاء الذين يصعقون عند سماع القرآن إلا أن يقرأ على أحدهم وهو على حائط فإن حرّ فهو صادق، ومنهم من أنكر ذلك لأنه رآه بدعة مخالفا لما عرف من هدي الصحابة. " (°).

ونقــل إليــنا ابن الجوزي نبذة مختصرة عن نشأة التصوف فقال: " والتصوف طريقة كان ابتداؤها الزهد الكلي، ثم ترخص المنتسبون إليها بالسماع والرقص، فمال إليهم طلاب

<sup>(</sup>۱) عابد من أكبر عباد البصرة ، شيخ الصوفية وواعظهم ، كان ممن غلب عليه العبادة ، حتى غفل عن الاتقان ، فكثرت المناكير في حديثه ، حتى قال عنه النسائي : متروك الحديث ، أصيب بالفالج فدعا الله أن يطلقه وقت الوضوء ، فكران إذا أراد أن يتوضأ انطلق ، فإذا رجع سريره فلج ، وكان ذا وعظ مؤثر لدرجة أن بعض الجالسين في مواعظه يموتون ، قال عنه الذهبي : رمي بالقدر (ت ١٧٧هـ)، انظر: حلية الأولياء ١٦٧٦، وسير أعلام النبلاء ٨/٩٦ ، وميزان الاعتدال ٣/٥١٤-٤١٦ .

 <sup>(</sup>۲) مجموع فتاوى شيخ الإسلام ۱۱/۲-۷.

<sup>(&</sup>lt;sup>٣)</sup> سورة المدثر ، الآية (٨) .

<sup>(</sup>٤) أبو بشر بن بشير القاص، الزاهد الخاشع، واعظ أهل البصرة ، كان الغالب عليه كثرة الذكر، والقراءة بالتحزين ، ومات جماعة سمعوا قراءته (ت ١٧٢هـــ)، انظر : سير أعلام النبلاء ٤٧/٨ - ٤٧ .

 <sup>(</sup>٥) مجموع فتاوى شيخ الإسلام ٧/١١ .



الآخرة من العوام لما يظهرونه من التزهد ، ومال إليهم طلاب الدنيا لما يرون عندهم من الراحة واللعب .. " (١) .

إلى أن قـال: "وهذا الاسم ظهر للقوم قبل سنة مائتين (من الهجرة)، ولما أظهره أوائلهم تكلموا فيه وعبروا عن صفته بعبارات كثيرة، وحاصلها أن التصوف عندهم رياضة المنفس ومجاهدة الطبع برده عن الأخلاق الرذيلة، وحمله على الأحلاق الجميلة من الزهد والحـلم والصبر والإحلاص والصدق، إلى غير ذلك من الخصال الحسنة التي تكسب المدائح في الدنيا والثواب في الآخرة " " (٢).

" وعلى هذا كان أوائل القوم فلبس إبليس عليهم في أشياء، ثم لبس على من بعدهم من تابعيهم ، كلما مضي قرن زاد طعمه في القرن الثاني ، فزاد تلبيسه عليهم إلى أن تمكن من المتأخرين غاية التمكن . وكان أصل تلبيسه عليهم أنه صدهم عن العلم، وأراهم أن المقصود العمل ، فلما انطفأ مصباح العلم عندهم تخبطوا في الظلمات ، فمنهم من أراه أن المقصود من ذلك ترك الدنيا في الجملة ، فرفضوا ما يصلح أبداهم، وشبهوا المال بالعقارب ، ونسوا أنه خلق للمصالح ، وبالغوا في الحمل على النفوس حتى أنه كان فيهم من لا يضطجع ، وهـؤلاء كانت مقاصدهم حسنة ؛ غير أهم على غير الجادة ، وفيهم من كان لقلة علمه يعمل بما يقع إليه من الأحاديث الموضوعة وهو لا يدري " (٣) .

نفهم من خلال عبارات ابن الجوزي أن التصوف بدأ أولا في شكل زهد وعبادة قبل أن يضيف إليه المنتسبون الأشياء المستحدثة ، وكان عند الصدر الأول منهم في شكل مجاهدة النفس للاستقامة تقويما لها وحملها على التحلي بالأخلاق الحميدة .

لاشك أن هذه الطريقة لا غبار عليها في سبيل تزكية النفوس وتطهيرها من كدورات الصفات المذمومة عندما كانت بطريقة ارتضاها الله على ورسوله في ، لا بطريقة مبتدعة أو صادرة عن هوى وجهل بأمور الدين ، ولا ريب كذلك أننا مأمورون بأن نزهد في متاع الدنيا ونحذر من الاغترار بها ، ولكن مع ذلك لم يحثنا الإسلام على أن نبتعد عن الدنيا جملة وهمل نصيبنا منها حيث قال الله في : ﴿ وَابْتَغِ فِيمَا آتاكَ اللهُ الدَّارَ الآخِرَةَ وَلاَ تَنسَ نَصِيبَكَ

<sup>(</sup>۱) تلبیس إبلیس ص ۱۹۹ .

<sup>(</sup>۲) المصدر نفسه ص۲۰۱ - ۲۰۲.

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> المصدر نفسه ص۲۰۲-۲۰۳.



مَــنَ الدُّنْيَــا وَأَحْسِـنْ كَمَــا أَحْسَنَ اللهُ إِلَيْكَ وَلاَ تَبْغِ الْفَسَادَ فِي الأَرْضِ إِنَّ اللهَ لاَ يُحِبُّ الْمُفْسِــدِينَ ﴾ (١)، وأمــرنا الله ﷺ به أيضا أن نربي أنفسنا تربية إسلامية وذلك عن طريق تقويــة الإيمان بالله ﷺ واليوم الآخر.. وبجميع ما يجب الإيمان به والعمل بمقتضى شرعه ، في حدود وسع الإنسان الذي يأتي بالواجبات ويبتعد عن المحرمات.

وأما ما يسلكه بعض المتصوفة من رفض ما يصلح الأبدان ، والمبالغة في الحمل على السنفوس ، والابتعاد عن هذه الحياة ، وجعل الناس لا قيمة له في هذا الوحود فهذا محض المخالفة لتعاليم الإسلام .

وحـول الحديث عن نشأة التصوف قال الدكتور ناصر بن عبد الكريم العقل: في القـرن الثاني الهجري " بدأت بذور الصوفية ، وبدأت طلائعها قبل ظهور الفرق ، ويتمثل ذلك في ظهور الرهبانية، والتشدد في العبادة ، ومخالفة السنة في بعض الأمور " (3) . والأخذ بالزهد والتقشف ، ويمثل هذا العصر الدور الأول للتصوف (0) .

" وأما في القرن الثالث الهجري " بدأت في هذه المرحلة طلائع الصوفية الضالة الطرقية ، والحلولية (كالحلاج) ، وعظمت الشطحات الصوفية وأحوالها البدعية مثل: الوجد، والذوق ، والكشف ، والسماع ، والتفريق بين الحقيقة والشريعة، ودعاوى العلم

 <sup>(</sup>١) سورة القصص ، الآية (٧٧) .

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة ، الآية (١٧٢) .

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> سورة الأعراف ، الآية (٣٢) .

<sup>(</sup> ٤) دراسات في الأهسواء والفرق والبدع وموقف الإسلام منها ، د. ناصر بن عبد الكريم العقل، ط١، الرياض ، ( دار أشبيليا ١٤١٨هـــ) ص١٦٩٠ .

<sup>(°)</sup> ويجعل هذا الدور الدكتور أبو العلا عفيفي إلى نماية القرن الثاني الهجري . راجع : التصوف الثورة الروحية في الإسلام ، ص . ٩ ، وكذلك الدكتور محمد عبد المنعم خفاجي في كتابه : دراسات في التصوف الإسلامي . ٨١/١



الملدي ، والتلقي عن غير الشرع ، والفناء ، والحلول والاتحاد ، واحتلاط التصوف بالفلسفة " (١) .

والخلاصة في نشأة التصوف أنه في بداية أمره — في القرن الثاني الهجري – عبارة عن الزهد في الدنيا ، والتفرغ للعبادة ، ومجاهدة النفس .. وهؤلاء بمثابة المجتهدين ، ثم حاء أقوام تكلموا في الجوع والفقر والوساوس .. ثم حاء قوم آخرون فميزوه بصفات كلبس المرقعة والسماع والوحد والتصفيق ، ثم مازالوا كذلك حتى سموه علم الباطن ، وعلم الشريعة علم الظاهر ، ثم تفرقوا بعد ذلك فمنهم من أدى به الجوع إلى الخيالات الفاسدة فادعى عشق الحسق ، ومنهم من قال بالاتحاد ، وهؤلاء مترددون بين الكفر والبدعة .

ثم حاء بعد هؤلاء أقوام اختلفت مشارهم ، فمنهم من أخذ التصوف بمعنى الزهد والعبادة والانقطاع عن الدنيا ..، ومنهم من أخذ حركات ومظاهر فمارس كثيرا من البدع والمنكرات المخالفة لتعاليم الإسلام .

وهمذا يتبين لنا أن خط الانحراف انطلق من زاوية ضيقة ، ثم أخذ بالاتساع حتى وصل إلى ما وصلت إليه الصوفية من القول بالحلول والاتحاد. وهكذا كل انحراف فإنه يبدأ ضيقا محدودا ، ثم لا يزال يتسع حتى يصل بأصحابه إلى طرق خطيرة ومهلكة .

<sup>(</sup>١) دراسات في الأهواء والفرق والبدع وموقف الإسلام منها ، ص١٦٩ .



# المبحث الثالث عمرامل نشأة التصوف

إن لعوامــل نشأة التصوف آراء كثيرة أدت إلى تعدد الأوحه والاتجاهات ، فقد عين البعض أن نشأته راجعة إلى باعث داخلي ، حيث انبعثت منه الرغبة الشديدة في التوحه إلى الله على وكــثرة التعبد له في ، والابتعاد عن الاغترار بمباهج الدنيا وزينتها ، أو أنما نتيحة الــتأمل العميــق في كــتاب الله على وسنة رسوله في . ورد الآخر نشأته إلى حركة الزهد المفــرطة الــي ظهرت تحت التأثيرات الخارجية ، أو تأثرت بعوامل أحنبية وافدة إلى المحتمع الإســـلامي ، وحاصة أن الثقافات المحتلفة والوثنيات الجاهلية لم تزل آثارها باقية في القرنين الثاني والثالث الهجريين بين الأمم المحتلفة والبلاد العربية .

وبناء على ذلك يمكننا أن نقول بأن العوامل لنشأة التصوف عائدة إلى عوامل وأسباب عدة ، منها:

#### ١ – المبالـغة في التنسك والتعبد .

قلنا إن الرسول على كان أزهد حلق الله على في الدنيا وزحارفها ، وانتهج أصحابه الكرام منهجه السليم ، وسلكوا في ذلك معتدلين ، واعتبروا الدنيا وما فيها لهوا ولعبا ، لقول في : ﴿ اعْلَمُوا أَنَّمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا لَعِبٌ وَلَهْوٌ وَزِينَةٌ وَتَفَاحُرٌ بَيْنَكُمْ وَتَكَاثُرٌ فِي الأَمْوَالُ وَالأَوْلاَدِ ﴾ (١) وقوله على : ﴿ الْمَالُ وَالْبَنُونَ زِينَةُ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَالْبَاقِيَاتُ الصَّالِحَاتُ عَيْدٌ رَبِّكَ ثُوابًا وَخَيْرٌ أَمَلاً ﴾ (٢) ولكنهم يدركون هذه النصوص وغيرها ويفهمون أن الله على خطهم لعبادته وحده ، وجعلهم خلفاء في الأرض ، وخلق حياهم وموهم ليبلوهم أحسن عملا ، ولهذا سلكوا مسلك الاعتدال والتوازن في هذه الحياة .

ومـع هذا المنهج الرباني فإن هناك فئة من الناس يريدون المبالغة والتشدد في الدين مع أن الرسـول على حذرهـم من ذلك ، وبين أن لكل شيء حقه ، فيجب إعطاء كل شيء نصيبه ، وأرشد أمته إلى أن الدنيا ليست شرا على الإطلاق وإنما على الإنسان أن يأخذ هذا ويـدع هذا فقد ورد في الأثر عن الأعمش قال : أن حذيفة هي كان يقول "ليس حيركم الذيسن يتركون الدنيا للآحرة ، ولا الذين يتركون الآخرة للدنيا ، ولكن الذين يتناولون من

<sup>(</sup>١) سورة الحديد ، الآية (٢٠)

<sup>(</sup>٢<sup>)</sup> سورة الكهف ، الآية (٤٦)

كل "(1). إذن فالمبالغة في التنسك وادعاء التفرغ الكامل للعبادة والتشدد المفرط في انتفاع ما أباح الله لنا في هذه الدنيا يعتبر عاملا من عوامل نشأة التصوف ، مع اعترافنا بأن التصوف اسم غريب عن الإسلام .

ولكسن إذا أخذنا في الاعتبار بمفهومه العام وهو السير في طريق الزهد والابتعاد عن زيسنة الحياة وزحرفها ؛ وأخذ النفس بأسلوب التقشف وأنواع العبادة ، والتأدب بالأحلاق الحميسدة ، ولم يكسن مقاطعة تامة للحياة الدنيوية، ولا متناقضا مع روح الحياة في المجتمع السذي يدعسو إلى الجد والعمل والإنتاج في هذه المعمورة فإن ذلك أمرا مطلوبا ومرغوبا في ديننا الحنيف .

#### ٧- عامل نزعة الزهد في الإسلام.

يرى نيكولسون بأن التصوف الإسلامي نشأ أولا عن نزعة الزهد الشديد التي سادت في القرن الأول الهجري في المجتمع الإسلامي لعاملين هما: المبالغة في الشعور بالخطيئة ، والحوف الشديد من العقاب في الآخرة ، وعلى ذلك تكون نشأة التصوف لدى المسلمين في رأيه راجعة إلى الإسلام نفسه في البداية ، (٢) وإن تأثر هذا التصوف فيما بعد بالعناصر الأجنبية المختلفة ، ولهذا أنجده يقول هنا: "وأما في القرن الثالث الهجري فقد ظهر التصوف في صورة حديدة تختلف تمام الاختلاف عن سابقتها وهي لا يمكن تفسيرها بألها نتيجة تطور لعوامل روحية من صميم الإسلام نفسه " (٢).

وممن يؤيد وجهة النظر هذه من الدارسين الإسلاميين ابن خلدون قديما (ئ) والدكتور محمد مصطفى حلمي حديثا ، (٥) ثم إن المتصوفين أنفسهم يؤيدون هذا الاتجاه (٢) وذلك لما عرف من حياة الرسول الخاصة من زهد وتقشف ، ولما وردت من الآيات القرآنية والأحاديث النبوية التي تدعو إلى الزهد والحياة مع الله الله عنه وتدعو إلى الإيمان بالحياة الآحرة

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو نعيم في الحلية ٣٤٧/١ في ترجمة حذيفة بن اليمان رقم ٩٣٩.

<sup>(</sup>٢) مدخل إلى التصوف الإسلامي ، د/ أبو الوفاء التفتازاني ، ط٣ القاهرة ( دار الثقافة ١٩٨٣هـــ) ص٣٠

<sup>(&</sup>lt;sup>٣)</sup> المرجع نفسه ص٤.

<sup>(</sup>٤) مقدمة ابن خلدون ص٣٩٣.

<sup>(°)</sup> الحياة الروحية في الإسلام، د.محمد مصطفى حلمي، الهيئة المصرية العامة للنشر (١٩٧٠م) ص٢٧ .

<sup>(</sup>٢) انظر: تاريخ التصوف الإسلامي منذ البداية حتى نهاية القرن الثاني الهجري د/ عبد الرحمن بدوي ، الكويت ، وكالة المطبوعات ص٤٧ .

ونعيمها... وبالإضافة إلى ذلك أن ديننا الحنيف تجــد في تعاليمه الخوف والرجاء والترغيب والسترهيب ، ولهذا كان الخوف أهم عامل في حياة المسلم الدينية في القرن الأول الهجري ؟ الخوف من المعصية ومن الموت ، ومن حساب يوم القيامة ومن نار جهنم ... (١) .

فالإنسان يستطيع من خلال التدبر في آيات كتاب الله العزيز أن يعرف حقيقة دوره ومكانه في هذه الحياة ، ويدرك مدى التحذير من خطورة الانسياق إلى الدنيا بحيث تصبح غاية منقطعة بما يورث التنافس على الحطام والاغترار بالعرض الزائل ، ثم إن الأحاديث النبوية لتأتي مؤكدة بإيجاءاتما وتوجيهاتما نحو موقف الإنسان من الدنيا والآخرة ..وإلى غير ذلك من الأمور المتعلقة بالعقيدة والسلوك .

ولا شك أن وحود أي إنسان في مثل هذا الجو الإيماني إذا تأمل وتدبر في بعض الآيات القرآنية التي تدعو إلى الزهد وتوقظ الوحدان وترقق القلوب فلا بد أن تدفعه الرغبة الأكيدة إلى التمسك بما اعتقده في قرارة نفسه وإظهار هذه الظاهرة في بيئته وفي من حوله من الناس.

#### ٣- العوامل الاجتماعية والسياسية والاقتصادية .

إن الظروف الاجتماعية والسياسية والاقتصادية التي سيطرت على الحياة العامة كانت لهيا دور كبير في دفع الناس إلى التصوف؛ وهذه الظروف قد تدفع الإنسان إلى أن يلقي بنفسه في الحياة الروحية ، ولكنها تختلف قوة وضعفا من حين إلى آخر .

ومعلوم أن المسلمين في صدر الإسلام عاشوا عيشة القناعة والرضا ، منعمين بروح الإيمان العميق ، دائمي الصلة بالله على ، وكانت حياقهم حياة معتدلة خالية من التكلف والإسراف ، ولما فتحت الممالك المحاورة أدى ذلك الفتح إلى وقوع ثروات طائلة في يد هولاء القوم الفقراء لكولهم من سكان البادية ، ثم اتصلوا بمدنيات مكتظة بأسباب الرفاهية والترف ، واتسعت رقعة المحتمع الإسلامي نتيجة هذه الفتوحات؛ حيث امتدت حدوده من المجزيرة العربية إلى أقطار الدنيا المتحضرة في ذلك الوقت (٢) .

وب لا شـك فإن ظهور الأحواء لهؤلاء الفئة من الناس سببت تحولا مفاحئا لحياهم، فأصـبح المتعـبدون المتدينون يحتملون هذه التغييرات التي لم تخطر ببالهم، وقد يعانون ذلك

<sup>(</sup>١) انظر: تاريخ التصوف في الإسلام، د.قاسم غني ، القاهرة (مكتبة النهضة المصرية ١٩٧٠م) ص٢٤.

<sup>(</sup>٢) انظر : تاريخ التصوف في الإسلام لقاسم غيي ، ص٣٦ .

بمشقة ومرارة ، ومن ثم نتجت عن هذه الظاهرة الآثار التي تسوق أفكارهم إلى الزهد والمبالغة فيه ؛ كرد فعل لهذه الظاهرة حفظا لتعاليم دينهم وقيمهم "وقد اجتاحت هذه الستغييرات العالم الإسلامي في أثر الفتوحات الإسلامية ودخول عدد كثير ممن لم يكن على صلة بالنبوة ، أو يعيش في ظلالها في الإسلام " (١) .

ثم ساعدت الظروف السياسية المضطرمة والفتن الداخلية المقلقة التي بدأت بعد مقتل الخيليفة عيثمان بن عفان في وقيام الحروب الأهلية بين أنصار علي ومعاوية - رضي الله عينهم - ، وكانت هذه الأوضاع عملا دافعا لبعض الناس وخاصة المتدينين إلى أن يفروا بدينهم من الفتنة ، فاضطر هؤلاء إلى أن يتركوا تلك الحياة الفاتنة، وأن يتعبدوا لله كان حيارج هذا المجتمع ، أو في الأماكن الخفية وذلك اتباعا لقول الرسول السكون فتن القياعد فيها خير من القائم ، والقائم فيها خير من الماشي، والماشي فيها خير من الساعي ، من تشرف لها تستشرفه ومن وحد فيها ملحاً فليعذ به " (٢) ولهذا يرى بعض الدارسين أن تلك الفتنة كانت عاملا من عوامل نشأة التصوف (٢) .

#### ٤ - عامـل التشـيع .

لقد كان للتشيع المغالي دور في نشأة التصوف وذلك عن طريق إسنادهم إلى الإمام على الإمامة الروحية ، واعتقادهم فيه بأنه مستودع العلم اللدني، وإليه تعود الأسرار الإلهية الكاملة ، حتى أدى الأمر عندهم إلى تأليهه ، ويقول بعض الدارسين إن أول من دعا إلى ألوهيته هو عبد الله بن سبأ (أ) وأنصاره (أ) . وعلى العموم كانت عقائد الشيعة في الإمام على الترجح بين كونه وصيا ووليا وإماما ومهديا ونبيا وإلها .

ومهما كان اختلاف الشيعة في عقائدهم في الإمام على فإن التشيع كان عاملا من عوامل من اختلاف الدارسين في مدى الدور الذي لعبته

<sup>(</sup> ١) دراسة عن الفرق في تاريخ المسلمين " الخوارج والشيعة " ، د. أحمد جلي ، ط ثانية ( مركز الملك فيصل للبحوث والدراسات الإسلامية ١٤٠٨هـــ) ص٤١٠ .

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم ، في كتاب الفتن ، باب نزول الفتن كمواقع القطر ٢٢١٢/٤ (ح٢٨٨٦) .

<sup>(</sup>٣) انظر : الفلسفة الصوفية في الإسلام ، ص٤٥-٤٦.

<sup>(</sup> ٤) عبد الله بن سبأ ، رأس الطائفة السبئية ، كانت تقول بألوهية على ﷺ ، أصله من اليمن ، قيل كان يهوديا وأظهر الإسلام ( ت نحو ٤٠هــــ) انظر : الأعلام ٨٨/٤ .

<sup>· °</sup> انظر: نشأة الفكر الفلسفي في الإسلام ، ١٤/٢ ، ٢٩ · .

الشيعة في نشأة التصوف وتطوره يقول الدكتور عبد القادر محمود: "لقد ظهر الشيعة في الكوفة التي كانت مكان حزب المعارضة منذ أيام الدولة الأموية ، ومنها انتشرت في سائر العسراق ، ولهذا ظهر التصوف المتطور عن الزهد مباشرة أول ما ظهر في الكوفة المتشيعة ، وكان زهاد الكوفة أول من لبس الصوف كرد فعل للأمويين اللابسي الحرير وتقليد للرهبان النصارى " (١) .

وبعد أن أثبت تعلم بعض الرحال المتصوفين على يد أئمة الشيعة مثل سري السقطي (7) ( 70 70 80 الذي تتلمذ على معروف الكرخي ( 70 80 80 وهو مولى على بن موسى الرضا ، ويقول أيضا : ؛ " ومعنى هذا أن التصوف قد أفرخ في بيئة التشيع وكان التشيع مدخل التطور إلى النظريات الفلسفية المنحرفة ... وكانت الولاية الصوفية هي الإمامة الشيعية ، وتطور الموقف مع الصوفية حتى أصبحت الولاية أخص من النبوة ؛ بل كانت حوهر النبوة وحتى صار الولي أسمى من النبي بالتبعية — حسب زعمهم — " (7) .

٥- دخول النظريات الفلسفية والدينية الأخرى .

لقد كان هناك نظريات فلسفية ودينية انتقلت إلى العالم الإسلامي ، وكانت لها دور كلير في المعتقدات كيير في نشأة التصوف وتطوره ، وهي بمثابة الأفكار الدخيلة ذات تأثير كبير في المعتقدات الصوفية ، الميتي سوف نتكلم عنها حين نتحدث عن مصادر التصوف في المبحث الرابع القادم .

<sup>(</sup>١) الفلسفة الصوفية في الإسلام ، للدكتور عبد القادر محمود ط١ (١٩٦٧م) ص٠٦٠.

<sup>( &</sup>lt;sup>۲)</sup> هو سري بن المغلس السقطي ، خال الجنيد وأستاذه ، صحب معروفا الكرخي ، قال عنه السلمي : هو أول من تكلم ببغداد في لسان التوحيد وحقائق الأحوال ، وكان إمام البغداديين وشيخهم في وقته ، انظر : طبقات الصوفية ص ٤٨ ، والرسالة القشيرية ص ٤٦٧ ، وكشف المحجوب ٣٢٣/١ .

<sup>(&</sup>lt;sup>٣)</sup> الفلسفة الصوفية في الإسلام ، ص٦٣ .



# المبدث الرابع

#### مصادر التصوف

اختلف الكتاب والباحثون في تحديد مصادر التصوف ومنابعه ، لأن أمر التصوف أمر عديد مصادر التصوف ومنابعه ، لأن أمر التصوف أمر مختلف فيه ، وأن طريقته مركبة معقدة ، ولهذا لا يزال موضعه ميدانا للباحثين ، ومثارا للجدل والخلاف، كما أن الفكر الصوفي ظل باقيا وموجودا إلى عصرنا الحاضر.

لــذا ، رأى الــبعض أن التصــوف قد تأثر بالديانات المختلفة ، سواء أكانت هذه الديانات وثــنية في الأصــل كالبوذية ، أم كانت رسالات سماوية في الأصل كاليهودية والنصرانية ، أو تأثرت بالأفكار اليونانية . ورأى الآخرون أنه في نشأته الأولى قد ارتوى من منابع إسلامية أصيلة ، ثم تطور و دخلت عليه أفكار وافدة . وذهب غيرهم إلى أنه لا علاقة لــه بالإسلام سواء في اليوم الذي نشأ فيه أو فيما حصل لــه - بعد ذلك - من تطورات وتغييرات .

ولكي يتضح الأمر لا بد أن نعرض أهم ما قيل بهذا الصدد من آراء وأفكار مع بيالها - إن أمكن - وخاصة إذا كانت المصادر التي اقتبست منها الصوفية تصطدم اصطداما صريحا مع العقيدة الإسلامية الصافية .

١ – المصدر الأول: أديان الهند الوثنية.

إن كـل مـن يقرأ في كتب المتصوفة بإمعان ويفهمها حيدا سيدرك بأن المتصوفة قد تأثـروا إلى حد كبير بأديان الهند القديمة في تعاليمهم وعقائدهم وأورادهم وأذكارهم وطرق تعـبدهم ورياضاهم (١) ، وقد لاحظ هذا الأمر أبو الريحان البيروني حينما عقد مقارنات في المذاهـب ، وكشـف عـن وجه الشبه بين مذاهب الهنود "كالفيدانتا (٢) "وبين مذاهب

<sup>(</sup>١) انظر: أضواء على التصوف ، د/ طلعت غنام ، القاهرة (عالم الكتب) ص ٦٩ .

<sup>(</sup>٢) فيدانيت : كتاب يتحدث عن الفلسفة الهندوكية في وحدة الوجود ، ويجمع الآلهة في إله واحد .



الصوفية ، وبين نصوص كتاب " بيتنجل " وبين أقسوال البسطامي (١) والحلاج والشبلي (٢) " (٣) ، كما لاحظه أيضا جماعة من المستشرقين الذين قاموا بالبحث في هذا الجحال .

ولا شك أن ما أدركوا به لا يمكن إغفاله وبخاصة الذين اطلعوا على كتب المتصوفة ، وقارنوا بما في الأفكار الهندية من عقائد وشعائر وتقاليد ، فلا بد أن يروا أثر الفكر الهندي الواضح ، وهذا الأمر قد لاحظه الكثيرون حتى المتصوفون أنفسهم أقروا بوجود الأثر الهندي في الفكر الصوفي . ومن الأشياء التي أبانها البيروني وغيره من الباحثين من أن هناك أوجه التقارب بين الأفكار المتصوفة والهنود الوثنيين ما يلى :

# أولا: الحلول ووحدة الوجود (١٠).

إن الاعتقاد بالحلول مأخوذ من العقائد الهندية الوثنية ، فالهنود قد قالوا بالحلول في كتبهم السي كتبها لهم الكهنة والسحرة ، قال البيروني بهذا الصدد : "وإلى طريق بيتنجل ذهبت الصوفية في الاشتغال بالحق " ، ثم ذكر أمثلة لذلك من أقوال الصوفية أنفسهم ، ومن الأدلة السي ذكرها قول الصوفية الآتي : "ما دمت تشير فلست بموحد حتى يستولي الحق على السي ارتك بإخفائها عنك فلا يبقى مشير ولا إشارة " ، وبيّن في كلامهم ما يدل على القول بالاتحاد ، كجواب أحدهم عن الحق ، " وكيف لا أتحقق من هو أنا بالإنّية ، ولا لأينية ؟ إن عدت بالعودة فُرقتُ ، وإن أهملت فبالإهمال خففت وبالاتحاد ألفت "، ومن الأدلة التي ذكرها البيروني على قول الصوفية بالحلول متأثرين بأقوال الهند القديمة قول الشبلي : " اخلع الكل تصل إلينا بالكلية ، فتكون ولا تكون أخبارك عنا وفعلك فعلنا " ، وكحواب أبي

<sup>(</sup>۱) هو أبو يزيد ، طيفور بن عيسى بن سروشان ، وكان جده مجوسيا فأسلم ، وهو من أهل بسطام (ت ٢٦١ هـ) انظر : طبقات الصوفية ص ٦٧ .

<sup>( &</sup>lt;sup>۲)</sup> هو أبو بكر ، دلف بن ححدر الشبلي ، بغدادي المولد والمنشأ ، صحب الجنيد ومن في عصره من المشايخ ، ( ت ٣٤٣هـــ) انظر : طبقات الصوفية ص ٣٣٧ .

<sup>(&</sup>lt;sup>r)</sup> تاريخ التصوف الإسلامي من البداية حتى نهاية القرن الثاني الهجري ، ص٣٥. وأبو حامد الغزالي والتصوف ، ص١٤١-١٤٠ .

<sup>(؛)</sup> تعني أنه ليس في الوجود إلا واحد هو الله ، وكل ما نرى هو أجزاء منه تنعين بأشكال مختلفة ، بما في ذلك أنا وأنت وهو وهي وهما وهم وهن ، والأرض والشمس والقمر والنجوم والملائكة والجن ، بما في ذلك الشياطين والحيوانات – تعالى الله عما يقولون – انظر : الكشف عن حقيقة الصوفية ص ٢٥٩ .



يزيد البسطامي حينما سئل: بم نلت ما نلت؟ فقال: " إني انسلخت من نفسي كما تنسلخ الحية من حلدها ، ثم نظرت إلى ذاتي فإذا أنا هو " (١) .

نفهم من هذه النصوص التي نقلها عنهم البيروي أن هناك تشابها بين عقائد المتصوفة الذين يؤمنون بنظرية الحلول وبين العقائد الهندية الوثنية الإلحادية ، وأن هناك تطابقا بين الفناء الصوفي الذي يسعى أصحابها للحلول وبين الفناء الهندي الذي يعبر عنه "بالنرفانا"، السي تكون من جملة معانيها الحلول (٢) . والحق أن البيروي قد تحدث عن وصف فلسفة الهند الدينية ، ومذاهبهم في الله ، والموجودات الحسية والعقلية ، وتعلق النفس بالمادة ، وتناسخ الأرواح التي لعبت دورا هاما في التصوف ، وما تؤدي إليه من مذهب في الحلول .

أما ما يتعلق بالقول بوحدة الوجود فيقول عنه ول ديورانت: " إذا بحثنا عن أخطر نظرية أخذها الجانب الصوفي في الإسلام عن المصدر الهندي وجدنا نظرية وحدة الوجود، إلها أساس جوهر" الفيدا " فالإله "براجاتي" هو خالق وخلق، والعالم فيها ينشأ من العدم، وإنما أجزاؤه أبعاض الإله " . (٦) ويقول الدكتور عبد القادر محمود: "ويبدو نظرية وحدة الوجود واضحة في " أوبانشباد " (٤)على الأخص حيث يؤكد في تعبيراته الشعرية أن الله والسنفس الإنسانية شيء واحد، فإن خيل للإنسان ألهما شيئان مختلفان فما ذاك إلا لأن إدراكه أضيق من أن يرى اتحادهما " (٥) .

ولقد أيد فريق من المستشرقين ما ذهب إليه البيروي ومن معه بأن هناك أوجه التشابه الظاهرة بين المذاهب الصوفية وبعض المذاهب الهندية ، وهذا ما يراه "براون (١) " (٧) كما قرر نيكولسون بأن البوذية – قبل الفتح الإسلامي للهند في القرن الرابع عشر – كانت لها ترأثير على التصوف الإسلامي ، لأن التعاليم البوذية قد شاعت في بلاد الفرس في العصر

<sup>(</sup> ۱) تحقيق ما للهند من مقولة مقبولة في العقل أو مرذولة ، لأبي الريحان البيروني ، ط ثانية بيروت ( عالم الكتب ١٤٠٣هـ ١٩٨٣م ) ص٤٣٠ .

<sup>(</sup>٢) انظر : قصة الحضارة ، لول ديورانت ترجمة زكي نجيب محمود ، ط ٣ (١٩٦٨) ٨٤/٣ .

<sup>(&</sup>lt;sup>r)</sup> انظر: المرجع نفسه.

<sup>(</sup>١) كتاب من كتب الهنود الوثنيين .

<sup>(°)</sup> الفلسفة الصوفية في الإسلام ص١١.

<sup>(</sup>٦) إدورد غرنفيل براون ، مستشرق إنجليزي ، تخصص في الأدب الفارسي (ت ١٩٢٦م) ، الأعلام ٢٧٢/١ .

<sup>· (</sup>۷) انظر : أضواء على التصوف ص٧٣ .



الجاهـــلي، كما وحد بعض المعابد البوذية في بلخ إحدى مدن خراسان القديمة ، وهي مدينة اشتهرت بعدد من الصوفية ، وقد اتخذوها مقاما لهم " (١) ولهذا أكد نيكولسون مرة أحرى بـــأن طريق الصوفية من ناحية كونها تثقيفا خلقيا للنفس وتأملا زهديا وتحررا عقليا مدينة بالكثير للبوذية ، وأن الفكرة الصوفية في فناء النفس الذاتية في الوجود الكلي هي من أصل هندي(١).

ومع هذه الآراء من أن التصوف قد اتصل بالتراث الهندي ، وأن هذا التراث قد أثر في بجموعة مسن متصوفة الإسلام ، أو على الأقل قد تشابه الاثنان ؛ فإن الدكتور علي النشار أكد على " أن فكرتي الحلول ووحدة الوجود غريبتان عن الروح الإسلامية ، وأن التصوف السني - والمعبر عن روح الإسلام - قد أنكر هاتين الفكرتين ، ومن المرجح أن يكون مأخذ هاتين الفكرتين ، ومن المرجع أن يكون مأخذ هاتين الفكرتين هنديا ، ولكني أشك كل الشك في محاولة وصل الهند والتصوف في نشاقهما بالتراث الهندي ، حيث كان أمام المسلمين نماذج قرآنية وحديثية تدعو إلى السرهد كما تدعو إلى التصوف .. وعلى افتراض وجود النماذج الهندية لدى المسلمين فقد كانت بعيدة عن روح الزاهد المسلم والمتصوف المسلم" .

ومع ذلك لا ينبغي أن ننسى هنا نقطة الاشتراك بين بعض المتصوفين المسلمين والمتصوفين البوذيين في محاولة إفناء الصفات البشرية ، وحلع الشهوات والغرائز من أساسها بالجوع والعطش والصوم الطويل للتخلص من البشرية – كما يزعمون – ، لأن الإنسان ما دام في ثيابه البشرية فلا يستطيع الالتحاق بالعالم الروحي أو الفناء فيه ، وهذا ما دفع هؤلاء إلى الانزواء الكامل والابتعاد عن الحياة والانقطاع عنها .. " (3) .

<sup>(</sup>١) الصوفية في الإسلام ، لنيكولسون ، ترجمة نورالدين شريبة ( مكتبة الخانجي ١٩٥١م) ص٢١.

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق ، ص۲۲

<sup>(</sup>٣) نشأة الفكر الفلسفى في الإسلام ، ٢/٣ .



وكما أن العناية بالروح والتركيز عليها والسعي إلى تحريرها من قيود الجسد المادي نجد له مثيلا عند الطائفة " الجينية " (١) الهندية ، التي تمتم بتطهير الروح وإطلاقها من وثائق الجسد الذي يشدها إلى الحياة ويحرمها من الراحة و الطمأنينة .

ثانيا: تعذيب النفس وحرماها من الحياة السعيدة.

أخدن المتصوفة نظرية تعذيب النفس وتحميلها أكثر مما تطيقه وحرمالها من الأكل والشرب واللباس من الديانات الهندية القديمة وخاصة البوذية ، وقد حكى لنا ول ديورانت قصة بوذا قائلا : " وفي ظلمة الصباح الباكر خلف بوذا المدينة على ظهر حواده يصحبه سائق عربته ، وقد تعلق يائسا بذيل الجواد .. ثم قال : " ووقف عند مكان اسمه "يوروفيلا "يقول : " قدلت لنفسي إن هذا المكان رائع ، وإن هذه الغابة جميلة .. " وههنا في هذا الموضع أخضع نفسه لأشق أنواع التقشف ، ولبث ستة أعوام يحاول ممارسة اليوحا - أي رياضة النفس - التي كانت قد ظهرت قبل ذلك في ربوع الهند ، وعاش على الحبوب والكلأ ومضى عليه عهد اقتات فيه بالروث ، وانتهى به التدرج إلى أن جعل طعامه حبة من الأرز كل يسوم ، ولبس ثيابا من الوبر ، وانتزع شعر رأسه ولحيته ليترل لنفسه العذاب ، وكان ينفق الساعات الطوال واقفا أو راقدا على الشوك، وكان يترك التراب القذر يتجمع على حسده حتى يشبه في منظره شجرة عجوزا، وكثيرا ما كان يرتاد مكانا تلقى فيه حثث الموتسى مكشوفة ليأكلها الطير والوحش؛ فينام بين هذه الجثث العفنة " ، ثم قال بوذا : " فضمر جسدي ضمورا شديدا ... وكان من أثر تقليل الطعام أن برزت عظام فقصراتي ... " (\*)

قال أحمد عبد الغفور عطار: "ولكن تعذيب الجسد والسكون التام حتى كانت الطيور تقع عليه آمنة ، وتتحرك الوحوش خلفه مطمئنة لم يصلا به إلى غايته ، بل عاقه الضعف وفقدان القوة عن الحركة ، وأدرك أن ما فعله بنفسه أعجزه عن الحركة وعطل فيه

<sup>(</sup>۱) الجينية ديانة منشقة عن الهندوسية ، ظهرت في القرن السادس قبل الميلاد على يد مؤسسها (مهاويرا) ، إلها مبنية على أساس الخوف من تكرار المولد ، داعية إلى التحرر من كل قيود الحياة ..وهي تقوم على رياضات بدنية رهيبة.. انظر : الموسوعة الميسرة في الأديان والمذاهب المعاصرة ، ص١٩٣٠ .

<sup>(</sup>٢) قصة الحضارة ، ٦٨/٣-٧٠ .



قــوى الفكــر ، وأن الإســراف في تعذيب الجسد لا ينتهي به إلى ما كان يرجو ، بل نجم نقيضه "(١) .

وإذا أخذنا نماذج من المتصوفين لوجدنا منهم الحكايات المشابحة ، التي تلمح إلى شيء من تعذيب النفس وحرمانها من الحياة السعيدة ، فإبراهيم بن أدهم - مثلا - وهو رحل كيثيرا ما تبدأ به كتب طبقات الصوفية ، وقد ذكر أنه من أبناء الملوك ، وتزوج امرأة جميلة ، ولكنه تسرك الملك والزوجة والأولاد ، وكل ما كان يملكه للنداء الغيبي أو للقاء الخضر الذي لقنه ذلك حسب زعمهم (٢) .

وذكر القشيري أن أحمد النوري رأى أن التصوف ترك كل حظ للنفس ، ولهذا كان يخرج كل يوم من داره ويحمل الخبز معه ، ثم يتصدق به في الطريق ، ويدخل مسجدا يصلي فيه إلى قريب الظهر ، ثم يخرج ويفتح باب حانوته ، ويصوم فكان أهله يتوهمونه أنه يأكل في السوق ، وأهل السوق يتوهمونه أنه يأكل في البيت ، بقي على هذا في ابتدائه عشرين سنة (٣) . وأما الطوسي فقد ذكر أن الشبلي كان يكتحل بالملح ليعتاد السهر ولا يأحذه النوم وأحيانا كان يحمي الميل فيكتحل به (٤) .

هـــذه بعض النصوص والأقوال التي تثبت بأن المتصوفة قد تأثر بعضهم تأثرا واضحا بأديان الهند القديمة ؛ مثل البوذية في المجاهدات والرياضات وتعذيب النفس طلبا للنداء الغيبي أو المعــرفة كما - يزعمون - ، وبذلك نستطيع أن نؤكد بأن المصادر الهندية تعد من أهم المــنابع التي ارتوت منها المتصوفة المبتدعة المتفلسفة لبعض عقائدهم وسلوكهم ، لأن معظم الفــرق الهندية تميل إلى حياة التقشف والزهد ، و إلى احتقار اللذات الجسدية ، مما جعلهم يستفقون مع بعض أنماط السلوك الصوفي ، مثل نظرية الفناء عند الطوائف الهندية قريبة الشبه مــن نظرية الفناء عند الصوفية؛ بل لنقل إلها متطابقة معها تماما في الوسائل الموصلة إليها ،

فالجـاهدة الصوفية بما فيها من زهد وتقشف وقسوة على النفس ... يظهر فيها التأثر الواضح بالطريق الهندي لدى البرهمية والجينية والبوذيـة .

<sup>(</sup>١) الديانات والعقائد في مختلف العصور ، لأحمد عبد الغفور عطار، ط١ (مكة المكرمة ١٤٠١هـــ)١٢٠/١

<sup>(</sup>٢) انظر : التصوف المنشأ والمصادر ، ص٥٠

<sup>(</sup>۳) الرسالة القشيرية ص٤٣٩

<sup>(</sup>٤) اللمع للطوسي ، ص٢٧٥



## ٢ - المصدر الثاني: الأفكار اليونانية.

لقد أحدث المتصوفة في تدعيم مبادئهم وأفكارهم عن الأفكار اليونانية المتعددة المذاهب والطرائق ؛ ولعل من أبرزها الأفكار التالية :

#### أولا: الفكر الغنوصي.

إن الغنوصية كلمة يونانية ، معناها المعرفة ، ولكنها تطورت حتى أخذت معنى اصطلاحيا وهو التوصل بطريق الكشف إلى المعارف العليا ، أو تذوق المعرفة تذوقا لا يستند إلى برهنة عقلية ، وهذا موجود عند الصوفية (١) .

وقد ذهب بعض الباحثين الأوروبيين إلى أنه مادامت كلمة "صوفية" مستمدة من كلمة "سوفيا" اليونانية فهذا دليل على أثر الفلسفة اليونانية في رحال الصوفية ، وأن هؤلاء إلى العالم الأفلاطونية المحدثة - وبخاصة - غنوصها العنيف الذي استتر فيه حين نقل إلى العالم الإسلامي في كل الغنوصيات الشرقية "(٢) فدخل الغنوص دوائر النظريات الفلسفية في الإسلام وشاع في النظريات الصوفية ، وكان الغنوص سببا في ظهور علم الكلام والمتكلمين وخاصة المعتزلة ؛ (٣) بل وفي التفسير والحديث حسبما يرى الدكتور على النشار ، (٤) وعبد الرحمن دمشقية (٥) . وفي هذا من المبالغات مالا يخفى ، إذ المعتزلة يعتمدون العقل أساس المعرفة ، بخلاف الغنوص الذي لا يستند على البرهان العقلي كما

#### ثانيا: الأفلاطونية الحديثة.

تعد الأفلاطونية الحديثة من أهم المصادر التي اقتبس منها الصوفية في نظرية الكشف والشهود، لأنها أتت بالنظريات الفلسفية كالمعرفة الإشراقية ، التي تلقي إلقاء في النفس عند تحدرها وتطهرها من الكدورات ، والتاسع الخامس من تاسوعات أفلوطين (٢) يكفي دليلا

<sup>(</sup>١) أبو حامد الغزالي والتصوف ، ص١٤٩

<sup>(</sup>٢) نشأة الفكر الفلسفي في الإسلام ، ٣/٥٤

<sup>(</sup>٢) الفلسفة الصوفية في الإسلام ، ص٥

<sup>(</sup>٤) نشأة الفكر الفلسفي في الإسلام ، ٣/٥٤

<sup>(</sup>٢) فيلسوف مصري متصوف ، حذق الفلسفة اليونانية والهندية ، ودان بالمسيحية ، وخلطها بالسحر والأساطير والعقائد الوثنية (ت ٢٧٠م) . انظر : الموسوعة العربية الميسرة ١٨٢/١ .



على ذلك حيث يقول فيه: "النفس التي تضاء بنوره تظل بغير رؤية ، فإذا استنارت فإلها تحتوي على كل ما تنشده ، فترى الأسمى بالأسمى ، ترى الأسمى الذي هو في الوقت نفسه الذي تريد رؤيته، كما أننا نرى الشمس بنور الشمس "(١).

ويحكي لينا أف لوطين نفسه تجربته في الحصول على الاتحاد بينه وبين هذا الأسمى بقول ... " وقد حدث مرات عديدة أن ارتفعت حارج حسدي بحيث دخلت نفسي ، كنت حين على أخياء وأظفر باتحاد مع الله ، يجب أن أدخل في نفسي ، ومن هنا أستيقظ ، وهيذه اليقظة أتحد بالله ، ويجب أن أحجب نفسي عن النور الخارجي لكي أحيا وحدي في النور الباطن " (٢) .

يقول الدكتور النشار: "وصلت هذه الأفلوطنية المحدثة خلال كتاب "أثولوجيا أرستطاليس "كما هو معلوم الآن ومقرر في تاريخ الدراسات الفلسفية الإسلامية، ولكن الجديد - هو أن كتاب أثولوجيا، أوتاسوعات أفلوطين - لم تصل كما هي ؟ بل أثبت السبحث العلمي أن كثيرا من الآراء الغنوصية الشرقية قد اختلطت بما، وأثر هذا المزيج الغنوصي العجيب -غنوص الأفلاطونية المحدثة، وغنوص المذاهب الإيرانية - في العالم الإسلامي، وأثر بالتالي في الصوفية "(").

ثم إن هـناك كـتابا آخر يعد أيضا من مؤلفات الفلسفة الأفلاطونية الحديثة ، عرفها المسلمون قبل انتهاء القرن الثالث الهجري ، وهو كتاب " الإيضاح في الخير المحض"، وترجم مـن نسـخته العربية إلى اللغة اللاتنية ، وعرف في هذه الترجمة باسم "كتاب العلل" الذي وضع عليه توما الاكويني (ت ١٣٤٧هـ) شرحه المشهور (ئ) . ثم ظهرت الكتابات التي كتـبها كـاهن سـوري مجهول الاسم من تلامذة " استيفن بارصديلي " من رحال القرن الخامس الميلادي ، وعنوان الكتابات " الله المقدس "، والمعروف أنها ترجمت فور ظهورها إلى الـلغة السـريانية ، ثم إلى اللغة اللاتنية على يد "سكوتس أرجينا " ، وأنه لم ينته القرن

<sup>(</sup>١) الفلسفة الصوفية في الإسلام ، ص٣٣ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، والصفحة نفسها .

<sup>(</sup>٣) نشأة الفكر الفلسفي في الإسلام ، ٣/٤٥-٤ .

<sup>(</sup>١) التصوف بين الحق والخلق ، لمحمد فهر شفقة ، ط٣ تونس ( الدار السلفية ١٩٨٣م) ص١٧٠ .



التاسع الميلادي - الثالث الهجري - حتى كانت معروفة في العالم النصراني من ضفاف دجلة إلى المحيط الأطلنطي (١).

وهذه الكتابات تحمل في ثناياها أن طبيعة الإنسان والطبيعة الإلهية موجودتان في كل إنسان ، وأن الحياة الدنيا – حياة البدن – ليست سوى صورة من الحياة الإلهية العليا ، وأن مصير الإنسان إلى الله ، ولا وسيلة لمعرفة الله إلا بها. وليس الحلول على هذه النظرية سوى صورة من صور اتحاد اللاهوت بالناسوت ، كل شيء فيض من الله أو تجل له ، وليس شوق الإنسان إلى الله إلا علامة حنين النفس إلى الرجوع إليه ، فإن كل شيء منه وإليه (٢) .

كانت هذه تعاليم الكنيسة الشرقية المتأثرة بالفلسفة اليونانية ، وكان لها صداها في الفكر الإنساني عامة ، وفي التصوف الإسلامي خاصة ، فليس كلام الصوفية في الفيض الإلهي والتحليات وقولهم في الله في الله في أنه الأول والآخر والظاهر والباطن- بالمعنى الفلسفي- إلا صدى لبعض المعاني السالفة الذكر . ويضاف إلى ذلك ما أشار إليه أرسطو من أن سيعادة الأنفس تتحقق بمقدار تخلصها من علائق البدن واستكمالها بواسطة الإدراكات الفعلية المحردة عن المحسوسات فيقول: "إن النفوس الإنسانية إذا استكملت قوتي العلم والعمل تشبهت بالإله في ، ووصلت إلى كمالها ، وإنما هذا التشبيه بقدر الطاقة يكون إما بحسب الاستعداد وإما بحسب الاجتهاد ، فإذا فارق البدن اتصل بالروحانيين وانخرط في سلك الملائكة المقربين ، ويتم له الالتذاذ والابتهاج ، وليس كل لذة فهي حسمانية ؛ فإن تملك اللذات لذات نفسانية عقلية ، وهذه اللذة الجسمانية تنتهي إلى حد ، ويعرض للملتذ سامة وكل وضعف وقصور إن تعدى عن الحد المحدود ، بخلاف اللذات العقلية فإنما حيثما ازدادت ازداد الشوق والحرص والعشق إليها " (") .

والخلاصية التي نخرج بها هي أن الأفكار اليونانية المتمثلة بالغنوصية والأفلاطونية الحديثة تعد من أهم مصادر الفكر الصوفي الفلسفي ، فهي شبيهة بما تفعله الصوفية من ألهم يتوصلون إلى المعرفة عن طريق الكشف والشهود . وأن تركيز فلاسفة اليونان على النفس وتزكيتها بالمعرفة والإدراكات الفعلية والتهذيب ، وتخليتها عن الاتصاق مع العالم الخارجي

<sup>(</sup>١) نشأة الفكر الفلسفي في الإسلام ، ٤٦/٣ .

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup> التصوف بين الحق والخلق ، ص١٨ .

<sup>(</sup>٣) الملل والنحل ، للشهرستاني ، تحقيق : عبد العزيز محمد الوكيل، بيروت ( دار الفكر ) ٣٨٩/٢ . This file was downloaded from QuranicThought.com



حيى تستطيع التحرك باتجاه الكمال - حسب زعمهم - أمر يلتقون فيه مع الصوفيين إلى حد كبير وحاصة مع ما يسمونه بأصحاب التصوف الفلسفي .

٣- المصدر الثالث: اليهودية المحرفة.

إن ظاهــرة طقوس العبادة والغلو وتحريف الكلام عن مواضعه من الظواهر التي تأثر فيها المتصوفة باليهودية المحرفــة.

ولقد عنون صاحب كتاب "هذه هي الصوفية "عنوانا وسط كتابه قال فيه: "ذكر الصوفية بدعة يهودية "ثم قال: حاء في المزمور التاسع والأربعين بعد المائة "ليبتهج بنو صهيون بملكهم ليسبحوا اسمه برقص بدف وعود ليرغوا. هللوا يا سبحوا الله في قدسه، سبحوه برباب وعود، سبحوه بدف ورقص، سبحوه بأوتار ومزمار، سبحوه بوضوح المتاف". ثم قال المؤلف: وهكذا يذكر الصوفية، وحسبك أن ترى حانة صوفية يذكرون بما لتشهد الصلة الوثيقة بين الذكر الصوفي والبدعة الجاهلية اليهودية ...(١)

ثم إن " الغـــلو الشـــيعي وكثرة وضع الأحاديث الملفقة الداعية إلى تقديس الأئمة ، والقـــول بتناسخ الجزء الإلهي في علي ﷺ ، وتقديس أبناء الأئمة من بعده ، كان وراء ذلك كله أصابع يهودية في وقوع الغلو الذي أخذه بعض المتصوفـــة " " (٢) .

فمبدأ تقديس المشايخ لدى بعض المتصوفة وتقديم كلامهم على النصوص الشرعية وقبول سلوكهم وإلزام المريد بذلك له حذوره اليهودية أيضا ، والمتمثلة في تقديس اليهود لأحبارهم تقديسا زائدا ، وتقديس كلامهم وتقديمه على كلام التوراة واعتباره مصدرا للتشريع ، وقد أشار القرآن الكريم إلى هذه الناحية فقال على : ﴿ اتَّخَذُوا أَحْبَارَهُمْ وَرُهُ بَانَهُمْ أَرْبَابًا مِن دُونِ اللهِ وَالْمَسِيحَ ابْنَ مَرْيَمَ وَمَا أُمِرُوا إِلاَّ لِيَعْبُدُوا إِلَهًا وَاحِدًا لاَ إِلَهَ إِلاَّ مُؤَلَّهُمْ عُمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ (أنه) .

وأما عن تحريف الكلام عن ظاهره فأوجه الشبه بين اليهود والصوفية واضحة لما يدعيه بعض المتصوفة على الإسلام من ظاهر وباطن ، أي أن هناك ما هو ظاهر من دين الله على وهاب للعوام ، وباطن اختص الله على بفهمه المصطفين من عباده وهم المتصوفة

<sup>(</sup>۱) هذه هي الصوفية ، لعبد الرحمن الوكيل، ط٤ بيروت ( دار الكتب العلمية ١٩٨٤م ) ص١١٥ .

<sup>(</sup>٢) أبو حامدُ الغزالي والتصوف ، ١٤٦ .

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> سورة التوبة ، الآية ( ٣١ ) .

أهل الولاية والكشف ... وهذا من تحريف الكلم عن مواضعه الذي هو السمة الغالبة على اليهود ، (١) فكما أن اليهود ادعوا أن للتوراة ظاهرا وباطنا فكذلك الصوفية المتأثرين باليهود جعلوا للقرآن ظاهرا وباطنا ، بل جعلوا لكل شيء ظاهرا وباطنا .

وهو دليل على أن بعض الصوفية قد استفادوا وتأثروا باليهودية .

٤ - المصدر الرابع: النصرانية المحرفة.

تعد النصرانية المحرفة من أهم مصادر التصوف ، لأن بعض المتصوفة دعا بعضهم إلى الخداوات المظلمة والنفور من الناس ، والعزوف عن الزواج ، وتطهير الروح عن طريق تعذيب الجسد ، ولبس الصوف والخشن من الثياب عامة ، وتجويع النفس لتزكيتها ، والسياحة في البلاد .

قال أبوحامد الغزالي (٢): إن طريق الوصول إلى الله و المركات والسكنات ، ثم بدأ يثني على الشهوات والكف عن اللذات ، والتجرد لله في الحركات والسكنات ، ثم بدأ يثني على انفراد رهبان النصارى عن الخلق واعتزالهم في قمم الجبال بعيدا عن الخلق وطلبا للأنس بالله و كان الله و أثنى عليهم لذلك بقوله : ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّ مِنْهُمْ قِسِّيسِينَ وَرُهْبَانًا وَأَنَّهُمْ لِاَيسَ تَكْبِرُونَ ﴾ (٣) ، (٤) وكتابه الإحياء به الروايات المنسوبة إلى المسيح في التعبدات والأمثال والأحكام وهو شاهد على ذلك، ودليل على الترابط بين التصوف والنصرانية ، وأن التصوف دخله من الدين المحرف شيء كثير .

كما أن مسالة الحلول من أحطر المسائل التي تأثر فيها المتصوفة بالنصرانية المحرفة حيث قال بعض المتصوفة بالحلول بالمعنى النصراني كالحلاج الذي يقول:

سر سنا لاهوتــه الثاقب في صورة الآكل والشارب سبحان من أظهر ناسوته ثم بدا في حلقه ظـاهرا

<sup>(</sup>١) انظر : التصوف والمتصوفة في مواجهة الإسلام ، عبد الكريم الخطيب ، ط١ ( دار الفكر العربي ) ص٢٨٥ .

<sup>(</sup>٢) هو محمد بن محمد بن أحمد أبو حـــامد الطوسي ، الشافعي ، الغزالي ، حجـــة الإسلام ، صاحب التصانيف ، والذكاء المفرط ، من آثاره : إحياء علوم الدين (ت٥٠٥ هـــ) انظر: سير أعلام ٣٢٢/١ .

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> سورة المائدة ، الآية ( ٨٢ ) .

<sup>&</sup>lt;sup>(ئ)</sup> إحياء علوم الدين ٢٦٦/١ .



كلحظة الحاجب بالحاجب (١).

حتى لقد عاينه خلقـــه

. ففي هذه الأبيات إشارة إلى ثنائية الطبيعة الإنسانية: اللاهوت والناسوت، وهما الصلحان أخذهما الحلم عن النصارى السريان الذين استعملوها للدلالة على طبيعة المسيح.

قال نيكولسون: "من هنا نرى أنه كان امتدادا ( نصرانيا ) ضخما في الفلسفة الصوفية الإسلامية ، لأنه على الرغم من إيمانه بقدم النور المحمدي ؛ ذلك النور الذي انبثقت من جميع أنوار النبوة إلا أنه يجد في عيسى - الكيلا - المثال الكامل لفلسفة الولاية الصوفية السي تسمو على درجة النبي في الأنبياء ، ولأنه يجد فيه الإنسان الذي وصل إلى مقام القربي فحر ل فيه روح الله ، ومن هنا أراد الحلاج أن يعيشه ويحياه ويتحقق بحقيقته ، فالوحدة التي يدعو إليها الحلاج - إذن - وحدة الشهود لا وحدة الوحود" (٢) .

وبذلك نفهم بأن الحلاج ذهب مذهب النصارى الذين يقولون بإمكانية حلول الله وبذلك نفهم بأن الحلاج ذهب مذهب النصارى من اختلاف ؛ إذ كان النصارى يؤمنون بحلول خاص ، بينما الحلاج يؤمن بحلول عام .

### ٥- المصدر الخامس: المصدر الشيعي

ومما يدل على أن الشيعة مصدر من مصادر التصوف هو اتفاق الفريقين في مسائل وأمور منها:

أولا: مفهوم الولاية.

لقد عقد الدكتور إبراهيم هلال مبحثا بعنوان (مفهوم الولاية عند غلاة الصوفية وصلة ذلك بمفهوم الإمامة عند غلاة الشيعة ) (٢) ثم ذكر بعد ذلك " أن الشيعة بمرتمم تلك الكلمة وما تنطوي عليها من معنى له فعله السحر في نفوس الناس فأطلقوا أحيانا على أئمتهم ، وعلى كبار الدعاة فيهم ، ولو كانوا على ضد ما تحمل تلك الكلمة من معنى حسب الاطلاق اللغوي . إلى أن قال : ولم يلبث إطلاقها بهذا المعنى المحالف في الشرع أن نشأ في الأوساط الصوفية أيضا " (٤) .

<sup>(</sup>١) الطواسين ، للحلاج ، نشرة ماسينيون ، ص١٢٩نقلا عن التصوف بين الحق والخلق ص ١٩٠٠

<sup>(</sup>٢) الصوفية في الإسلام لنيكولسون ، ص١٤٠

<sup>(</sup>٣) ولاية الله والطريق إليها ، للدكتور إبراهيم هلال ، القاهرة ( دار الكتب الحديثة ) ص٧٠

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق ، ص٧٠

فكما تأثرت الشيعة بغيرهم فهم قد أثروا في بعض الصوفية بل إن غلاة الشيعة لهم تساثير في الصوفية ، يقول الدكتور كامل الشيبي : " وجاء تيار شيعي آخر من الإسماعيلية خدم الولاية الصوفية وجرأها على الظهور وزادها ثقة بنفسها. إلى أن يقول : وبذلك أسبغت الإسماعيلية الولاية على نقبائها وارتقت بهم من الإنسانية المادية إلى الروحانية ، فاستغل الصوفية هذه السانحة أيضا وطبقوها في مجتمعهم وصبوا في قالبها مشلهم " " (١) .

فمفه وم الولاية عند الفريقين متقارب إن لم يكن متحدا مما يدل على وجود استفادة المتصوفة من الشيعة .

#### ثانيا: ادعاء العلوم الخاصة:

لقد زعم الشيعة وبعض الصوفية أن لديهم علوما خاصة ، يفسرون ذلك تارة بأن لديهم قرآنا خاصا ، أو تفسيرا باطنيا ، أو علما لدنيا (٢) . واستدل بذلك عبد الرحمن عبد الخالق بقدول أبي يزيد البسطامي : " خضنا بحرا ووقف الأنبياء بساحله " . وقوله : " أخذتم علمكم ميتا عن ميت ، وأخذنا علمنا عن الحي الذي لا يموت " (٣) .

ثم قال : وهكذا تطابق عقيدة التشيع مع معتقد المتصوفة في قضية العلم الباطني حتى الكأنهما شيء واحد "(٤) .

#### ثالثا: ادعاء أن للدين ظاهرا وباطنا:

اتفقت أيضا كلمة التصوف مع التشيع الذي أخذ فكرة الظاهر والباطن من اليهودية في أن للدين ظاهرا وباطنا ، وأن الظاهر للعوام وهو الشريعة عندهم ، وأن الباطن للخواص وهو الخقيقة عندهم ؛ بل زعموا أن الظاهر لا يلزم الأئمة ولا الأولياء لأنهم يتمتعون بالعلم الله للذي "(°) . وهـ ذا قريب من المظهر السابق إلا أنه أحطر منه ، فالباطنية لم يصادفهم أي إشكال حين ادعوا الظاهر والباطن ، و لم يلتزموا بلغة ولا عرف ، وفسروا النصوص على حسب أهوائهم الفاسدة .

<sup>(</sup>۱) الصلة بين التصوف والتشيع ، للدكتور كامل الشيبي ،  $m \in \P^{(1)}$ 

<sup>(</sup>۲) انظر: الفكر الصوفي في ضوء الكتاب والسنة ، ص ٣٩١-٣٩٦

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> الفتوحات المكية ١/٣٦٥ .

<sup>(</sup>٤) الفكر الصوفي في ضوء الكتاب والسنة ، ص٣٩٣-٣٩٣

<sup>(°)</sup> نفسه، ص۳۹۷



#### ٦- المصدر السادس: المصدر الإسلامي

أول من قال بأن مصدر التصوف إسلامي هم الصوفية أنفسهم ؟ وقد ذهب مذهبهم فريق من المسلمين الذين ليسوا بصوفية ولكنهم يناصرون الصوفية ويعطفون عليهم كثيرا أو قليلا ، فأولئك وهؤلاء يرون أن حياة النبي في وحياة أصحابه الكرام رضوان الله عليهم ، وأن الكتاب والسنة كل أولئك هو المصدر الحقيقي لكل ما تواضع عليه الزهاد والصوفية من قواعد الرياضة والمجاهدة .. وما انكشف لبصائرهم من أنوار الحقيقة في المشاهدة (١) .

فمن القرآن والسنة استمد الصوفية أول ما استمدوا آراءهم في الأحلاق والسلوك ، وفي رياضاهم العملية التي اصطنعوها من أجل تحقيق مذهبهم في الحياة الصوفية . وقد بين ذلك أبو السراج الطوسي بأن للصوفية تخصيصا بمكارم الأحلاق ، والبحث عن معالي الأحوال وفضائل الأعمال اقتداء بالنبي الله وصحابته الكرام ومن تبعهم ، وهذا كله على حد تعبيره - " موجود علمه في كتاب الله الله الشها الأعمون هذا المذهب بأمرين :

الأمسر الأول: ما أثر عن النبي الله من زهد وتعبد ونسك ، وتوبة ومجاهدة وزهد وورع وصبر وتوكل وخوف ورجاء ومحبة وشوق ورغبة ورهبة وشكر وذكر وتواضع وإحسان ..

والأمر المثاني: هو ما يستندون إليه من بعض آيات القرآن الكريم ، وعبارات الحديث القدسي وغيره من الأحاديث النبوية .. إلا أن بعض المتصوفة قد استغلوا هذين المصدرين ، كما استغلهما المتكلمون والفلاسفة والشيعة وغيرهم ، واستخدم الصوفية في فهمهما طرقا متنوعة من التأويل ، وقرؤوا في نصوصهما معاني حديدة لم يسبقوا إليها ، وحملوا هذه النصوص أحيانا مالا تحتمل ليجذبوا إليها الناس البسطاء ، ثم راحوا يؤولونها حسب أهوائهم وأذواقهم (٣) .

وبعد أن عرضنا الآراء في هذا المبحث يمكننا أن نقول بأن التصوف خليط من مصادر مختلفة لما له من حذور هندية ، وفارسية ، ويونانية ، ويهودية ، ونصرانية ، وعربية

<sup>(</sup>١) انظر : الحياة الروحية في الإسلام ص ٢٦- ٢٧ ، وأضواء على التصوف ، ص٤٥

<sup>(</sup>٢) اللمع للطوسي ، ص٣٢

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> انظر : التصوف بين الحق والخلق ص ١٤ .



جاهلية ، وإسلامية ... ويؤيد هذا ما يقوله نيكولسون بأن إرجاع التصوف إلى أصل واحد أو إلى مصدر واحد من العبث في مجال البحث (١) .

وهـــذا الرأي وجيه لوجود آثار المصادر المذكورة وبصماتها الواضحة لمن تأمل وتدبر فيها ، إذ لو أردنا أن نأخذ المصدر الهندي – مثلا – لوجدنا أن أثره ظاهر لبعض الصوفية ، لأن أبا يزيد البسطامي اعترف بأنه قد أخذ بعض أفكاره الصوفية عن أبي علي السندي ، ووحــدة الوجود كما هو معروف برهمية المترع ، والفناء الصوفي هو النرفانا البوذية ، ورأينا أن هــناك تشابها بين الفناء الصوفي والنرفانا البوذي ، وبين المحاهدات والرياضات وتعذيب النفوس طلبا للمعرفة عند الأديان الهندية والصوفية المنحرفة .

أما المصدر الفارسي فأثره واضح وموجود ، وعدد من شيوخ الصوفية في القرن السثالث الهجري كانوا من أصل فارسي كأبي يزيد البسطامي ، وأما المصدر اليوناني والغنوصي والأفلاطوني الحديث فكان الأثر بارزا في التيار الفلسفي الباطن ، أو كان شبيها بما يفعله بعض الصوفية من التوصل إلى المعرفة عن طريق الكشف والشهود .

ويقول نيكولسون: إن الزهد الإسلامي وليد عوامل إسلامية في صميمها، أما التصوف فترجع نشأته إلى عوامل خارجية عن الإسلام، ويكون في نظره من الأفلاطونية الحديثة. وينتهي إلى القول بأن التصوف من ناحيته النظرية مأخوذ من الأفلاطونية الحديثة، وأما من الناحية العملية فمتأثر بالفلسفة الهندية الفارسية (٢).

ولعل هذا الرأي القائل بتعدد منابع ومصادر التصوف هو أرجح الآراء بعدما عرضنا أقــوال الباحثين ، حيث برزت الأقوال للعيان ، وظهرت الدلائل على مسرح الأحداث وفي أرض المتصــوفة ، وأثبتت المصادر المتعددة للتصوف ، وقرر عدد من الباحثين والكتاب على هــذا الــرأي ،حتى الصوفية أنفسهم يعترفون بوجود هذه المصادر ، أو ينتمون إلى أحــد أصحابها ؛ مما يعطينا دليلا واضحا وتأكيدا صريحا على صحة تعدد المصادر.

<sup>(</sup>١) في التصوف الإسلامي وتاريخه ، مقدمة أبو العلا عفيفي ص : د .

<sup>(</sup>٢) في التصوف الإسلامي وتاريخه ، ص : ز .



# المبعث العامس أثار التصوف

بـناء على ما سبق من دراستنا من أن التصوف اسم غريب عن الإسلام ؛ وأنه ظهر تحــت الــتأثيرات الخارجية أو تأثر بعوامل أجنبية وافدة إلى المجتمع الإسلامي ؛ وارتوى من مصادر مختلفة كالديانات الهندية الوثنية والأفكار اليونانية والأديان اليهودية والنصرانية المحرفة ومــا إلى ذلك فإنه ترك آثارا سيئة ، نذكر أهم هذه الآثار التي نشروها في الأمة الإسلامية مـايلي :

#### ١ – انتشار الوثنية والشرك .

إن ظاهرة بناء المساجد على القبور وبناء القباب على قبور الأولياء منتشرة في العالم الإسلامي انتشارا واضحا ، وأن كثيرا من أفراد الأمة الإسلامية في الماضي والحاضر قد وقع في صرف عبادات لأصحاب هذه القباب المبنية على القبور حيث توجهوا إليهم بالدعاء والاستغاثة والنذور ، فصرفوا العبادات لغير الله في ، فوقع بهذه الظاهرة كثير من الأمة الإسلامية في الشرك بالله في ورسوله من أكبر الكبائر التي حذرنا الله في ورسوله من أكبر الكبائر التي حذرنا الله في ورسوله الوقوع فيها .

قال إدريس محمود: "والذي نشر هذه المشاهد الوثنية من بناء القباب والمساحد على القبور، وصرف عبادات لأصحابها من دون الله هم المتصوفة في الماضي والحاضر، فكل من يسير في عالمنا الإسلامي الواسع يجد دعاة التصوف منتشرين في العالم الإسلامي يأمرون البناس ببناء القباب على قبور من يسمونهم أولياء، ويأمرونهم ببناء المساحد على قبور الأولياء، ثم يأمرونهم بالتوحه إلى أصحاب هذه القبور وطلب ما يحتاجونه منهم "(۱).

ثم أضاف قائلا: "ولذا ، فالصوفية هم دعاة الشرك في العالم الإسلامي ، وهم وراء كـــل انحراف عقدي وخاصة في توحيد الألوهية والربوبية ، وما وقع في الأمة الإسلامية من انحـــرافات عقدية بسبب المتصوفة ، وقد وصفه علماء الأمة الإسلامية في مختلف العصور ، وإليك جملة من أقوالهم " (٢) ، حيث استنكروا الوثنية والأعمال الشركية وحذروا منها .

<sup>(</sup>١) مظاهر الانحرافات العقدية عند الصوفية ١٠٢٥/٣

<sup>(</sup>۲) المرجع نفسه ۱۰۲٦/۳ .



قال شيخ الإسلام ابن تيمية مبينا انتشار الوثنية والشرك في العالم الإسلامي فيقول: "ومن هؤلاء من يرى أن زيارة قبر النبي في أفضل من الحج والعمرة إلى الكعبة ، ودعاء النبي والاستغاثة به أفضل من الاستغاثة بالله تعالى ودعائه ، وكثير من هؤلاء يخربون المساحد ويعمرون المشاهد ، فتحد المسجد الذي بني للصلوات الخمس معطلا مخربا ليس له كسوة إلا من الناس ، وكأنه حان من الخانات ، والمشهد الذي يبنى على الميت عليه الستور وزينة الذهب والفضة والرخام ، والنذور تغدو وتروح إليه ، فهل هذا إلا من استخفافهم بالله تعالى وآياته ورسوله وتعظيمهم للشرك فإلهم اعتقدوا أن دعاء الميت أنفع لهم من دعاء الله تعالى " (۱) .

أما تلميذه ابن القيم فقد تحدث عن المفاسد التي وقعت بسبب الغلو في الصالحين وباء القاب والمساجد على قبورهم ودعائهم من دون الله ، ورد عليهم ردا مقنعا وبين بطللان معتقداتهم في كتابه " إغاثة اللهفان " فقال : " ثم إن اتخاذ القبور أعيادا من المفاسد العظيمة التي لا يعلمها إلا الله تعالى ، ما يغضب لأجله كل من في قلبه وقار لله تعالى وغيرة على التوحيد وتحجين وتقبيح الشرك .

فمن مفاسدها اتخاذها أعيادا للصلاة إليها والطواف بها وتقبيلها واستلامها ، وتعفير الخندود على ترابها وعبادة أصحابها ، والاستغاثة بهم ، وسؤالهم النصر والرزق والعافية ، وقضاء الدين ، وتفريج الكربات ، وإغاثة اللهفات وغير ذلك من أنواع الطلبات التي كان عباد الأوثان يسألونها أوثانهم " (٢) .

ومن العلماء الذين ذكروا انتشار الشركيات والوثنيات في الأمة الإسلامية بسبب بناء القباب والمساجد على القبور الشيخ حافظ بن أحمد الحكمي فقد قال رحمه الله:

" ولقد عمت البلوى بذلك في كل زمان ومكان حتى في هذه الأمة لا سيما زمننا هدذا ، ما من قبر ولا بقعة يذكر لها شيء من الفضائل ولو كذبنا إلا قد اعتادوا الاحتلاف إليها والتبرك بها ، حتى جعلوا لها أوقاتا معلومة يفوت عيدهم بفواها ، ويرون من أعظم الخسارات أن يفوت الرجل ذلك العيد المعلوم ، وجعلوا لها طوافا معلوما كالطواف بالبيت الحسرام ، وشرعوا تقبيلها كما يقبل الحجر الأسود ، وشرعوا لها نذورا من الفرش والنقود ،

<sup>(</sup>١) الرد على البكري لشيخ الإسلام ابن تيمية ص ٣٤٩.

<sup>(</sup>٢) إغاثة اللهفان من مصايد الشيطان لا ابن القيم ، تحقيق محمد حامد الفقي طبعة دار العرفة (بيروت) ١٩٥/١ This file was downloaded from QuranicThought.com



ووقف وا عليها الوقوف من العقارات والحرث وغيرها ، وغير ذلك من شرائعهم الشيطانية وقواعدهم الوثنية " (١) .

# ٧- تعطيل الأمربالمعروف والنهي عن النكر في الحياة العامة .

إن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر وظيفة العمر ، وهو من أهم الواجبات ، التي يسترتب عليها صلاح المجتمع وسلامته ونجاته في الدنيا والآخرة قال تعالى : ﴿ وَلْتَكُن مِّنْكُمْ أُمَّةٌ يَدْعُونَ إِلَى الْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكَرِ وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ﴾ (٢) وقال تعالى مبينا خطورة ترك الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر : ﴿ لُعِنَ اللَّذِينَ كَفَرُوا مِن بَسني إسْدَرَائِيلَ عَلَى لسّان دَاوُدَ وَعِيسَى ابْنِ مَرْيَمَ ذَلكَ بِمَا عَصَوْا وَكَانُوا يَعْتَدُونَ . كَانُوا لَا لَا يَتَنَاهَوْنَ عَن مُنكَر فَعَلُوهُ لَبئسَ مَا كَانُوا يَفْعَلُونَ ﴾ (٣) .

وهـذا الحديث يدل على أن ترك الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر يؤدي إلى عقاب شامل من الله ﷺ لجميع الأمة .

ومع وضوح هذه الأدلة إلا أن "الصوفية غلوا في الأولياء فزعموا بأهم فوق إنكار المنكر عليهم ، زاعمين بأهم لا يقدمون على فعل أي شيء إلا بأمر الله لهم ، وذلك انطلاقا من عقيدة علم بأن الأولياء يتلقون علوما خاصة بهم عن الله ، وأن الذي يحرم في نظر علم الشريعة قد يحل في نظر علم الحقيقة المزعوم ، ولذا حرموا على المريدين إنكار المنكر على مشائخهم مهما ارتكبوا من محرمات ، ومهما ضيعوا من فرائض الله ، وهذا الغلو كان له ولا زال إلى الآن الأثر السيئ في الأمة الإسلامية " (°) .

واستشهد إدريس محمود بهذا المشهد من مواقف الصوفية الكثيرة نذكر منها فقال: " ومن للتصوفة الذين تكلموا عن الآداب التي يجب أن يتحلى بها المريد تجاه شيخه: أبو

<sup>(</sup>١) معارج القبول للشيخ حافظ بن احمد الحكمي ، طبعة المطبعة السلفية ومكتبتها ٧٥/١ .

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران ، الآية (١٠٤).

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة ، الآيتان ( ٧٨ – ٧٩ ) .

<sup>(</sup> ٤) أخرجه أبو داود في الملاحم ، باب الأمر والنهي ١١/٤ ( ح٣٣٩ ) .

<sup>(°)</sup> مظاهر الانحرافات العقدية عند الصوفية ١٠٤٩/٣ .

يسزيد البسطامي فقد دعا هذا الشيخ الصوفي إلى أن يطيع المريد شيخه طاعة عمياء بحيث لا ينكر عليه منكرا بل حتى لو أمره بفعل المنكر فعليه أن ينفذ أوامره بلا توقف ولا استفسار ، وإليك كلامه الذي يدل على هذا فقد قال: " إذا أمر الأستاذ التلميذ أمرا من أمور الدنيا وبعثه في إصلاحه فيقيم مؤذن في بعض طرقاته على مسجد من المساجد فيقول: أدخل أولا المسجد وأصلي ثم أكون وراء ما بعثني إليه فقد وقع في بئر لا يتبين أسفلها يعني ليس لها قعر ".

ثم على إدريس محمود على هذا الكلام فقال: " إذا نظرنا في كلام أبي يزيد البسطامي نرى أنه دعا إلى تقليم طاعة الشيخ على طاعة الله ، وهذا منكر لا يجوز ، فإن طاعة الله ورسوله مقدمة على طاعة أي أحد مهما كانت مكانته ، ثم إن دعوة أبي يزيد للمريد السير للحصول على غرض من أغراض الدنيا الذي أرسله إلى شيخه والصلاة تقام منكر عظيم ، والذي يهمنا من إيراد هذا الكلام عن أبي يزيد هو أن المتصوفة يرون بأن طاعة الشيوخ فوق كل شيء حتى وإن أدت هذه الطاعة إلى مخالفة أوامر الله وأوامر رسوله وهذا منكر عظيم وقعوا فيه بسبب غلوهم في تقديس مشائحهم " (1) .

وبذلك نقول: بأن المتصوفة يعتبرون طاعة المشائخ فوق طاعة الله ، وأنه لا يجوز أن يخالف لهم أمر حتى ولو أمروا بمعصية الله ، وهذا غلو زائد وتعطيل للأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.

#### ٣- انتشار الأذكار والأدعية والصلوات المبتدعة

لقد أثرت الأذكار والأدعية والصلوات المبتدعة على الأمة الإسلامية ، وحاصة على الذين انضموا إلى الطرق الصوفية واعتنقوها ، أو العامة الذين لا يميزون بين الحق والباطل ، فأصبحوا يتلون هذه الأذكار ليلا ونهارا وصباحا ومساء ، معرضين عن تلاوة كتاب الله كلك وذكر بما شرع في كتابه وسنة رسوله لله الله .

قال محمد فهر شقفة: "لقد حض الإسلام على الدعاء وشجع على المأثور منه ونهى على المأثور منه ونهى على الاعتداء فيه ، والصوفية لم يتقيدوا بكل ذلك فراحوا يبتدعون أدعية من عندهم ، فيها كثير من الغلو والشرك والحلول ، فيها دعاء غير الله " .

<sup>(</sup>۱) المرجع السابق ۱۰۲۲/۳ .



ومن أمثلتها ما يلي:

" إلهــــي اســــتهلك كليتي في كليتك ، وامدد أوليتي بأوليتك ، حتى أشهد أوليتك في أوليتك أوليتك ، وقابليتك أوليـــــي ، وآخريتك في الطنيتي ، وقابليتك في الطنيتي ، وأنت في أمنيتي ، وهوايتك في هويتي " (١) .

ومن صلواهم المبتدعة على الرسول على قولهم:

"الــلهم صــل على محمد الذي تجسد فيه الله ، اللهم صل على نفسك التي ظهرت وتطهــر في صور الكائنات ، اللهم وأسألك بجميع ما تعلم لنفسك من لا يعلمه منك غيرك أن تنفعني ياذا الجلال والإكرام ، فمن شهود تجليات ذاتك بالعين التي لا تحجب عنها شيء في الأرض ولا في الســماء ، وأفض على جميع ذاتي لذة الشهود حتى أكون كلي لذة ذاتية إلهية سارية ، وتجلى لي يا إلهي بمقام الاستواء الجامع للمراتب الخفية الإلهية " .

إذا نظرنا في هذه الصلة والدعاء نرى ألها تحتوي على ألفاظ تدل على عقائد الصوفية الباطلة .

من هذه الاعتقادات التي تحتوي عليها قول المتصوفة بأن الرسول ﷺ تحسد فيه الله ، ومعنى ذلك أنه هو الله وهذا كفر .

ومـنها اعـتقادهم بـأن الله ﷺ يظهر في صور الكائنات ، وهذا هو القول بوحدة الوجود تماما وهو إلحاد بالله ﷺ .. وغير ذلك من العقائد الباطلة (٢) .

فمن حلال نماذج آثار التصوف المذكورة من انتشار الوثنية والشرك ، وتعطيل الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر في المجتمع ، وانتشار الأذكار والأدعية والصلوات المبتدعة تؤكد للمنا ما قلنا سابقا من أن مصادر التصوف خليطة من مصادر مختلفة ، تحمل في ثناياها عقائد وأعمالا لا تستفق مع تعاليم ديننا الحنيف ، كما تبين لنا بوضوح أن المتصوفة تركوا آثارا

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> التصوف بين الحق والخلق ص ١٦٦ .

<sup>(</sup>٢) انظر ك مظاهر الانحرافات العقدية عند الصوفية ١١٤٩/٣ .



سيئة على الأمة الإسلامية ، فلا بد أن ينتبه إليها المسلمون المخلصون الغيورون على دينهم وأمتهم ، وأن يقوموا بالرد عليهم والكشف عن بطلان معتقداتهم .

وأقول: يجب على العلماء المتمسكين بالكتاب والسنة أن يقاوموا الزحف الصوفي بنشر العقيدة الصحيحة المأخوذة من الكتاب والسنة ، والقضاء على المظاهر التي تكون سببا في انتشار الشرك والوثنية ، والبدع والغلو في الدين ، وترك السعي والعمل ، ويجب على أهل العلم أيضا أن يبينوا للناس تعاليم الإسلام السمحة ، ويوضحوا لهم بأن لا يتركوا الدنيا لهائيا ؛ بل عليهم أن يكدوا ويعملوا ما في وسعهم حتى يقدروا على مواجهة الدنيا بما فيها ، ولا يتركو لها لأعداء الله الله المها وأعداء الأمة الإسلامية .



# الفصل الشاني مراحل تطور التصوف حتى نهاية القرن الثالث الهجري وتعته أربعة مباحث :

المبحث الأول : الزهد في المفهوم الشرعي وصلته بالتصوف

المبحث الثاني : خاصية تصوف القرن الثالث الهجري

المبحث الثالث :ظهور التدوين في التصوف في القرن الثالث الهجري

المبحث الرابع : أهم رجال التصوف في القرنين الثاني والثالث الهجريين



# المبحث الأول

## الزمد في المفموم الشرعي وحلته بالتحوف

أولا: مفهوم الزهد لغة واصطلاحا

الـــزهد في اللغة : زَهِدَ فيه وعنه زُهْدًا وزهادةً : أعرض عنه ، وتركه لاحتقاره أو لتحرجه منه ، أو لقلته . وزَهُدَ في الشيء رغب عنه ، ويقال : زهد في الدنيا : ترك حلالها مخافة حسابه ، وترك حرامها مخافــة عقابـــه .

وتَــزَهَّدَ : صـــار زاهدا . والزاهد : هو العابد ، جمعه زُهَّدُ وزُهَّــادُ . والزهادة في الشيء : خلاف الرغبة فيه ، والرضا باليسير مما يتعين حله ، وترك الزائد على ذلك لله تعالى ، وكذا الزهد بمعنى الزهادة (١) .

قال شيخ الإسلام ابن تيمية: "الزهد المشروع هو ترك الرغبة فيما لا ينفع في الدار الآخرة، وثقة القلب بما عند الله، كما في الحديث الذي في الترمذي، ليس الزهد في الدنيا بعتجريم الحلال، ولا إضاعة المال، ولكن الزهد أن تكون بما في يد الله أوثق بما في يدك، وأن تكون في ثواب المصيبة إذا أصبت أرغب منك فيها لو أنها بقيت لك (٣)، لأن الله تعالى يقول: ﴿ لَكَيْلاً لاَ تَأْسَوْا عَلَى مَا فَاتَكُمْ وَلاَ تَفْرَحُوا بِمَا آتاكُمْ ﴾ (٤) فهذا صفة القلب.

وأما في الظاهر فترك الفضول التي لا يستعان بها على طاعة الله من مطعم وملبس ومال وغير ذلك ، كما قال الإمام أحمد : إنما طعام دون طعام ، ولباس دون لباس ، وصبر أيام قلائل " (°) .

<sup>(</sup> ۱) القاموس المحيط، لفيروز آبادي ٣٠٨/١ ، ولسان العرب ، لابن منظور ١٩٦/٣ –١٩٧ ، والمعجم الوسيط ، للدكتور إبراهيم أنيس وآخرون ٤٠٤/١ .

<sup>(</sup>٢) التعريفات للجرجاني ص ١١٥ .

<sup>(</sup>٣) أخرجــه الترمذي بلفظ آخر في كتاب الزهد ، بــاب ما جاء في الزهــادة في الدنيا ٢١/٥ ( ح٢٣٠ ) وأورده الألباني في ضعيف الترمذي ( ٤٠٥ ) ، وفي ضعيف ابن ماحة ( ٨٩٣ ) .

<sup>( &</sup>lt;sup>١)</sup> سورة الحديد ، الآية ( ٢٣ ) .

<sup>(</sup>٥) مجموع فتاوى شيخ الإسلام ٦٤١/١٠ .



وقال ابن الجوزي: هو عبارة عن انصراف الرغبة من الشيء إلى ما هو حير منه، وشرط المرغوب عنه أن يكون مرغوبا بوجه من الوجوه ، فمن رغب عن شيء وليس مسرغوبا فيه ولا مطلوبا في نفسه لم يُسمَّ زاهدا ؛ كمن ترك التراب لا يسمى زاهدا ، وإنه ليسس النزهد ترك المال وبذله على سبيل السخاء واستمالة القلوب فحسب ؛ بل الزهد أن يترك الدنيا للعلم بحقارها بالنسبة إلى نفا سة الآخرة (۱) .

وقال ابن القيم: " والذي أجمع عليه العارفون أن الزهد سفر القلب من وطن الدنيا ، وأحذه في منازل الآحرة ، وعلى هذا صنف المتقدمون كتبا (٢) في الزهد " (٣) .

## ثانيا: أقسام الزهد ومراتبه وحكمه

لقد قسم الإمام ابن القيم الزهد — باعتبار مراتبه – فيقول: الزهد أقسام: زهد في الحسرام وهو و فرض عين . وزهد في الشبهات ، وهو بحسب مراتب الشبهة ، فإن قويت التحق بالواحب ، وإن ضعفت كان مستحبا . وزهد في الفضول ، وفيما لا يعني من الكلام ، والسؤال واللقاء وغيره . وزهد في النفس بحيث تمون عليه نفسه في الله و الله وزهد جامع لذلك كله ، وهو الزهد فيما سوى الله وفي كل ما يشغله عنه . وأفضل الزهد إخفاؤه ، وأصعبه الزهد في الحظوظ (٤) .

وقسمه ابن القيم - مرة أخرى - باعتبار حكمه ، وخلاصته ما يلي :

فرض على كل مسلم ، وهو الزهد في الحرام ، وهذا متى أخل به انعقد سبب العقاب... وزهد مستحب ، وهو على درجات في الاستحباب بحسب المزهود فيه ؛ وهو السرهد في المكروه ، وفضول المباحات ، والتفنن في الشهوات المباحة . وزهد الداخلين في هذا الشأن ، وهم المشمرون إلى الله على وهو نوعان :

السنوع الأول: الزهد في الدنيا جملة ، وليس المراد تخليها من اليد ، ولا إحراجها ، وقعسوده صفرا منها ؛ وإنما إحراجها من قلبه بالكلية ، فلا يلتفت إليها ، ولا يدعها تساكن قلسبه وإن كانت في يده . فليس الزهد أن تترك الدنيا من يدك وهي في قلبك ، وإنما الزهد

<sup>(</sup> ۱) انظر : مختصر منهاج القاصدين، لابن قدامة المقدسي، تحقيق عبد الله الليث الأنصاري ، ط ۱ بيروت ، (دار المعرفة ١٤٠٩هـ) ص ٣٠٨ بتصرف .

<sup>(</sup>٢) كالزهد لعبد الله بن المبارك ، ولأحمد بن حنبل ، ولوكيع بن الجراح ، ولهناد بن السري ولغيرهم .

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup> مدارج السالكين ۲۰/۲ .

<sup>(</sup>٤) الفوائد لابن القيم ، تحقيق بشير محمد عون ، ط ١ دمشق (مكتبة دار البيان ١٤٠٧هـــ) ص ٢١٥ .



أن تـــتركها من قلبك وهي في يدك . وهذا كحال الخلفاء الراشدين ، وعمر بن عبد العزيز الذي يضرب بزهده المثل ، مع أن حزائن الأموال تحت يده ، بل كحال سيد ولد آدم محمد عن فتح الله عليه من الدنيا ما فتح ولا يزيده ذلك إلا زهدا فيها (١) .

والذي يصحح هذا الزهد ثلاثة أشياء:

ثانيها: علمه أن وراءها دارا أعظم منها قدرا وأحل حطرا وهي دار البقاء ، وأن نسبتها إليها كما قال النبي في الانبي المناه في الدنيا في الآخرة إلا كما يجعل أحدكم إصبعه في اليم فلي نظر بم يسرجع (٣) . فالزاهد فيها بمترلة رجل في يده درهم زغل قيل له : اطرحه فلك عوضه مائة دينار مثلا ، فألقاه من يده رجاء ذلك العوض ، فالزهد فيها لكمال رغبته فيما هو أعظم منها زهد فيها .

<sup>(</sup>۱) انظر : طريق الهجرتين وباب السعادتين ، لابن القيم ، تحقيق أبو الزهراء حازم القاضي ط ۱ ، مكة المكرمة ( مكتبة نزار مصطفى الباز ١٤١٥هـــ) ص٣٢٨-٣٣٠ .

<sup>(</sup>٢) سورة الحديد ، الآية (٢٠).

<sup>( &</sup>lt;sup>۳)</sup> أخرجه مسلم ، في كتاب الجنة ، باب فناء الدنيا وبيان الحشر يوم القيامة ، ۲۱۹۳/۲ ( ح ۲۸۵۸ ) و ابن حبان ، ۱۷۳/۱۰ (ح ۲۳۰۰) .

<sup>(</sup>٤) مختصر من طريق الهجرتين ، ص ٣٣٠-٣٣٠ .



والنوع الثابي: الزهد في نفسك – وهو نوع من زهد المشمرين في السير إلى الله على الله الله الله الله الله الله المناه الأقسام وأشقها ، وأكثر الزاهدين إنما وصلوا إليه و لم يلجوه ، فإن الزاهد يسلمل عليه النزهد في الحرام لسوء مغبته ، وقبح ثمرته ، وحماية لدينه وصيانة لإيمانه .. ويسلم عليه الزهد في المكروهات ، وفضول المباحات لعلمه يما يفوته بإيثارها من اللذة والسرور الدائم والنعيم المقيم ... (١) .

مم بين ابن القيم بأن الزهد في النفس نوعان:

أحدهما: وسيلة وبداية ، وهو أن تميتها فلا يبقى لها عندك من القدر شيء ، فلا تغضب لها ولا ترضى لها ولا تنتصر لها ولا تنتقم لها ، قد سبّلت عرضها ليوم فقرها وفاقتها فهي أهون عليك من أن تنتصر لها أو تنتقم لها أو تجيبها إذا دعتك ، أو تكرمها إذا عصتك ، أو تغضب لها إذا ذُمت ، بل عندك أحس مما قيل فيها ..

والنوع الثاني: غاية وكمال ، وهو أن يبذلها للمحبوب جملة ، بحيث لا يستبقى منها شيئا .. (٢) .

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية: " إن الاشتغال بفضول المباحات هو ضد الزهد المشروع ، فإن اشتغل بما عن فعل واحب أو فعل محرم كان عاصيا ، وإلا كان منقوصا عن درجة المقربين إلى درجة المقتصدين " (٣) .

ولا شـك أن القارئ لو أمعن في النظر وتأمل في النصوص القرآنية المستفيضة لوحد أن القـرآن العظيم قد نهج وسلك طرقا عديدة في توجيهه وإرشاده للبشرية إلى الزهد وعدم الانهماك في هذه الحياة ، والإعداد للدار الآخرة .

<sup>(</sup>۱) طريق الهجرتين ، ص٣٣١ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> انظر : المرجع نفسه ص ۳۳۱- ۳۳۲ .

<sup>(</sup>٣) مجموع فتاوى لشيخ الإسلام ابن تيمية ٢١/١٠ .

 <sup>(</sup>٤) سورة لقمان ، الآية ( ٣٣ ) .



ووجه إلى عدم الانشغال بمتعها وزينتها فقال ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تُلْهِكُمْ أُمُوالُكُمْ وَلاَ أَوْلاَدُكُمْ عَن ذِكْرِ اللهِ وَمَن يَفْعَلْ ذَلِكَ فَأُولَئِكَ هُمُ الْحَاسِرُونَ ﴾ (٢) لأن العمل الصالح حير من ذلك كله فقال تعالى : ﴿ الْمَالُ وَالبَنُونَ زِينَةُ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَالبَاقِيَاتُ الصَّالِحَاتُ خَيْرٌ عِندَ رَبِّكَ ثَوَابًا وَخَيْرٌ أَمَلاً ﴾ (٢) . والحياة الدنيا دار عمل وابتلاء واحتبار فقال عَلى : ﴿ اللَّذِي خَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيَاةَ لِيَبْلُوكُمْ أَ يُكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً ﴾ (١) . والدنيا تافهة بحوار الآخرة فقال ﷺ : ﴿ وَمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا فِي الآخِرَةِ إِلاَّ مَتَاعٌ ﴾ (٥)

وأما عن بيان آثار الزهد في الدار الآخرة فقد صور القرآن الكريم الحياة في الجنة بما فيها مسن أنواع النعيم ، وجعل الجزاء الأوفى لمن استقام على الصراط المستقيم فقال في : ﴿ وَ أُزْلِفَتِ الْحَنَّةُ لِلْمُتَّقِينَ غَيْرَ بَعِيد . هَذَا مَا تُوعَدُونَ لِكُلِّ أُوَّابٍ حَفِيظٍ ﴾ (٢) . ووصفها بصفة رائعة كقوله عَنَّل : ﴿ مَثَلُ الْحَنَّةِ الَّتِي وُعدَ الْمُتَّقُونَ فِيها أَنْهَارٌ مِن مَاءٍ غَيْرِ آسِنٍ وَ أَنْهَارٌ مِن لَبَنٍ لَمْ يَتَغَيَّرْ طَعْمُهُ وَ أَنْهَارٌ مِن حَمْرَة للشَّارِبِينَ وَ أَهَارٌ مِن عَسَلٍ مُصَفَّى ﴾ أنهار من لَبَنٍ لَمْ يَتَغَيَّرْ طَعْمُهُ وَ أَنْهَارٌ مِن حَمْرَة للشَّارِبِينَ وَ أَهَارٌ مِن عَسَلٍ مُصَفَّى ﴾ (٧) فيها سُرُرٌ مَرْ فُوعَةً . وَأَكُوابُ مَوْضُوعَةً . وَنَمَارِقُ مَصْفُوفَةٌ . وَزَرا بِيُ مَبْثُونَةٌ ﴾ (مُنْونَةٌ ﴾ (١٠) وفيها مَا تَشْتَهِيهِ الأَنفُسُ وَتَلَدُ الأَعْيُنُ وَأَنْتُمْ فِيهَا خَالدُونَ ﴾ (١٠) .

وكما صور الجنة وأنواع النعيم والحياة فيها من باب الترغيب صور كذلك النار وخوف بها المعرضين عن ذكر الله المتولين عن هديه من باب الترهيب ، فقال الله آمرا

<sup>(</sup>۱) سورة الحديد، الآية (۲۰).

<sup>(</sup>۲) سورة المنافقون ، الآية (۹) .

<sup>(&</sup>lt;sup>٣)</sup> سورة الكهف ، الآية ( ٤٦ ) .

<sup>(</sup>٤) سورة الملك ، الآية (٢) .

<sup>( &</sup>lt;sup>ه )</sup> سورة الرعد ، الآية ( ٢٦ ) .

<sup>(</sup>٦<sup>)</sup> سورة ق ، الآيتان ( ٣٦ - ٣٢ )

<sup>(&</sup>lt;sup>۷)</sup> سورة محمد ، الآية ( ۱۰ ) .

<sup>(^)</sup> سورة الغاشية ، الآيات ( ١٣-١٦ )

<sup>(</sup>١) سورة الزخرف ، الآيتان (٧٠-٢١)



المؤمسنين أن يستقذوا أنفسهم وأهليهم منها ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا قُواْ أَنفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَارًا وَقُودُهُ السَّاسُ وَالْحِجَارَةُ عَلَيْهَا مَلاَئكَةٌ غِلاَظٌ شِدَادٌ لاَ يَعْصُونَ الله مَا أَمَرَهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾ (١) . لأنها مثوى كثير من الجن والإنس قال عَلَى : ﴿ وَلَقَدْ ذَرَأْنَا لِجَهَنَّمَ كَثِيرًا مِنَ الْجِسِنِ وَالإِنسِ لَهُمْ قُلُوبٌ لاَ يَفْقَهُونَ بِهَا وَلَهُمْ أَعْيُنٌ لاَ يُبْصِرُونَ بِهَا وَلَهُمْ آذَانٌ لاَ يَسْمَعُونَ بِهَا وَلَهُمْ أَضَلُ أُولَئِكَ هُمُ الْغَافِلُونَ ﴾ (١) .

كما دعا القرآن الكريم إلى العبادة ، والتبتل ، وقيام الليل ، فقال على الله المُؤَمِّلُ . أَوْ زِدْ عَلَيْهِ وَرَتِّلِ الْقُرْآنَ تَرْتِيلًا . إِنَّا اللهُوَّ مِنهُ قَلِيلًا . أَوْ زِدْ عَلَيْهِ وَرَتِّلِ الْقُرْآنَ تَرْتِيلًا . إِنَّا اللهُوَّ مِنهُ قَلِيلًا . أَوْ زِدْ عَلَيْهِ وَرَتِّلِ الْقُرْآنَ تَرْتِيلًا . إِنَّ لَكَ فِي النَّهَارِ سَائَلْقِي عَالَيْكُ وَقُولًا تَقِيلًا . إِنَّ لَكَ فِي النَّهَارِ سَائَلْقِي عَالَيْكُ وَقُولًا تَقِيلًا . إِنَّ لَكَ فِي النَّهَارِ سَائَمُ وَلَا اللهُ الله

وَامَــتدح القَــائمين العــابدين فقــال ﷺ: ﴿ كَانُوا قَلِيلاً مِنَ اللَّيْلِ مَا يَهْجَعُونَ . وَقَالَ ﷺ : ﴿ التَّائِبُونَ الْعَابِدُونَ الْحَامِدُونَ السَّائِحُونَ السَّائِحُونَ السَّائِحُونَ السَّائِحُونَ السَّائِحُونَ السَّائِحُونَ السَّاجِدُونَ الآمِرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَالنَّاهُونَ عَنِ الْمُنكَرِ وَالْحَافِظُونَ لِحُدُودِ اللهِ وَبَشِّرِ الْمُؤْمنينَ ﴾ (٥) .

ورفع القرآن الكريم من شأن العابدين الذاكرين ترغيبا لهم في العبادة ، والذكر المتواصل ، وحسب التواصل ، وتلاوة القرآن ، والإقتداء بالرسول ، فقال ، فقال المتواصل ، والذّاكرين الله كثيراً والذّاكرات أعد الله لهم مَغْفِرةً وأحْراً عظيما » (٦) . وقال الله عن الله كثيراً والذّاكرون الله قيامًا وقعُودًا وعلَى حُنُوبِهِمْ ويَتَفَكّرُونَ فِي خَلْقِ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ رَبَّ الله عَنْ الله الله عَنْ الله الله عَنْ اله عَنْ الله عَلْ الله عَنْ الله ع

<sup>(</sup>١) سورة التحريم ، الآية (٦)

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف ، الآية (١٧٩)

<sup>(&</sup>lt;sup>r)</sup> سورة المزمل ، الآيات ( ۱–۸ )

<sup>( ؛ )</sup> سورة الذاريات ، الآيتان ( ١٧ – ١٨ )

<sup>(</sup> ٥) سورة التوبة ، الآية ( ١١٢ )

<sup>(</sup>٦) سورة الأحزاب ، الآية (٣٥)

<sup>(</sup>v) سورة آل عمران ، الآية ( ١٩١)



هَــوَاهُ وَكَــانَ أَمْرُهُ فُرُطًا ﴾ (١) . والذكر طمأنينة للقلب وعلاج ، ﴿ أَلاَ بِذِكْرِ اللهِ تَطْمَئِنُ اللهِ تَطْمَئِنُ اللهِ عَلْوبُ ﴾ (٢) . ﴿ وَمَــن يَعْــمَلْ سُوءًا أَوْ يَظْلِمْ نَفْسَهُ ثُمَّ يَسْتَغْفِرِ اللهِ يَجــدِ اللهَ غَفُورًا رَحِيمًا ﴾ (٣) . وفي حسن التوكل قال الله ﷺ : ﴿ وَعَلَى اللهِ فَلْيَتَوَكَّلِ الْمُؤْمِنُونَ ﴾ (١) .

أما الأحاديث الواردة في الزهد فكثيرة أيضا ، حيث كانت حياة الرسول هم مثلا حيا وصورة مطابقة للقرآن الكريم ، فكان هم يلبس من الثياب ما وحد وما تيسر له ، ولقد شهده عمر بن الخطاب هم يضطجع على حصير أثر في جنبه ، فعرض عليه أن يتخذ له وطاءً ، فقال له هم : "(مالي وللدنيا ما أنا في الدنيا إلا كراكب استظل تحت شحرة ثم راح وتركها "(°) . وكان هم يطوي الأيام الطوال دون أن يوقد في بيته نار ، فكان طعامه التمر والماء (۲) ، وحرج من الدنيا هم و لم يشبع من حبز الشعير (۷) .

وتتحملي دعوتم الله إلى الزهد في أحاديثه الشريفة التي تلتقي في منهجها بالقرآن الكريم .

فهو - على المنها وتفاهتها ، ويدعو إلى عدم الانهماك بها ، فهي ليست دار قرار إذ (( لو كانت الدنيا تعدل عند الله جناح بعوضة ما سقى كافرا منها شربة ماء)) ((^) . وهي شيء قليل جدا في الآخرة ، فيقول الله موضحا لذلك : (( ما الدنيا في الآخرة إلا

<sup>(</sup>١) سورة الكهف ، الآية (٢٨)

<sup>(</sup>٢) سورة الرعد ، الآية (٢٨)

<sup>(</sup>٣) سورة النساء ، الآية (١١٠)

<sup>(</sup>١٣) سورة التغابن ، الآية (١٣)

<sup>(°)</sup> أخرجه الترمذي في كتاب الزهد ، باب ما جاء في أخذ المال ٤/ ٥٨٨ (ح ٢٣٧٧) وقال : هذا حديث حسن صحيح . وأورده الألباني في سلسلة الأحاديث الصحيحة ( ٤٣٨ ) ، وصحيح الترمذي له (١٩٣٦) .

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم ، في كتاب الزهد والرقائق ، ٢٢٨٢/٤ ( ٢٩٧٢ ) .

<sup>(</sup> v ) أخرجـــه البخاري مع الفتح ، في كتاب الأطعمة ، بـــاب ما كان النبي ﷺ وأصحابه يأكلون ، ١٠/٩٨٠ ( ح ١٤١٤ ) . ومسلم في كتاب الزهد والرقائق ٢٢٨٢/٤ ( ح ٢٩٧٠ ) .

<sup>(^)</sup> أخرجـــه الترمذي في كتاب الزهد ، باب ما جاء في هوان الدنيا على الله على الله على الله على الله الماني في سلسلة الأحاديث الصحيحة (٦٨٦) و (٩٤٣) ، وصحيح الترمذي له (١٨٨٩) .



مثل ما يجعل أحدكم إصبعه في اليم فلينظر بما يرجع ) (١) ، وأن ((الدنيا ملعونة ، ملعون ما فيها ، إلا ذكر الله تعالى ، وما والاه ، وعالم أومتعلم ) (٢) .

ويصور في أوصافا للجنة للترغيب فيها ، و الإعداد لها ، كما يرويه النبي في عن ربسه فيل : "قال الله : أعددت لعبادي الصالحين مالا عين رأت ، ولا أذن سمعت ، ولا خطر على قلب بشر.. " (") . وهي حياة خالدة لا موت فيها ، وصحة وشباب ونعمة ، لا سسقم ولا هرم ولا بأس معها قط ، إذ ينادي المنادي يا أهل الجنة " أن لكم أن تحيوا فلا تموتوا أبدا ") (١٤) .

ويصف النار – كذلك – للتخويف منها فيقول (200, 100) : (200, 100) يومئذ لها سبعون ألف زمام ، مع كل زمام سبعون ألف ملك يجرولها (200, 100) . ويوضح وعلى حال المعذبين فيقول : (200, 100) . ومنهم من تأخذه إلى كعبيه ، ومنهم من تأخذه إلى ركبتيه ، ومنهم من تأخذه إلى حجزته ، ومنهم من تأخذه إلى ترقوته (200, 100) ويقول أيضا : (200, 100) وإن أهون أهل النار عذابا من له نعلان وشراكان (200, 100) من نار يغلي منهما دماغه ، كما يغلي المرجل ما يرى أن أحدا أشد منه عذابا وإنه لأهولهم عذابا (200, 100) .

أما إذا انتقلانا إلى أحوال الجيل الأول من المسلمين فلقد رأينا فيهم انعكاس تعاليم القرآن العظيم ، وأقوال الرسول الكريم الله وحياته ، فكانوا - في الحقيقة - صورة مشرقة للحياة الإسلامية المثالية في ابتغائهم الدار الآخرة ، مع قيامهم بأمور الحياة الدنيوية .

<sup>(</sup>۱<sup>)</sup> سبق تخریجه ص ٦٣ .

<sup>( &</sup>lt;sup>۲)</sup> أخرجه الترمذي في كتاب الزهد ، ٢٦١/٥ ( ح ٢٣٢٢ ) وقال : هذا حديث حسن غريب . وابن ماجـــة ( ٢١١٢ ) ، وأورده الألباني في صحيح التزمذي ( ١٨٩١ ) .

<sup>(&</sup>lt;sup>r)</sup> أخرجــه البخاري مع الفتح ، في كتاب بدء الخلق ، باب ماجاء في صفــة الجنة وأنها مخلوقـــة ، ٢/٢٥٥ ( ح ٣٢٤٤ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم ، في كتاب الجنة وصفة نعيمها وأهلها ، باب في صفات الجنة ، ٢١٨٢/٤ (ح ٢٨٣٧ ) .

<sup>( °)</sup> أخرجه مسلم في كتاب الجنة ، باب في شدة حر نار جهنم ٢١٨٢/٤ ( ح ٢٨٤٢ ) ، والترمذي في كتاب صفة جهنم ، باب ما جاء في صفة النار ٢٠٤/٤ ( ح ٢٥٧٣ )

 $<sup>^{(7)}</sup>$  أخرجه مسلم ، في كتاب الجنة ، باب في شدة حر نار جهنم .. 100/5 ( < 70.5 ) .

<sup>(</sup> $^{(v)}$  الشراك : أحد سيور النعل ، وهو الذي يكون على وجهها وعلى ظهر القدم .

<sup>(</sup>٨) أخرجه مسلم في الإيمان ، باب أهون أهل النار عذابا ١٩٦/١ (ح٢١٣) .

فأبو بكر الصديق — هي حير من فهم وطبق الزهد ، حيث كان ثريا فاستخدم أسرواته في سبيل إعزاز دين الله ، وكان معروفا بالتجارة فأخذ ينفق منها  $(^{7})$  ، وحين ولى الخلافة أراد الاستمرار في كسب المعيشة عن طريق التجارة لإطعام عياله  $(^{3})$  ، حتى لهاه عمر ابسن الخطاب وأبو عبيدة بن الجراح — رضي الله عنهما — عن مزاولة تجارته لتوليته أمر المسلمين " وفرضوا له في كل سنة ستة آلاف درهم "  $(^{\circ})$  . ولما جاء إليه زعماء العرب وملوك السيمن " وعليهم الحلل ، وبرد الوشي المثقل بالذهب ، والتيجان والحبرة ، فلما شاهدوا ما عليه من اللباس والزهد والتواضع وما هو عليه من الوقار والهيبة ذهبوا مذهبه ونزعوا ما كان عليهم "  $(^{\circ})$  .

وأما الخليفة الثاني عمر بن الخطاب - الله - فقد ضرب المثل الأعلى في العدل ، وكانت حياته على الكفاف ، وعرف بخشونة طعامه ، حتى إنه كان يأبى أن يأكل لحما بسمن ، ولا أن يشرب عسلا ، ولا أن يجمع إدامين ، وكان له ثوب واحد فيه اثنتا عشرة رقعة ، وكان يغسله بيده (٧) . و لم يستحل لنفسه من بيت مال المسلمين إلا بقدر الحاجة ، بالرغم من اتساع رقعة بلاد الإسلام في عهده ، وما تبعه من وفرة الغنائم ، وكان يحذر

<sup>(</sup>۱) انظر: الطبقات الكبرى لابن سعد ، ۲۱۳/۳ .

<sup>(</sup>۲) الزهد لأحمد بن حنبل ، ط۲ بيروت ( دار الكتب العلمية ١٤١٤ هـــ) ص١٣٧ ، و الطبقات الكبرى ٣ /١٩٦ .

<sup>(</sup>٢) انظر: الطبقات الكبرى ١٨٤/٣.

<sup>(</sup>٤) انظر: المصدر السابق ١٨٤/٣ - ١٨٥٠ .

<sup>( ° )</sup> تاريخ الطبري ، أبو جعفر الطبري ، ط٢ القاهرة ، دار المعارف ٣/٥٠ .

<sup>(</sup>٦) مروج الذهب للمسعودي ، تحقيق محمد محي الدين عبد الحميد ، ط ٥ بيروت ( دار الفكر ١٣٩٣ هـ) . ٣٠٥/٢

<sup>(</sup>۱۰۸/۱ (هـ ۱۰۸/۱ هـ ۱۰۸/۱ ) انظر : الطبقات الكبرى ۳۲۸، ۳۱۳/۸ ، وصفة الصفوة لابن الجوزي ، طبعة الهند ( ۱۳۸۸هـ ) ۱۰۸/۱



المسلمين من ارتداء زي الأعاجم والتشبه بهم في النعيم ، فلم يكن الزهد عنده - المسلمين من ارتداء زي الأعاجم والتشبه بهم في النعيم ، فلم يكن الزهد عنده عنول : بحرد سلوك عملي فحسب ؛ بل يشمل النظرة والتأمل في أمور الدنيا والآخرة حيث يقول : " نظرت في هذا الأمر فجعلت إذا أردت الدنيا أضررت بالآخرة ، وإذا أردت الآخرة أضررت بالدنيا " (١) .

وكان يصاحبه الخوف الشديد من ربه الحق ، حتى يتمنى أنه لم يولد وأنه كان نسيا منسيا (٢) ، فقد كان يخاطره هذا الشعور فمنعه النوم لأنه لو نام بالنهار لخيل إليه أنه سيضيع الرعية ، وإن نام بالليل أضاع نفسه عن الصلاة (٣) ، وكان يحب الصلاة في حوف الليل ، وحاسب نفسه في الدنيا قبل محاسبتها يوم القيامة .

والخيليفة السثالث عثمان بن عفان — ﴿ كذلك يأكل على غناه الخل والزيت ، ويطعم السناس طعام الإمارة ، وشهده الحسن يقيل في المسجد وهو يومئذ حليفة ، ويقوم وأثر الحصباء في حنبه ، وهو يقبل على العبادة قانتا آناء الليل حائفا من المصير في الدار الآخرة ، راحيا رحمة الله ورضاه ، كما قال الله ﴿ أُمَّنْ هُو قَانِتُ آنَاءَ اللَّيْلِ سَاحِداً وَقَائِماً يَحْذَرُ الآخِرَةَ وَيَرْجُو رَحْمَةَ رَبِّهِ ﴾ (ئ . وقد فسر ابن عمر بأن المقصود بهذه الآية هو عثمان بن عفان — ﴿ وأرضاه (٥) .

أما الخليفة الرابع على بن أبي طالب في فزاهد - أيضا - في الدنيا ، مقبل على الآخرة وقد دنت مقبلة ، ولهذه الآخرة وقد دنت مقبلة ، ولهذه أبناء ، فكونوا من أبناء الآخرة ولا تكونوا من أبناء الدنيا ، ألا وكونوا من أبناء الدنيا ، ألا وكونوا من السزاهدين في الدنيا والراغبين في الآخرة .. " (٢) . ووصف الدنيا أيضا بأنها " دار صدق لمن صدقها ، ودار عافية لمن فهم عنها ، ودار غنى لمن تزود ، فيها مسجد أحباء الله ، ومهبط وحيسه ، ومصلى ملائكته .. " (٧) . وقال أيضا : " إن أخوف ما أخاف عليكم اثنين طول

<sup>(1)</sup> الزهد لأحمد بن حنبل ص١٥٥- ١٥٦.

<sup>(</sup>۲) صفة الصفوة ١٠٩/١.

<sup>(</sup>٣) انظر: الزهد لأحمد بن حنبل ص١٥٢٠.

<sup>(</sup>٤) سورة الزمر ، الآية (٩)

<sup>(</sup>٥) صفة الصفوة ١١٦/١.

<sup>(1)</sup> مروج الذهب للمسعودي  $(7)^{(1)}$ .

<sup>(</sup>V) الزهد لأحمد بن حنبل ص ١٢٢ .



الأمــل واتــباع الهوى ، فأما طول الأمل فينسى الآخــرة ، وأما اتباع الهوى فيصــد عن الخق " (١) . ولكنه - الله عن مامر بالانقطاع والعزلة ، وحياة الرهبنة ، لأنه هو القدوة في ميدان الشجاعة والفروسية ، وقد كان الرسول الله يبعثه ويعطيه الراية فلا ينصرف حتى يفتح لــه (٢) .

وحذيفة بن اليمان — إلى الدين يكتفي بما هو ضروري من مطالب الدنيا دون أن يهجرها ، وقد قال : "ليس خيركم الذين يتركون الدنيا للآخرة ، ولا الآخرة للدنيا ، ولكن خيركم الذين يتناولون من كل منهما " (٦) وهو مع حضه على أخذ النصيب من الدنيا كان يخاف الميل إلى الهوى والشهوات ، لأنها لذات آنية تعقبها الآلام في المستقبل القريب ، وكان يقول في ذلك محذراً الراغبين في الشهوات : "كم من شهوة ساعة أورثت صاحبها حزنا طويلا " (٤) .

وأبـو الدرداء - ﴿ حَتب إلى بعض إخوانه فقال أما بعد: " فإني أوصيك بتقوى الله ، والزهد في الدنيا ، والرغبة فيما عند الله ، فإنك إن فعلت ذلك أحبك الله لرغبتك فيما عنده ، وأحبك الناس لتركك لهم دنياهم والسلام " (°) .

فالصحابة - رضوان الله عليهم - كانوا في الحقيقة مجاهدين في سبيل الله على ، أقبلت عليهم الدنيا فلم يغتروا بما ؛ بل زهدوا فيها ، واحتهدوا في العبادة والتقرب إلى الله في ، واغـبين في فضله وحنته ، فقد اتصل زهدهم بتوجيه من رسول الله في ، وحاصة أنه - في النهي على الزهد ، كما ورد عن سهل بن سعد - كـان يعيـش بـين ظهرانيهم ، وهو يحثهم على الزهد ، كما ورد عن سهل بن سعد السـاعدي - في - قال : أتى النبي - في - رحل فقال : يا رسول الله دلني على عمل إذا أنا عمل الله وأحبني الله وأحبني الناس ، فقال رسول الله في : "ازهد في الدنيا يحبك الله ، وازهد فيما أيدي الناس يحبوك ) (٢) .

<sup>(</sup>۱) حلية الأولياء ١١٧/١.

<sup>(</sup>٢) الزهد لأحمد بن حنبل ص ١٦٦ .

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> سبق تخریجه فی ص ٣٣ .

<sup>(</sup>٤) اللمع للطوسي ص١٨٩.

<sup>(</sup>٥) شعب الإيمان للبيهقي ٣٨١/٧ .

<sup>(</sup>۲) رواه ابن ماجة في باب الزهد في الدنيا ، (ح ٤١٠٢) وصححه الألباني ، صحيح ابن ماجة (۳۳۱۰)
This file was downloaded from QuranicThought.com



وعـــن ابن مسعود - ﷺ - أن رسول الله ﷺ قال : ((كنت نهيتكم عن زيارة القبور فزوروها ، فإنما تزهد في الدنيا وتذكر الآخرة (() .

وعن عمرو بن عوف الأنصاري — = ان رسول الله الله بعث أبا عبيدة بن الجراح و إلى البحرين يأتي بجزيتها ، وكان رسول الله = هو صالح أهل البحرين ، وأمّر عليهم العلاء بن الحضرمي ، فقدم أبو عبيدة بمال من البحرين ، فسمعت الأنصار بقدومه ، فوافقت صلاة الصبح مع رسول الله = = ، فلما انصرف تعرضوا له ، فتبسم رسول الله = = حين رآهم وقال : "أظنكم سمعتم بقدوم أبي عبيدة ، وأنه جاء بشيء ، قالوا : أجل يا رسول الله ، قال : فأبشروا وأملوا ما يسركم ، فوالله ما الفقر أخشى عليكم ، ولكن أخشى عليكم ، ولكن أخشى عليكم الدنيا ، كما بسطت على من كان قبلكم ، فتنافسوها كما تنافسوها ، وتلهيكم كما ألهتهم = =

ولا شك أن مثل هذه التوحيهات لهي من الدوافع القوية التي دفعت الزهاد والصوفية المتقدمين في القرنين الثاني والثالث الهجريين إلى الزهد في الدنيا ، والعمل من أجل الآحرة .

فهذا الزاهد الحسن البصري (ت ١١٠هـ) قال لأمير المؤمنين عمر بن عبد العزيز:
" .. إن رأس ما هو مصلحُك ، ومصلَحٌ به على يدك الزهد في الدنيا " (٣) . وأوضح بأن السرهد في الدنيا ليس بتحريم الحلال ، وإضاعة المال ، ولكن أن تكون بما في يد الله أوثق ملك بما في يسدك ، وأن تكون في ثواب المصيبة إن أصبت بما أرغب منك فيها لو لم تصبك (٤) .

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن ماحة في باب زيارة القبور، (ح ۱۵۷۰) واللفظ له ، وفي الزوائد إسناده حسن . وضعفه الألباني في ضعيف ابن ماحه (۱۵۹۳) ، وفي مشكاة المصابيح (۱۷۲۹) ، وأحكام الجنائز (۱۸۰) ثم قال : وقد صح في ضعيف أبن ماحه (۱۸۰) ثم قال : الصحيح " برقم ( ٤٨ \_ باب ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخماري مع الفتح ، في كتاب الرقاق ، باب ما يحذر من زهرة الدنيا والتنافس فيها ٢١/١٣ واللفظ لــه (ح٦٤٦) . ومسلم في كتاب الزهد والرقائق ٢٢٧٣/٤ (ح٢٩٦١) .

<sup>(</sup>٣) سيرة عمر بن عبدالعزيز ، لابن الجوزي ، طبعة بيروت ، دار الفكر ص١٢٤ .

<sup>(12)</sup> مدارج السالكين 17/7 ، وبصائر ذوي التمييز (120/7) .



وبين سفيان الثوري (ت ١٦١هـ) الزهد في الدنيا بأنه "الزهد في الناس وأوله زهدك في نفسك "، وفسره أيضا بقصر الأمل ، بمعنى أن يكف الإنسان نفسه عن الخوض في مشاغل الدنيا والاستغناء عنها . وسئل أيضا عن الزهد فقال بأنه سقوط المترلة (١) .

وقال عبد الله بن المبارك (<sup>۲)</sup> (ت ۱۸۱هـ): الزهد هو الثقة بالله تعالى مع حب الفقر، وقيل للفضيل بن عياض (<sup>۳)</sup> (ت ۱۸۷هـ): ما الزهد؟ قال: القنع وهو الغنى (<sup>٤)</sup>.

وقال علي بن فضيل بن عياض (ت ١٨٦هـ) سمعت أبي وهو يقول لابن المبارك: أنت تأمرنا بالزهد والتقلل والبُلْغَة ؟ ونراك تأتي بالبضائع من بلاد حراسان إلى البلد الحرام كيف ذا ؟ قال ابن المبارك: يا أبا علي إنما أفعل لأصون به وجهي ، وأكرم به عرضي ، وأستعين به على طاعة ربي ، لا أرى لله حقا إلا سارعت إليه حتى أقوم به ، فقال له الفضيل: يا ابن المبارك ما أحسن ذا إن تم ذا " (٥) .

وأما عند سفيان بن عينة (٦) (ت ١٩٨ه) فالزهد هو "الصبر وارتقاب المسوت " (٧). ويفصل المعنى فيجعله فضلا عن الصبر وشكرا ، ويقول حين سئل عن الزهد في الدنيا: " من أنعم الله عليه نعمة فشكرها ، وابتلي بلية فصبر ، فذلك الزهد " (٨). ويوضيح معنى الزهد أيضا فيقول: الزهد فيما حرم الله ، فأما ما أحل الله فقد أبان حكمه الله ، في النه النه في النه الله عن شيء فانتهوا عنه ، وكانوا به زهادا. فالزاهد من حانب الحرام وأخذ من حلال هذه الدنيا ومباحه ، لكن

<sup>(</sup>١) حلية الأولياء ١٦/٧ .

<sup>(&</sup>lt;sup>٣)</sup> هو أبو علي ، الفضيل بن عياض بن مسعود بن بشر ، الإمام القدوة الثبت ، من كبار العباد الصالحين ، مات . بمكة المكرمة .. انظر : سير أعلام ٤٢٢/٨ - ٤٢٢ .

<sup>(</sup> ٤ ) حلية الأولياء ٩٤/٨ .

<sup>(</sup> ٥) تاريخ بغداد ١٦٠/١٠ .

<sup>( &</sup>lt;sup>٦)</sup> هو سفيان بن عيينة بن أبي عمران ميمون ، الإمام الكبير حافظ العصر ، أبو محمد الهلالي الكوفي ، ثم المكي ( ت ١٩٨هــــ) انظر : سير أعلام النبلاء ٤٥٤/٨ ، وحلية الأولياء ٣٢٠/٧ .

 <sup>(</sup>۷) حلية الأولياء ۲۲۲/۷.

<sup>( &</sup>lt;sup>۸ )</sup> المصدر السابق ۳۲۲/۷ .



يوسف بن أسباط (1) لا يرى من انقطع عن الحرام زاهدا ، ويرى فيما أحل الله لأن ما حرم الله يعذب مرتكبه (7) .

ورأى أبو سليمان الداراني (ت ٢١٥هـ) أن الزهد معان مجتمعة رآها البعض مستفرقة فيقول: "اختلفوا علينا في الزهد بالعراق ، فمنهم من قال: الزهد في ترك لقاء السناس ، ومنهم من قال: في ترك الشهوات ، ومنهم من قال: في ترك الشبع ، وكلامهم قدريب بعضه من بعض ، وأنا أذهب إلى أن الزهد في ترك ما يشغلك عن الله " (٢) . ولكنه بين بأن الزاهد حقا لايذم الدنيا ، ولا يمدحها ، ولا ينظر إليها ، ولا يفرح إذا أقبلت ، ولا يحزن عليها إذا أدبرت (١) . وليس من ألقى غم الدنيا واستراح منها .. وإنما الزاهد من ألقى غمها وتعب فيها لآخرته .

وقال الجنيد (ت ٢٩٧هـ): سمعت سريا يقول: إن الله على سلب الدنيا عن أوليائه وحماها عن أصفيائه ، وأخرجها من قلوب أهل وداده ، لأنه لم يرضها لهم ، وقال: النزهد في قوله تعالى : ﴿ لَكَيْلا تَأْسَوْا عَلَى ماَ فاَ تَكُمْ وَلاَ تَفْرَحُوا بِماَ آتاكُمْ وَاللهُ لاَ يُحِبُّ كُل مُخْتَالٍ فَخُورٍ ﴾ (٥) . فالزاهد لا يفرح من الدنيا بموجود ، ولا يأسف منها على مفقود . وحينما سأل رويم بن أحمد الجنيد عن الزهد ؟ فقال : استصغار الدنيا ، ومحو آثارها من القلب (١) .

ومن خسلال التعريفات اللغوية السابقة ، ونصوص الآيات القرآنية ، والأحاديث النبوية ، وبعض المواقف من الصحابة ، وأقوال الأعلام الزهاد والصوفية اتضح لنا بأن الزهد عبارة عن انصراف الرغبة من الشيء إلى ما هو خير منه ، أو أن يترك للعلم بحقارتها بالنسبة إلى نفاسة الآخرة ، أو إيثار الحياة الأخروية الباقية على الحياة الدنيا الزائلة .

<sup>(</sup>۱) يوسف بن أسباط ، الزاهد من سادات المشايخ ، له مواغظ وحكم ، ودفن كتبه ، وهو يغلط كثيرا وهو رجل صالح لا يحتج بحديثه (ت ١٩٥٠ هـ) انظر : الجرح والتعديل ٢١٨/٩ و سير أعلام النبلاء ١٦٩/٩ وحلية الأولياء ٢٦٠/٨ .

<sup>(</sup>۲) حلية الأولياء ٢٦٠/٨.

<sup>(</sup>٣) حلية الأولياء ٩/٩ ، ومدارج السالكين ١٣/٢ .

<sup>(</sup>٤) كتاب الزهد الكبير، للبيهقي ، تحقيق د. تقي الدين الندوي، ط٢ الكويت (دار القلم ١٤٠٣هـ) ص ٨٧

<sup>(</sup>٥) سورة الحديد ، الآية ( ٢٣ )

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> مدارج السالكين ۱۳/۲ .

وباتصاف الإنسان بهذه الصفة فإنه يستطيع العيش في هذه الحياة آخذاً منها نصيبه ، بقدر زاد الراكب الغريب في هذه الحياة ، فيتقلل في ملذاتها وشهواتها ، ولا يغتر بمباهجها ومفاتنها ، ويتوكل على الحي القيوم ، ويخافه ويرجوه ، لينال المثوبة والأحر من عند الله الحليم الكريم ، كما بدا ذلك من تعريفات أعلام الزهاد في القرنين الثاني والثالث الهجريين بأن مفهوم الزهد يدور حول معنى الاتجاه إلى الله على النها ، وعدم الانشغال بالدنيا ، والانقطاع عن الشهوات ، واعتزال الناس ، والقناعة والشكر على النعمة .

وظهر أيضا أن الزهد يكون في الشيء الموجود مع الوسع ، والتمكن من الحصول عليه ، ذلك أن الفقر لا يستطيع أن يزهد في المال ، ويتقلل فيه لأنه لا يجده ، وهكذا العاجر عن ارتكاب محرم لأسباب لا يقال زاهدا في هذا الحرام ؛ بل الذي تجنبه مع القدرة عليه ينطبق عليه وصف الزاهد .

فالــزهد ليس معناه ترك الكسب والاكتساب ، ولا ترك الأسباب وعدم الأحذ بها، والفــرار من المسئولية ، لأن الإسلام يعتني بالحياة الدنيا اعتناء مناسبا لإبقاء المصلحة الفردية والجماعيــة ، فيحث المسلم على الأحذ بنصيبه من الدنيا ، قال الله على : ﴿ وَابْتُغِ فِيماً آتاكُ اللهُ اللهُ

وهُـــى الرسول الله سعد بن أبي وقاص أن يتصدق بماله كله أو بعضه ، وأقره على الثلث وقال : ((والثلث كثير ، إنك أن تذر ورثتك أغنياء حير من أن تذرهم عالة يتكففون الناس )) (۲) . وفي هذا الحديث حث على الكسب والمحافظة على المال .

كما ورد أن كعب بن مالك قال للنبي ﷺ في توبته يا رسول الله إن من توبتي أن أنخلع من مالي صدقة إلى الله وإلى رسوله ﷺ ، فقال نبي الرحمة ﷺ : "أمسك بعض مالك فهو حير لك" ، وورد أيضا قوله ﷺ : "نعم المال الصالح للمرء الصالح" (").

<sup>(</sup>١<sup>)</sup> سورة القصص ، الآية ( ٧٧ )

<sup>(</sup>٢) أخرجه وكيع في كتابه الزهد ، باب الأثر الحسن ٤٤٧/٢ وحسنه الألباني في صحيح الجامع الصغير ١٣١/١

<sup>( &</sup>lt;sup>۳)</sup> أخرجه البخاري مع الفتح ، في كتاب الوصايا ، باب أن يترك ورثته أغنياء خير من أن يتكففوا الناس ٦/ ١٢ ( ح ٢٢١٥ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري مع الفتح، في كتاب الوصايا ، باب إذا تصدق أو أوقف بعض ماله ٢/٠٦ ( ح٢٧٥٧ ) .

<sup>( ° )</sup> أخرجه الإمام أحمد في مسنده ١٩٧/٤ . قال الحاكم في المستدرك ٢/٢ " صحيح على شرط مسلم " .

نفهم من ذلك أن الزهد الصحيح ليس معناه هجر المال والعيال ، وتعذيب النفس والبدن بالسهر الطويل والجوع الشديد ..وإنما يراد منه التوسط فلا إفراط ولا تفريط . وقد كان الناس في عهد النبوة على هذا الفهم الصحيح من الزهد ، وكانوا - بعد أن غرست العقيدة الصحيحة في قلوهم - يخوضون في معترك الحياة ، مؤدين ما وجبت عليهم من حقوق الله على وحقوق الآدميين من عبادة وصلاة وزكاة وصوم وحج ، ومن تجارة وصناعة ، ونكاح وعشرة وحسن معاملة ، وغير ذلك مما أحل الله على فعله في هذه الحياة ، وفي الوقت نفسه كانوا يعالجون قضاياهم باعتدال واتزان ، وبمزيد من الحيوية والنشاط ، وبالعمل الدائب المتواصل في جميع الميادين ، راجين وراءه حسن العاقبة ومرضاة الله على .

وقد كان زهد الصحابة والتابعين - كما قلنا - على هذا النمط نابعا من العقيدة السليمة ، والفهم الصحيح للدين وقضاياه ، وبقوا على هذه العقيدة الصافية من كل شائبة ، وهجوا على السلوك المستقيم ...

ثم حدث الانحراف في مفهوم الزهد حينما أشار بعض الأعلام الصوفية في القرنين السئاني والسئالث الهجريين إلى أن الزهد هو الابتعاد عن الدنيا كلية ، وعدم الاهتمام بها ، ودعسوا الناس إلى تعذيب أنفسهم بالجوع والعري والأعمال الشاقة الزائدة ، ومدحوا الفقر ودعوا إليه ، واعتبروا أن الإنسان لا يمكن أن يصل إلى درجة الولاية إلا إذا تجرد عن الملكية لهائيا حتى يصبح فقيرا ؛ بل حتى يعذب نفسه بشتى ألوان العذاب في هذه الحياة ، ويحرمها من كل أنواع الطيبات التي أحلها الله كل لعباده .

ويتجلى هذا الانحراف في مفهوم الزهد من خلال بعض عباراتهم وتعريفاتهم ...

يقــول إبراهــيم بن أدهم (ت ١٦١هــ) وهو يتحدث عن العقبات التي يجب أن يجتازها كل مريد صوفي ، إذا أراد الوصول إلى ولاية الله ﷺ :

" لن ينال الرجل درجة الصالحين حتى يجتاز ست عقبات وهي:

أولها: أن يغلق باب النعمة ويفتح باب الشدة ، والثاني : أن يغلق باب العز ويفتح باب السلمة ، والثاني : أن يغلق باب الراحة ويفتح باب الجهد ، والرابع : أن يغلق باب النوم ويفتح باب السهر ، والخامس : أن يغلق باب الغنى ويفتح باب الفقر ، والسادس : أن يغلق باب الأمل ويفتح باب الاستعداد للموت " (١) .

<sup>(</sup>١) الرسالة القشيرية ص٣٩٢، وطبقات الصوفية ص ٣٨.



ويقــول داود الطــائي <sup>(۱)</sup> (ت ١٦٥هـــ): "صم عن الدنيا واحعل فطرك على الموت، وفر عن الناس فرارك من السبع " <sup>(۲)</sup> .

إذا نظرنا في النصين السابقين نرى بوضوح أن إبراهيم بن أدهم دعا لكل من يريد أن يصل إلى مرتبة ولاية الله على أن يقوم بالمجاهدة الشاقة ، التي تقوم على ترك النعمة التي أباحها الله في وأحملها لعباده ، واعتماد الشدة ، والتخلي عن العز واتباع الذل ، وهجر الراحة إلى الجهد ، والنوم إلى السهر ، والركض وراء الفقر ، ونبذ الأمل والاستعداد للموت ، فهمي حالات خطيرة ، لو مارسها الإنسان – فعلا – لأذهبت بصيرته ، وخذلت نفسه ، وطمست على عقله ، فلا يألف عيشا سويا ، ولا يعرف حياة طبيعية .

ولا شك أن هذا العمل مخالف لتعاليم الإسلام ، لأن ديننا الحنيف لم يأمرنا بتعذيب أنفسنا ، ولا أن نذلها ونفقرها ؛ بل بالعكس حيث أمرنا أن نهتم بهذا الجسد وأن نعتني به ، لكسي يصير حسدا صحيحا معافى ، ويقوم بوظائفه على ما يرضيه الله على في هذه الحياة ، وقد بين الله في ورسوله الكريم الأمور التي إذا فعلها الإنسان يكون وليا من أولياء الله وهو اتباع سنة رسول الله في .

وكذلك إذا تأملنا في النص الثاني نجد أن داود الطائي قد تكلم بأمور لم يأمر بها الإسلام ، لأن ديننا الجنيف أباح الأكل من الطيبات في هذه المعمورة ، ولم يحث الناس على أن يجعل فطره الموت ، ولم يحض أيضا على الفرار من الناس والهروب منهم والابتعاد عنهم كلية ؛ بلل أمر بمخالطة الناس ودعوهم إلى الخير والهدى إن كانوا غير مسلمين ، وحتى يفهموا أمور دينهم فهما صحيحا ، ويكونوا على علم وبصيرة إن كانوا مسلمين .

ويقـول السري السقطي (ت ٢٥٣هـ): "الزهد ترك حظوظ النفس من جميع ما في الدنيا، ويجمع هذه الحظوظ المالية والجاهية، وحب المترلة عند الناس، وحب المحمدة والثناء " (٣).

<sup>(</sup> ۱) هو الإمام الفقيه ، القدوة الزاهد ، أبو سليمان ، داود بن نصير الطائي الكوفي ، كان كبير الشأن وقد ورث عشرين دينارا ، فأنفقها في عشرين سنة . انظر : الرسالة القشيرية ص ٤٢٢، وسير أعلام ٤٢٢/٧ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> المصدر نفسه ص ٤٢٣ .

<sup>&</sup>lt;sup>۲۲)</sup> عوارف المعارف ، ص ۲۳۳ .



ويقــول أبــو حفص <sup>(۱)</sup> (ت ٢٧٠هــ): " الزهــد لا يكون إلا في الحلال ، ولا حلال في الدنيا فلا زهــد " <sup>(۲)</sup> .

ويقول الجنيد: " الزهـــد هو خلو اليد من الملك والقلب من التتبع " (٣) .

وأما أبوعثمان (٤) (ت ٢٩٨هـ) فيقول: "الزهد أن تترك الدنيا، ثم لا تبالي بمن أحددها " (٠) .

ويقـول الجـنيد في نص آخر: " أحب للمريد أن لا يشغل قلبه بالتكسب وإلا تغير حالـه ". ويقـول أيضا: " ما أخذنا التصوف عن القيل والقال لكن عن الجوع ، وترك الدنيا ، وقطع المألوفات والمستحسنات " (^) .

إذا نظر رنا في النصيين السابقين نجد أن شيخ الطائفة حث على المريد الذي يريد أن يصل إلى مرتبة القرب من الله على أن يبتعد عن القيام بأي عمل يحصل من ورائه على رزقه السندي قسمه الله ، وحذره بأنه لو فعل ذلك ليؤدى به إلى تغير حاله إلى حال غير مرضية ،

<sup>(</sup>١) هو عمرو بن سلم ، وقيل : عمر ، وقيل : عمرو بن سلمة ، النيسابوري الزاهد . سير أعلام ١٠/١٢ .

<sup>(</sup>۲) الرسالة القشيرية ، ص ۱۱۷ .

<sup>(</sup>۳) المصدر نفسه ، ص ۱۱۷ .

<sup>(</sup> ٤) هــو ســعيد بن إسماعيل بن سعيد بن منصور الحيري ، صحب شاه الكرماني ، ويحي الرازي ، ثم رحل إلى نيسابور إلى أبي حفص ، وصحبه وأخذ عنه طريقته . طبقات الصوفية ص١٧٠ .

<sup>(°)</sup> المصدر السابق ، ص ١١٦ .

<sup>&</sup>lt;sup>(٦)</sup> سورة البقرة ، الآية ( ۱۷۲ ) .

<sup>&</sup>lt;sup>( ۷)</sup> سورة القصص ، الآية ( ۷۷ ) .

<sup>(</sup>٨) الرسالة القشيرية ، ص ٤٣٠ ، وطبقات الصوفية ، ص ١٥٨ .



وقد انحرف بعض الصوفية أيضا في القرن الثالث الهجري في مفهوم الفقر ، حيث دعوا إلى ذلك ومدحوه ، ويظهر ذلك من خلال أقوالهم وعباراتهم .

فهذا الجنيد لما سئل عن الزهد فقال: " الزهد هو تخلي الأيدي من الأملاك، وتخلي القلوب من الطمع " (١).

وقــال رويم بن أحمد (ت ٣٠٣هـ) حين سئل عن الزهد ماهو ؟ قال : "هو ترك حظوظ النفس من جميع ما في الدنيا " (٢) .

وقــال يحي بن معاذ <sup>(٣)</sup> (ت ٢٥٨هــ): "الدنيا كالعروس ومن يطلقها ماشطتها، والــزاهد فيهــا يسخم وجهها، وينتف شعرها، ويخرق ثوبها، والعارف مشتغل بالله لا يلتفت إليها، والزهد يقتضي معانقة الفقر واختياره " (٤).

وذكر عن أبي يزيد البسطامي أنه سئل بأي شيء نلقى هذه المعرفة ؟ فقال : " ببطن حائع وبدن عار " (°) .

ولا شك لو عرضنا مفهوم الصوفية هذا للزهد على الكتاب والسنة لنحده مجانبا للصواب ، ومخالفا لتوحيهات ديننا الحنيف الذي يحث على الكسب الحلال ، ويبيح ادخار الشروري للقوت ، وينهى عن تعذيب النفس وتكليفها ما لا تطيقه ، ويأمر بلبس اللسباس الجميل ، وينهى عن العري وحرمان النفس مما أحل الله على ، وتعذيبها بالتجويع حتى تضعف عن القيام بواجباتها الدينية والدنيوية ، فهذه الطريقة مناقضة للمنهج الذي حاء

<sup>(</sup>۱) اللمع للطوسي ، ص ٧٢ .

۲۳ المصدر نفسه ، ص ۷۳ .

<sup>(</sup>٣) هو يحي بن معاذ بن جعفر الرازي ، له لسان في الرجاء وكلام في المعرفة . انظر : طبقات الصوفية ص١٠٧

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> المصدر نفسه ، ص ٧٣ .

<sup>(</sup>٥) الرسالة القشيرية ، ص ٣١٤ .



بــه الرسول الأمين ﷺ ، كما قال تعالى في كتابه العزيز : ﴿ وَمَا يَنطِقُ عَنِ الْهَوَى . إِنْ هُوَ اللَّ وَحْيُ يُوحَى ﴾ (١) .

ولقد روى أنس بن مالك - الله حاء ثلاثة رهط إلى بيوت أزواج النبي الله يسألون عن عبادة النبي الله المحتروا كألهم تقالوها فقالوا: وأين نحن من النبي الله ؟ قد غفر له ما تقدم من ذنبه وما تأخر ، قال أحدهم : أما أنا فأنا أصلي الليل أبدا ، وقال الآخر : أنا أعتزل النساء فلا أتزوج أبدا فحاء رسول الله فقال : "أنتم الذين قلتم كذا وكذا ؟ أما والله إني لأخشاكم لله ، وأتقاكم له ، لكني أصوم وأفطر ، وأصلي وأرقد ، وأتزوج النساء فمن رغب عن سنتي فليس مني " (٢) .

وأما فهمهم بأن الزهد الحقيقي هو ترك الكسب والادخار والتخلي عن المال ففهم يتصادم مع نصوص الكتاب والسنة التي تأمر بالسعي في مناكب الأرض ، وادخار ما يكفي الإنسان لمعاشه ، والمحافظة على المال مع إخراج الحق منه ، قال في : ﴿ هُوَ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ ذَلُ ولا فَامْشُوا فِي مَنَاكِبِهَا وَكُلُوا مِن رِزْقِه وَإِلَيْهِ النَّشُورُ ﴾ (٣) وقال في أيضا : ﴿ هُو الله كَثِيراً لَعَلَّكُمْ ﴿ فَالله وَاذْكُرُوا الله كَثِيراً لَعَلَّكُمْ وَالْبَعُونَ ﴾ (فَ الله وَاذْكُرُوا الله كَثِيراً لَعَلَّكُمْ تُقْلِحُونَ ﴾ (ف) . وأخبرنا الرسول في بأن خير الطعام هو الذي يأكله الإنسان من عمل يده فقال : ﴿ مَا أَكُلُ أَحِد طعاما خيرا من أن يأكل من عمل يده ، وإن نبي الله داود الله كان يساكل من عمل يده ، وإن نبي الله داود الله كان بسل هو أمر مباح ، حيث دعا الرسول في لأنس بن مالك في بأن يكثر الله ماله وولده ويبارك له فيه ، فقال في : ﴿ اللهم أكثر ماله وولده وبارك له فيما أعطيته ﴾ (١٠) .

وقال ابن الجوزي - رحمه الله - في معرض رده على المتصوفة بعد أن ذكر جملة من الأحاديث السيّ تدل على أن التجرد من المال كلية ليس مما أمر به الإسلام ، وأن الإنسان له أن يمسك ما يكفيه وعياله قائلا:

 <sup>(</sup>۱) سورة النجم ، الآيتان (۳ – ٤) .

۲۸ سبق تخریجه في ص ۲۸

<sup>(</sup>٣) سورة الملك ، الآية (١٥)

<sup>(</sup>٤) سورة الجمعة ، الآية (١٠)

<sup>( ° )</sup> سبق تخريجه في ص ۱۷ .

<sup>(</sup>٢٤٨٠) ١٩٢٨/٤ الصحابة ، باب من فضائل أنس بن ملك المحابة ، باب من فضائل أنس بن ملك المحابة ، المحابة ، المحابة ، باب من فضائل أنس بن ملك المحابة ، المحابة ، باب من فضائل المحابة ، باب من فضائل المحابة ، المحابة ، باب من فضائل أنس بن ملك المحابة ، باب من فضائل أنس بن ملك المحابة ، باب من فضائل المحابة ، باب من فضائل المحابة ، باب من فضائل أنس بن ملك المحابة ، باب من فضائل أنس بن ملك المحابة ، باب من فضائل المحابة ، باب من فضائل المحابة ، باب من فضائل أنس بن ملك المحابة ، باب من فضائل المحابة ، باب من



" فهذه الأحاديث مخرجة في الصحاح ، وهي على خلاف ما تعتقده المتصوفة من أن اكثار المال حجاب وعقوبة ، وأن حبسه ينافي التوكل ..."

ثم قدال - رحمه الله - : " فأما كسب المال فإن اقتصر على كسب البلغة من حلها فذلك أمر لا بد منه ، وأما من قصد جمعه والإكثار منه من الحلال نظرنا في مقصوده ، فإن قصد نفس المفاخرة والمباهاة فبئس المقصود ، وإن قصد إعفاف نفسه وعائلته وادخر لحوادث الزمان وقصد التوسعة على الإخوان وإعفاء الفقراء وفعل المصالح أثيب على قصده ، وكان جمعه بحده النية أفضل من كثير من الطاعات ، وقد كان نيات حلق كثير من الصحابة رضي الله عنهم أجمعين في جمع المال سليمة لحسن مقاصدهم لجمعه ، فحرصوا عليه وسألوا زيادته ...، وأبلغ من هذا أن يعقوب المنت لما قال له بنوه : ﴿ وَنَزْدَادُ كَيْلَ بَعِيرٍ ﴾ (١) مال إلى هذا وأرسل ابنه بنيامين معهم ، وأن شعيبا النه لل عوفي نثر عليه رجل فقال : ﴿ فَإِنْ أَتْمَمْتَ عَشْراً فَمِن عِندكَ ﴾ (٢) ، وأن أيوب المنت ؟ قال : يا رب من خراد من ذهب فأخذ يحثو في ثوبه ويستكثر منه فقيل له : أما شبعت ؟ قال : يا رب من يشبع من فضلك ، وهذا أمر مركوز في الطباع ، فإذا قصد به الخير كان خيرا محضا " (٢) .

وقال ابسن الجوزي أيضا منتقدا المفهوم الخاطئ للزهد على بعض الصوفية المستقدمين: "كان إبليس يلبس على أوائل الصوفية لصدقهم في الزهد فيريهم عيب المال ، ويخوفهم من شره ، فيتجردون من الأموال ويجلسون على بساط الفقر ، وكانت مقاصدهم حسنة صالحة ، وأفعالهم في ذلك خطأ لقلة العلم ، فأما الآن فقد كفى إبليس هذه المؤونة فإن أحدهم إن كان له مال أنفقه تبذيرا وضياعا ... وهذا الفعل لا ألوم صاحبه إذا كان يرجع إلى كفاية قد ادخرها لنفسه ، وإن كانت له صناعة يستغني بها عن الناس أو كان المال عسن شبهة فتصدق به ، فأما إذا أخرج المال الحلال كله ثم احتاج إلى ما في أيدي الناس وأفقر عياله فهو إما أن يتعرض لمنن الإخوان أو لصدقاهم ، أو أن يأخذ من أرباب الظلم والشبهات فهذا هو الفعل المذموم المنهي عنه ، ولست أتعجب من المتزهدين الذين فعلوا

<sup>(</sup>١) سورة يوسف ، الآية ( ٦٥ )

<sup>(</sup>٢٢) سورة القصص ، الآية (٢٧)

<sup>(</sup>٣) تلبيس إبليس ، ص ٢٢١ - ٢٢٢ .



هذا مع قلة علمهم وإنما العجب من أقوام لهم عقل وعلم كيف حثوا على هذا وأمروا به مع مصادمته للعقل والشرع .. " (١) .

كما أن الرسول الله عن إضاعة المال حيث قال : (( إن الله حرم عليكم عقوق الأمهات ، ووأد البنات ، ومنع وهات ، وكره لكم قيل وقال ، وكثرة السؤال ، وإضاعة المال ) (٥) .

### ثالثا: صلة الزهد بالتصوف

بعد أن تحدث عن مبدأ من المبادئ الإسلامية في الكتاب والسنة ألا وهو الزهد ، وسقنا نماذج من التعاريف لهذا المبدأ ينبغي لنا أن نميز بين الزهد الصحيح والتصوف لما بينهما من صلة وثيقة - كما هو واضح - في دلالة كل منهما ، وذلك من خلال المتعريفات التي مرت بنا ، وبعد أن رأينا أن من مفاهيم التصوف كانت تشير إلى صفاء القلب ، والحبة الإلهية القائمة على الصلة الدائمة به على والسلوك إليه ، والاستغناء عن

<sup>(</sup>۱) المرجع نفسه ، ص ۲۱۸ .

۲۲۰ المرجع نفسه ، ص ۲۲۰ .

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup> سورة النساء ، الآية ( <sup>٥</sup> )

<sup>(</sup> ٤ ) سورة النساء ، الآية ( ٦ )

<sup>( °)</sup> أخرجه البخماري مع الفتح ، في كتاب الاستقراض وأداء الديون والحجر والتفليس ، باب ما ينهى عن إضاعة المال ٥/٣٤ ( ح ٢٤٠٨ ) .



العــباد ... (١) وفي المقابل رأينا مفهوم الزهد في القرن الثاني الهجري يدور حول معنى الاتجاه إلى الله ﷺ ، وعدم الاشتغال بالدنيا ، والانقطاع من الشهوات ، واعتزال الناس ، والقناعة والغنى والشكر على النعم .. (٢)

ثم اتضح لينا أن التصوف غاير الزهد بعد أن تبلور ونضج في أواخر القرن الثالث الهجري ، فأصبح نزعة تتخذ المجاهدة والرياضة الروحية ، وتتجاوز الظاهر الشرعي بالتعمق في السباطن ، والوصول إلى مرحلة الكشف ، بينما كان الزهد اتجاها سلوكيا ، مضمونه التقشف والإعراض عن الدنيا ومباهجها بالتزام العبادات ، وأدائها كاملة لبلوغ الجنة والنجاة من النار .

وبالـــتأمل والوقــوف عــلى معنى الزهد والتصوف ندرك الفرق بينهما ، فقد صار التصــوف - في أواخر القرن الثاني وأوائل القرن الثالث - يدعو إلى ترك العمل في الدنيا، وتعطيــل القــوى الحسية ، والتحكم في النفس ... وأصبح هدفه الوصول إلى المحبة الإلهية بالــتعمق في دراسة أسرار القلوب ، والبحث في باطن الشريعة ... في حين أن الزهد مبدأ إســـلامي ، فــالميل إلى الــزهد كان أصيلا في الحياة الإسلامية ، يستمد من القرآن الكريم والأحــاديث النــبوية في دعوقمــا إلى عدم الركون إلى الحياة الدنيا ، والترغيب في الجنة والترهيب من النار ، والسعي بالذكر والتوكل والعبادة الموصلة إلى مرضاة الله على ورحمته ، وكــانت حياة الرسول في والصحابة والتابعين - رضي الله عنهم - صورة تحتذى في منهج الزهد والعمل للآخرة .

ولهـذا وحدنا زهادا من أئمة السلف هم أسبق في الوجود من التصوف ذاته ، ووصلت إلينا كتب مؤلفة في الزهد لأئمة من كبار علماء السلف الأوائل ، ولئن كان أئمة الصوفية المتقدمين قد نزعوا إلى الزهد - لقرب عهدهم بزهاد السلف - ثم خلطوه بعد ذلك بالمـبادئ المستوردة فليس معنى ذلك أن نرد الزهد بمعناه الصحيح المشروع إلى التصوف ، ولا أن نقول كما قال بعضهم: إن التصوف في الإسلام من أوله المسمى بالزهد ، وآخره المعروف بالتصوف ؛ إنما هو استيراد أجنبي ، من حارج الإسلام وليس من صميمه ، وأن

<sup>(</sup>١) كما عرف به معروف الكرخي ، والداراني ، وبشرالحافي ، وذوالنون المصري ...

<sup>(</sup>۲) كما عرف به سفيان الثوري ، وعبدالله بن المبارك ، والفضيل بن عياض ، وسفيان بن عيينة ، وإبراهيم بن أدهم ...



تسميته بالرهد في أوله إنما هي بالنسبة إلى جانب منه (١) ، وبالإضافة إلى ذلك أن كلمة الزهاد لم تظهر في القرن الأول الهجري ، وأوائل القرن الثاني علما على طائفة (٢) .

ولكن لا نعني بذلك أن الكلمة لم تستخدم على الإطلاق ، حيث وردت كلمة السزهد في الأحاديث والآثار الصحيحة من أقوال الصحابة والتابعين ، وقد قيل للحسن البصري فلان فقيه ، فقال الحسن : وهل رأيت فقيها قط ؟ إنما الفقيه الزاهد في الدنيا ، السراغب في الآخرة البصير بأمر دينه (٣) . فكلمة الفقيه يشمل المعاني الروحية ، كما تشمل المعاني العملية (٤) .

ولم ترد كلمة الزهد في القرآن الكريم إلا في موضوع واحد ، كما قال في حكاية عن نبي الله يوسف - الكلية -: ﴿ وَشَرَوْهُ بِثَمَنِ بَحْسٍ دَرَاهِمَ مَعْدُودَةٍ وَكَانُوا فِيهِ مِنَ السَيّ الله يوسف - الكلية الموضع - كما قال الدكتور النشار - دلالة روحية ، لذلك أَطلقت على أصحاب الحياة الروحية الأوائل من الصحابة أهل الصفة والفقراء ، وبعد مقتل الإمام على ثم ابنه الحسين - رضي الله عنهما - ظهرت طائفة باسم " التوابين والبكائين " ، ثم أسماء أحرى مثل : " النساك والعباد والسائحين والربانيين " (1) .

ولقد كان الصوفية في أول الأمر يعدون في جملة الزهاد ، وعرف تصوفهم - من خلال تعريفاتهم للتصوف - بأنه يدور حول صفاء القلب ، والمحبة الإلهية القائمة على الصلة الدائمة به تعالى ، والسلوك إليه ، والتخفف من الاشتغال بالدنيا ، والميل إلى العبادة المتصلة ابتغاء الجنة ومرضاته في ، ثم صاروا يتميزون عن بقية الزهاد بصفات وأحوال ، ومع مرور الزمان بعدت المسافة بين الفريقين ، فصار التصوف يدعو إلى ترك العمل في الدنيا .. وأصبح مذهبا معروفا ذا قواعد ومصطلحات مستحدثة ، حتى أصبح التفريق بين التصوف والزهد

<sup>(</sup>۱) أضواء على التصوف ، ص ٦٧ .

<sup>(</sup>٢) نشأة الفكر الفلسفي في الإسلام ٦١/٣.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> اللمع للطوسي ، ص ٣٦ ،

<sup>(1)</sup> نشأة الفكر الفلسفي في الإسلام ٦٢/٣ .

<sup>(</sup> ٥ ) سورة يوسف ، الآية ( ٢٠ )

<sup>&</sup>lt;sup>(٦)</sup> المصدر السابق ، ٦٢/٣ .



واضح حسليا ، ولعسل أوضح ما يدل على التمييز بينهما أن الزهد لم يذمه أحد ، بينما التصوف قد ذموه كما يقول ابن الجوزي (1) – رحمه الله – .

وخلاصة القول: إن الزهد كان — في بادئ الأمر – زهدا دينيا حالصا ، نابعا من العقيدة الصافية ، والفهم السليم من الدين وقضاياه ، دون تجاوز وإفراط وتفريط ، ثم وفد إليه بالستدرج بعسض العناصر الصوفية نتيجة الوفود والاحتكاك بأبناء البلاد التي فتحها المسلمون ، والتطرف العنيف في الأحزاب السياسية ، وازدياد التراخي والاستهانة في بعض المسائل الخلقية ، وشدة ماكابده المسلمون من عسف الحكام والمستبدين الذين يملون إرادةم واراءهم الدينية على غيرهم ممن أحلصوا في إسلامهم ، (٢) ووقوع بعض الزهاد المتنسكين في الأحطاء في فهم بعض الأحوال النفسية من التوكل على الله على أله الكسب والاكتساب ، وحصر الشعائر التعبدية في القيام والقعود فحسب ...وما إلى ذلك من الانحرافات الخطيرة ..حتى تحول الزهد الإسلامي المشرق الأصيل إلى الصورة التي عرفناها في التصوف من الانزواء إلى الزوايا والربط ، والرياضات الشاقة المخالفة لنصوص القرآن الكريم والسنة النبوية ، من إطالة الصوم ووصله ، والامتناع عن الطيبات ، والترهب وترك الزواج ، والسماع والغناء والرقص ، والخلوة والعزلة ، وإسقاط التكاليف المشروعة ، والفناء .. ثم الحسلول .. ثم وحدة الوجود ... وادعاء الصوفية التصرف في هذا العالم وادعاؤهم بعلم الغيسب .. وغر ذلك من العقائد الوافدة الدخيلة على الإسلام من الباطنية ، واليهودية ، والنصرانية ، والأفلاطونية ، والغنوصية ، والهندية ، والفارسية ، وما إلى ذلك ...

وهكذا أوصل بعض الزهاد المفرطين الزهد الإسلامي الخالص إلى التصوف المنحرف كالذي نراه اليوم ، مع اعترافنا بأن هذا لا يمنع من القول بأن الزهد النافع المشروع لا زال موجودا في المجتمعات الإسلامية حتى عصرنا الحاضر .

<sup>(</sup>۱) انظر: تلبيس إبليس ص ۲۰۶.

<sup>(</sup>٢) انظر : في التصوف الإسلامي وتاريخه ص ٤٦ ، ٧٢ .



#### الميدث الثاني

# خاصية تصوفه القرن الثالث المجري

إذا قلينا التصوف في القرن الثالث الهجري فليس الغرض منه أن اليوم الأول من سنة مائيتين للهجرة هيو بدء المرحلة الثالثة للتصوف ؛ بل كان ذلك حكم تقريبي ، وتحديد منهجي اصطلاحي ، وكذلك يجب مراعاة هذا الموضوع — إذا تحدثنا عنه — في القرن الثاني الهجسري ، لأن التصورات الفكرية وسير العقائد والآراء لا تتمشى بموجب القوانين العددية والأحكام الرياضية ، بل غالبا ما تسير بالتدرج دون الاعتماد على الترتيب الزمني ، ونحن نتحدث عن ذلك حدمة للبحث واتباعا للطريقة المألوفة لدى الباحثين .

والتصوف - في بداية الأمر - كان في نظر الصوفية بسيطا روحانيا ، لم يخرج عن حدود الكتاب والسنة ، والتعبد ، وتقديم الآخرة الباقية على الحياة الدنيا الزائلة ، غير أن هـ الم المفهـوم تتخطى الزهد المشروع شيئا فشيئا حتى وصل إلى حد المبالغة والإفراط ، ثم غذته بمـرور الأزمـنة مـواد ذوقية وحدانية ، واتسعت من حراء ذلك رقعة التصوف ، والـتقطت الصوفية أعمالا من مصادر عدة وأضافوها إلى التصوف ، فتغير مفهومه بهذا السبب ، وتبدل تعريفه وتحديده في كل عصر ، ووصفه كل شيخ من مشايخ الصوفية بنحو خاص (۱) .

وقل الناب والتأمل وقل الناب والتأمل والثاني الهجريين كانت ثمرة التدبر والتأمل العميق في التوجيهات القرآنية والأحاديث النبوية ، وصورة مشرقة من أحوال الزهاد الأوائل العميق في التوجيهات القرآنية والأحاديث النبوية ، وكان زهدهم المعالمة على العبادة والتقرب إلى الله على الخوف من الله على الخوف من الله الله على الحوف من الله الله الله المعل الديني الجاد من أحل الظفر بثواب الآخرة .

ولما حاء القرن الثالث الهجري برز بعض الصوفية واتجهوا إلى الكلام عن معان لم تكن معروفة من قبل ، فتحدثوا عن الأخلاق والنفس والسلوك إلى الله عليه ، وغلب عليهم الطابع الأخلاقي في علمهم وعملهم ، فصار التصوف على أيديهم علما للأخلاق الدينية ، وكانت مباحثهم الأخلاقية تدفعهم إلى التعمق في غور الدراسة في النفس الإنسانية وأحوالها ، وتقودهم إلى الكلام في المعرفة الذوقية وأداقها ومنهجها ، بل وتدعوهم إلى التحدث عن

<sup>(</sup>١) انظر : تاريخ التصوف في الإسلام ، لقاسم غني ، ص ٧١ .



السذات الإلهية من حيث صلتها بالإنسان وعلاقة الإنسان بها . كما ظهر الكلام في الفناء الصوفي خصوصا على يد أبي يزيد البسطامي (ت ٢٦١هـ) ونشأ من ذلك علم للصوفية يستميز عن علم الفقه من ناحية الموضوع والمنهج والغاية ، له قواعده ورسومه ومصطلحاته الخاصة ، التي لا يشارك الصوفية فيها غيرهم ، ويحتاج فهم مراميها إلى جهد وعناء .. (١) ، ثم قطع التصوف أشواطا في الاتساع العقدي حتى أصبح مدارس ومذاهب خلال هذا القرن (٢) .

أما الحديث عن حاصية تصوف القرن الثالث الهجري فيلاحظها المتأمل فيما حلفه صوفية هذا القرن من الآثار ، التي تجعل هذه الحقبة متميزة عن تصوف القرن الثاني الهجري مسن حيث العمق والتأثير ، لما للتصوف وقتئذ من حصائص نفسية وأحلاقية وحدانية وهي كما يلى :

I - I التصوف في هذا العهد يعطي للتفكر والتدبر أهمية كبرى أكثر من القيام بالرياضات الشاقة ، أو الحياة الخشنة التي يعدها صوفية القرن الثاني الهجري مناطا للنجاة مسئل إبراهيم بن أدهم ( ت I + I = I) وأمثاله لا يأبه لها صوفية هذا القرن كالجنيد ( ت I + I = I) وأمثاله لا يأبه لها صوفية هذا القرن كالجنيد ( ت I + I = I) وأتباعه ، أو يعتبرونها أقل أهمية إلى حانب الزهد والعبادة والطاعة لكونها وسيلة لا غاية ، ومقدمة لبلوغ غرض أسمى وأعلى ، فهذا البسطامي لا يقول بمداومة الرياضة والسزهد ، ويعتقد بأن السالك يجب أن يغض الطرف عن الدنيا والآخرة وعن نفسه ، وأن يستجه إلى أصل الموضوع والهدف ، ويقول أبو سعيد الخراز I + I = I = I الجوع قدرت المرتاضين ، والتفكر قوت العارفين . فالناحية النظرية I + I = I التصوف في هذا القرن صارت أكثر أهمية ، وتغلبت على الناحية العملية I = I = I

ولوحظ أيضا أن حظ الخصائص الأحلاقية كان في أوائل هذه الفترة أوفر وأظهر، وهــــذا تــــأكيد على ما ذكره ابن القيم - رحمه الله - بأن كلمة الناطقين في هذا العلم قد

<sup>(</sup>١) انظر: مدخل إلى التصوف الإسلامي ، ص ١٧ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> الصوفية معتقدا ومسلكا ، ص ٥٣ .

<sup>( &</sup>lt;sup>r)</sup> هو أبو سعيد أحمـــد بن عيسى الخراز ، من أهـــل بغــداد ، صحب ذالنون المصري وبشر الحافي ، وغيرهم من أئمة التصوف ، وهو أول من تكلم في الفناء والبقاء ( ت ٢٧٩هـــ) انظر : طبقات الصوفية ص ٢٢٨ .

<sup>(</sup>٤) انظر : تاريخ التصوف في الإسلام ، لقاسم غني ، ص ٨١-٨١ .



احتمعت على أن التصوف هو الخلق ، (1) و " أن هذا العلم مبني على الإرادة ، فهي أساسه ومجمع بنائه ، وهو مشتمل على تفاصيل أحكام الإرادة ، وهي حركة القلب ، ولهذا سمي علم البياطن ، كما أن علم الفقه يشتمل على تفاصيل أحكام الجوارح ، ولهذا سموه علم الظاهر " (7) .

وإذا لاحظنا — كما قلنا — أن الطابع الأحلاقي هو الذي يغلب على التصوف في أول تكونه العلمي فإننا نلاحظ — أيضا — أن الطابع النفسي لم يكن أقل شأنا من الطابع الأحلاقي ، كما أن كثيرا من المسائل الصوفية التي طبعت بهذا الطابع أو ذاك قد انطوت في قرارها على كثير من المعاني للفلسفة الإلهية التي ظهرت — بادئ ذي بدء — غامضة ساذحة ، ثم أحذت تتحلى وتنكشف شيئا فشيئا حتى قمياً لعوامل النمو ما أعالها على أن تظهر بعد ذلك ظهورا قويا عندما جاء من الصوفية المتفلسفة بعد القرن الثالث الهجري (7).

كما أن الحب كان طابعا للزهد الذي عرف عند رابعة العدوية (ئ) (ت ١٨٥هـ) في القسرن الثاني ، وهذا الحب يعد أيضا من أحص خصائص التصوف عند صوفية القرنين الثالث والرابع الهجريين ، فأقوال معروف الكرخي (ت ٢٠٠هـ) على قلتها وقصرها تبين أنه قسبل اللفظتين اللتين كان يدور حولهما الجدل في مدرسة بغداد ، وهما : الطمأنينة (المعرفة) والمحبة ، وقد اصطنع الجنيد (ت ٢٩٧هـ) لفظة المحبة وقال فيها كلاما يعتبره صوفية وقته حير ما قيل في تحديدها ، وكذلك استعمل ذوالنون المصري (ت ٢٤٥هـ) هذه اللفظة في غير تردد (٥٠) .

وظل التصوف مطبوعا بطابع الحب طوال القرن الثالث الهجري حتى ترك الحسين بن منصـور الحلاج ( ٣٠٩٠ هـ) في مسألة المحبة وما يتصل بها من فناء وبقاء واتحاد وحلول آثارا باقية ، وليس أدل على صوفية ذلك الوقت بالمحبة وما تفرع عليها من أن أحدهم وهو

<sup>(</sup>۱) مدا رج السالكين ، ۳۰۱/۲ .

<sup>(</sup>۲) المصدر نفسه ، ۳۵۲/۲ .

<sup>(</sup>٣) انظر : الحياة الروحية في الإسلام ، ص ٩٩ – ١٠٠ .

<sup>( &</sup>lt;sup>٤)</sup> هي رابعة بنت إسماعيل ، وهي صوفية وعابدة شهيرة ، قال مصطفى عبد الرزاق : إنما هي السابقة إلى وضع قواعد الحب والحزن في هيكل التصوف . انظر : أعلام النساء ، لعمر رضا كحالة ٤٣١/٢ .



الحارث المحاسبي (1) (ت ٢٤٣هـ) قد وضع فيها فصلا حاصا ، هو أشبه ما يكون رسالة تحدث فيها عن أصل حب العبد للرب ، وأن هذا الحب منة إلهية أودع الله تلقق بذرها في قلوب محبيه ، كما تحدث عن اتحاد المحب بالمحبوب ، وكشف أسرار الوجود عن طريق هذا الاتحاد (٢) .

ونظرتا في ( التعرف لمذهب أهل التصوف ) للكلاباذي ( ت ٣٨٠هـ) و ( قوت القلوب ) لأبي طالب المكي (7) ( ت ٣٨٦هـ) و ( كشف المحجوب ) للهجويري (7) ت ٤٥٦هـ) و ( الرسالة القشيرية ) للقشيري ( ت ٤٦٥هـ) و ( إحياء علوم الدين ) للغزالي ( ت ٥٠٥هـ) تكفي لأن نقف من خلالها على مقدار عناية المؤلفين الصوفيين بإنسبات من سبقهم من صوفية القرن الثالث الهجري في المحبة الإلهية ، وكلها بمثابة المواد الأولية السي اعتمد عليها الصوفية المتأخرون فيما أسسوه من مذاهب وما ذهبوا إليه من طرائق .

٢- إن شيوع أفكار وحدة الوجود في هذا العصر أفاد أن الهدف الوحيد للصوفية هيو الاتصال بالله رهجة ، و لم تكن هذه المعتقدات مستحسنة لدى الفقهاء نظريا وعمليا ، وكانت ذات تأثير خطير فضلا عن أن الاعتقاد بوحدة الوجود كان منافيا لعقيدة التوحيد الإسلامي الخالص .

وإذا قلينا إن التصوف في هذا العهد قد بلغ مرحلة الكمال فلا نعني بذلك أن طريقة صوفية القرن الثاني الهجري قد اندرست حقا في القرن الثالث ، بل الواقع أن هناك جماعات أحسرى تشابه من حيث السير والسلوك وطريقة الفكر وأسلوب القول لصوفية القرن الثاني مشابكة تامة ، بل إن بعضهم كانوا يمثلون في سلوكهم الأعلام الزهاد في صدر الإسلام ، وكل ناحية من أجواء البلاد كانت ملائمة لنمو نوع حاص من التصوف وتطوره ، فصوفية حراسان - مثلا - كانوا مفرطين نوعا ما ، وذوى أفق واسع ، وقد أخذوا بنظرية وحدة

<sup>( &</sup>lt;sup>۱)</sup> هو أبو عبد الله ، الحارث بن أسد المحاسبي ، الزاهـــد العارف ، شيخ الصوفية ، صاحب التصانيف الزهدية ، (ت ٢٤٣هـــ) انظر : سير أعلام ١١٠/١٢ وطبقات الصوفية ص ٥٦ .

<sup>(</sup>٢) المرجع نفسه والصفحة .

<sup>(</sup>٣) هو أبو طالب محمد بن علي بن عطية ، الإمام الزاهد العارف ، شيخ الصوفية . انظر : سير أعلام ٣٦/١٦ه

<sup>(</sup>٤) هو على بن عثمان ، من كبار أئمة الصوفية (ت ٤٩٣هـ) أنظر : معجم المؤلفين ١٤٨/٧ .



الوجـود بصـورة ثابتة ، وكان معظمهم من أصحاب السكر ، وانطلاقهم كان أكثر من صوفية العراق وسائر الجهات (١) .

إن صوفية هذا القرن قد سلكوا مسلكا حزبيا ، أي أصبحت لهم حصوصيات حزبية ، ومقررات ورسوم وآداب طائفية ، ودحلت كل طائفة تحت رعاية شيخ ومريد، وكان الشيخ أو المرشد ذا سلطة على مريديه ، فيراقب أعمالهم ويحث كل شخص على اتباع أوامر المرشد والمحافظة على الأنظمة .. (٢) ولهذا نجد بعض الصوفية في القرن الثالث الهجري كالجنيد والسقطي وأبي سعيد الخراز وغيرهم يجمعون حولهم المريدين من أحل إرشادهم وتربيتهم ، فتكونت لأول مرة ما مهد لظهور الطرق الصوفية في الإسلام ، التي كانت آنذاك بمثابة المدارس التي يتلقى السالكون فيها آداب التصوف علما وعملا (٢) .

وبذلك نقول: إن عناصر التصوف في أواحر القرن الثالث الهجري قد اكتملت بمعيناه الدقيق ، لأنهم تحدثوا عن الأحلاق ، والسلوك والترقي فيه ، والمعرفة الذوقية المباشرة بالله عن الحقيقة المطلقة (الله عن الله عن عن حقائق التصوف .

ولكن لا بد من التنويه بأن الخصائص المذكورة السابقة التي تنطبق على تصوف القسرن الثالث الهجري بوجه عام قد لا تنطبق كلها على تصوف صوفي معين في هذه الفترة لأن بعضض صوفيتها غلب عليهم - كما رأينا - الطابع النفسي الأحلاقي ، والكلام في ناحية معينة من نواحي التصوف .

وبالجملة نستطيع أن نقول بأن القرنين الثالث والرابع الهجريين قد شهدا اكتمال التصوف ، وأن صوفية القرن الثالث - كما قال الدكتور أبو العلا عفيفي - يمثلون العصر الذهبي للتصوف الإسلامي في أرقى وأصفى مراتبه - حسب قوله - وهم بلا شك رواد لكل من سيأتي بعدهم .

<sup>(</sup>۱) انظر: تاريخ التصوف في الإسلام ، ص ۸۳ .

<sup>(</sup>۲) انظر: المصدر نفسه، ص ۸٤.

<sup>(&</sup>lt;sup>٣)</sup> انظر : مدخل إلى التصوف الإسلامي ، ص ١٨ .



#### المرحث الثالث

## ظمور التحوين في التحوف في القرن الثالث المجري

بـــدأت الاهتمامات المبكرة بالزهد والفكر الأخلاقي منذ عهد الصحابة والتابعين في شكل وصايا ونصائح ومواعظ ، أو في شكل تفسير آيات من القرآن الكريم ..

وبرزت في القرن الثاني الهجري الأعمال العلمية المنظمة في مجال العلوم الفقهية ، التي تضمنت إشمارات واضحة إلى المجال الأخلاقي ، وتمثلت هذه الجهود المباركة في أعمال الأعلام الكبار من أمثال الأئمة الأربعة – رحمهم الله على الله على الله المحال المائمة الأربعة الله على الله المحلم المحلم المحلم الله المحلم الله المحلم المحلم الله المحلم الله المحلم المحلم الله المحلم الله المحلم الله المحلم المحلم الله المحلم المحلم المحلم المحلم الله المحلم المحلم الله المحلم المحلم المحلم المحلم المحلم المحلم المحلم الله المحلم الله المحلم ال

وبدأ التأليف - فعلا - في الحديث كما بدأ في العلوم الأخرى ، وكان ذلك في منتصف القرن الثاني الهجري ، فلما جاء القرن الثالث الهجري نشطت حركة الجمع والنقد ، وتميين الصحيح من الضعيف ، والحكم للرجال أو عليهم ، فكان بذلك خير العصور ، وفيه ألفت أهم كتب الحديث . .

وكما اهتم الفقهاء والمحدثون بالتصنيف فكذلك الزهاد قد اهتموا أيضا بطريقتهم ، ودونوا قواعدهم وسلوكهم ، واتجهوا نحو الاتجاه الأخلاقي العاطفي الوجداني لما رأوا الانحرافات الخلقية قد طغت على بعض الناس ، وشاهدوا انشغالهم بالملذات في هذه الحياة ، وأدركوا أن تيار الجدل كاد يجرفهم ويبعدهم عن إخلاص العمل لله على ، فكانوا يفكرون في رد الشاردين عن حظائر المعرفة إلى ساحتها ، وترشيد الحائرين إلى الجادة ، وهداية الضالين إلى الطريق القويم ، مما يدفعهم إلى النظر في نصوص الكتاب والسنة ، ووضعها في مواضعها المناسبة ، منبهين إلى معانيها وأسرارها ، موضحين طريق العمل بما ، شارحين مواضعها المناسبة ، منبهين إلى معانيها وأسرارها ، موضحين طريق العمل بما ، شارحين النارها ، مستشهدين بأحوال الصالحين السابقين تحبيبا للعمل في طاعة الله على والإخلاص السابقين تحبيبا للعمل في طاعة الله عن الزهد ، والستمالة في القلوب ، ولم يخرجوا في كتاباقم ومؤلفاقم عن الزهد ، والسورع ، والإخسلاص ، ومحاسبة النفس ، والخوف والرجاء ، والتواضع ، وتقوى الله ،

ومما يؤكد على ظهور هذه الأعمال ظهور بواكير الأعمال العلمية التي خصصها مؤلفوها للحديث عن موضوعات أخلاقية مثلما كتبه ابن قتيبة (ت ٢٧٦ هـ) حيث تحدث عن الطبائع والأخلاق في موسوعة "عيون الأخبار".

<sup>(</sup>١) انظر : موسوعة نضرة النعيم في مكارم أخلاق الرسول الكريم ٦٩/١ .



وأما في مجال السلوك والتصوف فقد برز في القرن الثالث الهجري عدد من العلماء ، وهم إن اختلفوا منهجا وصحة في التأليف وإيراد النصوص فإلهم يسيرون في طريقهم داعين إلى الله على ، مجببين للناس ، مؤدين حق الله على في نصح عباده ، وتزكية نفوسهم وهذيب أحلاقهم ، ومن أبرزهم :

1- الحسارث المحاسبي الذي كان في طليعة من وطد قواعد التأليف في علوم الزهد والسورع والإخلاص ومحاسبة النفس ..وكتابه " الرعايا لحقوق الله " حير دليل وشاهد على ذلك ، فهو كتاب جامع لأبواب السلوك العملي على نهج الزاهدين العابدين .

وكتبه في أغلبها الأعم إنما هي في هداية النفوس وترقيق القلوب ، وإنها في علم التصوف والسلوك ، قدرها بعضهم بمائتي مصنف حسب رواية السبكي في الطبقات الشافعية ، والمناوي في الكواكب الدرية ، والكتب بعضها قد طبعت وبعضها لا تزال مخطوطة ؛ منها :

المسائل في أعمال القلوب والجوارح - الرعاية لحقوق الله - الزهد - رسالة المسترشدين - كتاب المراقبة - كتاب المسترشدين - كتاب المراقبة - كتاب المسترشدين - كتاب المراقبة - كتاب المحاسب أحكام الستوبة - كتاب الصبر والرضا - كتاب بدء من أناب إلى الله - كتاب المكاسب والورع والشبهات - كتاب التفكر والاعتبار - شرح المعرفة - معاتبة النفوس وغيرها ..

يقـول محمد الصادق عرجون: "كتب المحاسبي للأمة آداب الزهاد والنساك، وما يجـب أن يكون عليه العبد في رعاية حقوق الله على مستمدا ذلك من الكتاب والسنة وفهم الأئمـة مـن الصحابة والتابعين، وسلوكهم في الإحلاص والعمل، ليجعل مما كتب نواة لجـذب الـناس إلى منازل الإخلاص وتصفية القلوب، معتمدا على علمه بالشريعة.. و لم يكـن للتصوف ولا للمتصوفة في عصره وجود مذهبي خالص يقصد إلى تصويره والتحدث عنـه .. " (١).

٢- وكذلك أبوسعيد الخراز كان من طليعة من ألف في هذا العهد ، وكان إماما من أئمـة الزهد والورع ، وأهل المعرفة والعلم بالله ﷺ ، وهو معاصر للمحاسبي ، فكلاهما من أئمة القرن الثالث الهجري ، وكتابه " الصدق " أو " الطريق إلى الله " على صغر حجمه آية مسن آيات المصنفات الصوفية ، فهو يدل بقرب شبه من كتاب المحاسبي على وحدة المسلك

<sup>( &</sup>lt;sup>۱)</sup> انظر : التصوف في الإسلام ، منابعه وأطواره ص ١١٠ .



في صوع الحقائق الصوفية مقرونة بالآيات القرآنية والأحاديث النبوية ، وأقوال الصحابة والستابعين كتطبيق واقعي للنصوص (١) غير أن المتأمل في كلام محمد عرجون لاحظ فيه مبالغة في شأن الحارث المحاسبي حيث كانت هناك مآخذ عليه فيما عرض في كتبه وحاصة في عقليته ومنهجه الكلامي الذي ذمه السلف الصالح وهجره الإمام أحمد بن حنبل.

وقد فصل أبو سعيد في كتابه "الصدق "معاني الصدق ومجالاته ، لأن "الصدق هو الخلق الأساسي الذي يعطي كل قول أو عمل ظاهر أو باطن قيمته في ميزان الله على المعسى المعسى الحامع للأخلاق والآداب التي دعا إليها القرآن العظيم ، والنبي الكريم الله على المعسى الله على يستمر : الإخلاص ، والورع ، والتوكل ، والخوف والرجاء ... والصدق مع الله على يستمر : الزهد ، والحياء ، والتواضع ، والاجتهاد في العبادة " (٢) .

٣- ومنصور بسن عمار (٣) ( ت ٢٥٥هـــ) من الذين ألفوا في التصوف في القرن السئالث الهجري ، قال ابن النديم عن كتبه : " وما أخذ من منصور فإنما جعله مجالس ، لم يسم ذلك كتبا ، فمن ذلك مجلس في الجنين ، ومجلس في الديباج ، ومجلس في ذكر الموت ، ومجلس في حسن الظن بالله ، ومجلس في النية والدين ، ومجلس في البلى ، ومجلس السحاب على أهل النار ، ومجلس في انظرونا نقتبس من نوركم ، ومجلس في الغمة في النار ، ومجلس العرض على الله على الله المحالة العرض على الله الله المحالة العرض على الله المحالة ا

٤ - ومحمد بن الحسين البرحلاني ، أبو جعفر ، صوفي ( ت ٢٨٣هـ) وله من الكتب ككتاب الصحبة ، وكتاب الزهد والرقائق ، وكتاب الجود والكرم ، وكتاب الهمة ، وكتاب الطاعة (٥) .

<sup>(</sup>۱) المرجع نفسه ص ۸۷ .

<sup>( &</sup>lt;sup>۲)</sup> مقدمـــة الدكـــتور عبد الوهاب عزام لكتاب الصدق، تصحيح وتعليق حسن السماحي سويدان ، ط ۱ بيروت ( دار القادري ١٤١٨هـــ) ص ۷ .

<sup>(</sup>٣) هو: أبو السري ، أقام بالبصرة ، وكان من أحسن الناس كلاما في الموعظة ، بل كان إليه المنتهى في بلاغة الوعظ وترقيق القلوب ، ومن كلامه : " سبحان من جعل قلوب العارفين أوعية الذكر ، وقلوب أهل الدنيا - أوعيسة الطمع ، وقلوب الزاهدين أوعية التوكل ، وقلوب الفقراء أوعية القناعة ، وقلوب المتوكلين أوعية الرضا " . طبقات الصوفية ص ١٣٥ ، والرسالة القشيرية ص ٤٢٣ ، وحلية الأولياء ٩/١٣٩ .

<sup>(</sup>٤) الفهرست لابن النديم ، ط ١ بيروت ( دار الكتب العلمية ١٤١٦هــ) ص ٣٢٠- ٣٢١ .

<sup>(</sup> ٥) المصدر نفسه ، ومعجم المؤلفين للكحالة ٩/ ٢٣٥ .



٥- ويحيي بن معاذ بن جعفر الرازي الواعظ (ت ٢٥٨هـ) ، كان من الزهاد المتهجدين ، وله أصحاب ، كما له من الكتب في التصوف ، ككتاب مراد المريدين .

7- وأبو حمورة الصوفي (ت ٢٨٩هـ)، له من الكتب كما يقول صاحب طبقات الصوفية عنه ، مثل كتاب المنتمين من السياح والعباد والمتصوفين ، رواه عنه رحل من المتصوفة يقال له أحمد بن محمد الدينوري (١) ، ورأيت لهذا الرحل كتاب الأبدال وكستاب مواطن العباد ، وقال الخطيب البغدادي عنه : كان أبو حمزة أستاذ البغداديين ، وهنو أول من تكلم في بغداد في هذه المذاهب من صفاء الذكر ، وجمع الهمة ، والمحبة ، والشوق ، والقرب ، والأنس ، ولم يسبقه إلى الكلام بهذا على رؤوس الناس ببغداد أحد . (٢) .

V- وسهل بن عبد الله بن يونس التستري (ت Y Y Y Y وسهل بن عبد الله بن يونس التستري (ت Y Y Y وله من الكتب : Y وعلمائهم والمتكلمين في علوم الإخلاص والرياضات وعيوب الأفعال ، Y وله من الكتب : Y وكتاب مواعظ العارفين ، وكتاب حواب أهل اليقين Y .

۸- وأبو القاسم الجنيد بن محمد (ت ٢٩٧هـ) سيد الطائفة وإمامهم (٥) ، ذكره خير الدين الزركلي بأن لـــه رسائل مطبوعة ، منها ما كتبه إلى بعض إخوانه ، ومنها ما هو في التوحيد والألوهية والفناء ، ومسائل أحرى ، وله دواء الأرواح مخطوطة (٢) .

9- ومحمد بن علي بن الحسن الحكيم الترمذي (٧) ، قال عنه الذهبي : "قال عبد السرحمن السلمي : أخرجوا الحكيم من ترمذ وشهدوا عليه بالكفر ، وذلك بسبب تصنيفه كتاب ختم الولاية ، وكتاب علل الشريعة ، وقالوا : إنه يقول : إن للأولياء خاتما كالأنبياء

<sup>(</sup> ۱ ) هو أبو العباس ، أحمد بن محمد ، صحب يوسف بن الحسين ، ولقي رويما ، وهو من أفتى المشايخ .. انظر : طبقات الصوفية ص٤٧٥ .

<sup>(</sup>٢) تاريخ بغداد ٣٩٤/١ ، وسير أعلام النبلاء ١٦٨/١٣ .

<sup>(</sup>٣) طبقات الصوفية ص ٢٠٦ ، وحلية الأولياء ١٨٩/١٠ .

<sup>(</sup>١) الفهرست لابن النديم ص ٣١٩.

<sup>( • )</sup> طبقات الصوفية ص ١٥٠ ، والرسالة القشيرية ص ٤٣٠ .

<sup>(</sup>۱) الأعلام ١٣٢/٢.



له حاتم ، وإنه يفضل الولاية على النبوة " (1) . وقال شيخ الإسلام بن تيمية : تكلم أبو عبد الله محمد بن علي الحكيم الترمذي في كتاب ختم النبوة بكلام مردود ، مخالف للكتاب والسينة وإجماع السلف والأئمة ، حيث غلا في ذكر الولاية (٢) له مشاركة في الحديث ، ومن أشهر كتبه " نوادر الأصول في أحاديث الرسول " .

• ١- وأبو الحسن علي بن محمد بن أحمد (٣) (ت ٣٣٨هـ) له من الكتب في السزهد كالكتاب الكبير الذي يحتوي على أربعين كتابا منها: كتاب قيام الليل، وكتاب المستحابين، وكتاب المراقبة، وكتاب الصمت، وكتاب الخوف، وكتاب التوبة، وكتاب الصبر، وكتاب التواضع، وكتاب الإخلاص، وكتاب فضل الفقر على الغنى، (٤) وغير الصبر، وكتاب المؤلفة في الزهد والورع والرقائق... إلا أن هذه الكتب المدونة المذكورة السابقة معظمها غير موجودة ومطبوعة.

وبعد العرض لبعض الكتب المصنفة في التصوف في القرن الثالث الهجري لا بد من التنسبيه بهذه الكتب المدونة كما قال شيخ الإسلام ابن تيمية: " إن المذكور عن سلف الأمة وأئمتها من المنقولات ينبغي للإنسان أن يميز بين صحيحه وضعيفه ، كما ينبغي ذلك في المعقولات والنظريات ، وكذلك في الأذواق والمواحيد والمكاشفات والمخاطبات فإن كل من صنف في هذه الأصناف الثلاثة فيها حق وباطل ، ولا بد من التمييز في هذا وهذا .

وجماع ذلك: إن وافق كتاب الله على وسنة رسوله الثابتة عنه ، وما كان عليه أصحابه فهو حق ، وما خالفه ذلك فهو باطل " (°) .

<sup>(</sup>۱) انظر: سير أعلام النبلاء ٢٣٩/١٣ - ٤٤٢ .

<sup>(</sup>٢) محموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية ٣٧٣/١١ .

<sup>( &</sup>lt;sup>۳)</sup> هــو علي بن محمد بن أحمد بن الحسن ، البعدادي ، الواعظ ، المشهور بالمصري ، قال البعدادي : صنف في الزهد كتبا كثيرة ، وكان له مجلس وعظ . انظر : سير أعلام ٣٨١/١٥ .

<sup>(</sup>  $^{(i)}$  الفهرست ص  $^{-89}$  س  $^{-89}$  ، وتاريخ بغداد  $^{(i)}$  ، وسير أعلام النبلاء  $^{(i)}$  .

<sup>(°)</sup> مجموع فتاوی شیخ الإسلام ابن تیمیة ، ۸۲/۱۱ .



### المبدث الرابع

## أهم رجال التحوف في القرنين الثاني والثالث المجريين

بناء على ما سبق ذكره من أن اسم الصوفية قد ظهر في القرن الثاني الهجري ، وأن في أثناء المائة الثانية عبر بعض الناس وتحدثوا عن الزهد بلفظ الصوفي ، لأن لبس الصوف أصبح ظاهرة عند فئة من الزهاد فإننا سنعرض نماذج من الأعلام الصوفية مستندين إلى ما كتبه كتّاب تراجمهم ، حيث إننا وجدناهم – أيضا – يلمحون إلى وجود الاسم في القرن المذكور ، بل يعبرون – عن تبنيهم لهذا الرأي – تعبيرا عمليا ، حينما اعتبروا بعض الأعلام وهم ممن كانوا في أثناء القرنين الثاني والثالث الهجريين ، في الطبقة الأولى من الطبقات الصوفية .

وإذا تحدث عن هؤلاء الأعلام فلا بد أن لا يغيبوا عن أذهاننا ألهم من الشخصيات القريبين من عهد النبوة والرسالة ، ومن الذين عاشوا في المرحلة الأولى من مراحل التصوف ، وقد كان معظمهم من طبقات العباد والزهاد ، والذي يغلب عليهم العزلة والوحدة ، أو السزهد في الدنيا مع التزامهم في الغالب بتعاليم ديننا الحنيف ، ومع التغليب عليهم حانب الحوف الشديد والبكاء الطويل .. وهم أهل الورع والتقوى والإحلاص والصدق والتواضع والمراقبة والإحسان .. ومع ذلك فإن منهم من ابتعد عن حادة الصواب ، ووقعوا في الأحطاء الواضحة والانحرافات الخطيرة .

## ١- إبراهيم بن أدهم (ت ١٦١هـ)

هـو الإمـام العارف ، سيد الزهاد ، من أهل بلخ بخراسان ، كان من أبناء الملوك والمياسير ، ثم تـرك طريقته في التزين بالدنيا ، ورجع إلى طريقة أهل الزهد والورع (۱) ، وكـان طويـل التفكير ، كثير الذكر ، مرابطا وسائحا في الأرض طلبا للحلال ، سخيا حيث أجمع الزهاد على كرمه وسخائه (۲) .

وقال مذكرا أصحابه ومن جاء بعده : بأن أشد الجهاد جهاد الهوى ، وأن من منع نفسه هواها فقد استراح من الدنيا وبلائها ، وكان محفوظا معافى من أذاها ، وبين أن : من

<sup>(</sup>١) انظر: طبقات الصوفية ص ٢٧، وسير أعلام النبلاء ٣٨٧/٧.

<sup>(</sup>٢) انظر : حلية الأولياء ٤٤٠/٧ .



أراد أن يصل إلى درجة الصالحين فلا بد لــه أن يجتاز مراحل العقبات (١) ، والتي تشير إلى التشدد في النفس ، والمبالغة في الدين ..

وما يقول إبراهيم بن أدهم من المجاهدة الشاقة ، له مردود لبعض الكتّاب والصوفية الذين حاءوا بعده ، فهذا نيكولسون ذكر بأن احتياز هذه العقبات ما هو إلا الوصول إلى معرفة الله على الله وأن إبراهيم قد اقترب هنا من فكرة المعرفة ، ولكنه حاول أن يوصلها بالفكرة الغنوصية ، وهي فكرة قد أثرت في بعض الصوفية في القرنين الثالث والرابع الهجريين وما بعدهما .

وقد شبه الدكتور عبد الرحمن بدوي حياة إبراهيم بن أدهم بحياة حوتاما بوذا مؤسسة الديانة البوذية (٢) ، غير أن هذا القول يجانب الصواب ، وإن كان في كلام إبراهيم نسوع من المبالغة في تعذيب النفس ، والتشدد في العبادة ، واليأس من كل ما في هذه الدنيا مسن السنعم السبي أحلها الله الله العباده ، لأن الإسلام لم يأمر بمعاقبة النفس وإذلالها ؛ بل بسالعكس أمر بالاهتمام بالجسد والاعتناء به حتى يكون حسدا سليما معافى ، يستطيع أن يقسوم بأداء دوره المنوط به على أتم وجه في هذه الحياة ، حيث بين الله على ورسوله الأمرور التي إذا فعلها الإنسان يصبح وليا من أوليائه في ، فلا حاجة إلى الرياضات الشاقة التي تقود الإنسان إلى الهلاك والابتعاد عن تعاليم الدين الصحيح .

وقل المقارنة بين حياة إبراهيم وجوتاما بوذا بعيدة لاختلاف الشخصيتين في الاعتقاد والعمل ؛ فإبراهيم بن أدهم شخص يؤمن بالله على المنها بوذا وثني ، وحياته حياة الذل والرذيلة بعيدة عن شعيرة الآداب الإسلامية ، ويكفينا في شخصية إبراهيم خيرا وصلاحا قول الحافظ ابن حجر العسقلاني : " أبو إسحاق البلخي الزاهد ، صدوق (٦) ، " وقول النسائي : " هو ثقة مأمون ، أحد الزهاد " (١) .

وإبراهيم بن أدهم له عبارات عبر فيها عن بعض موضوعات التصوف ، فقد تحسدت عن المحبية حينما قال: " لو أن العباد علموا حب الله على لقل مطعمهم ومشرهم وملبسهم وحرصهم ، وذلك أن ملائكة الله أحبوا الله فاشتغلوا بعبادته عن غيره ، حتى إن

<sup>(</sup>۱) انظر: ص ۷٦

<sup>(</sup>٢) ا نظر : تاريخ التصوف الإسلامي من البداية حتى نهاية القرن الثاني الهجري ص ٢١٨ .

<sup>(°)</sup> تقریب التهذیب ۲/۱ = ٤٧ .

<sup>(</sup>٤) سير أعلام النبلاء ٣٨٨/٧ .



منهم قائما وراكعا وساحدا منذ خلق الله الدنيا ما التفت إلى من عن يمينه وشماله اشتغالا بالله رئيلة وبخدمته " (١) .

وكذلك في التوبة حينما سئل: ما علامة التوبة ؟ فقال: " إدمان البكاء على ما سلف من الذنوب ، والخوف المقلق من الوقوع فيها ، وهجران إخوان السوء ، وملازمة أهل الخير " (٢) .

أما الزهد فيقول عنه: إن الزهد ثلاثة أصناف: فزهد فرض، وزهد فضل، وزهد سلامة ، فالفرض هو الزهد في الحرام، والفضل هو الزهد في الحلال، والسلامة هو الزهد في الشبهات (٣). ويقول: "الزاهد يكتفي من الأحاديث والقال والقيل، وما كان وما يكسون بقولسه تعالى: ﴿ لِأَيِّ يَوْمٍ أُجِّلَتْ . لِيَوْمِ الْفَصْلِ . وَمَا أَدْرَاكَ مَا يَوْمُ الْفَصْلِ . وَيَالًا يَوْمُ الْفَصْلِ . وَمَا أَدْرَاكَ مَا يَوْمُ الْفَصْلِ . وَيَالًا يَوْمُ عَلَيْكَ يَوْمٍ عَلَيْكَ الْيَوْمَ عَلَيْكَ كَفَى بِنَفْسِكَ الْيَوْمَ عَلَيْكَ حَسِيبًا ﴾ (ق) " (١) .

ويقول في التوكل بأنه: طمأنينة القلب لموعود الله (٧).

بينما يبين الصبر بأن " العبد لا يتم رحاؤه لثواب الله تعالى حتى يحتمل نفسه على الصبر ، فقال رحل ممن كان معه وأي شيء الصبر ؟ فقال : إن أدبى منازل الصبر أن يروض العبد نفسه على احتمال مكارم الأنفس ، قال قلت : ثم مه ؟ قال : إذا كان محتملا للمكاره أورث الله قلبه نورا ، قلت : وما ذلك النور ؟ قال : سراج يكون في قلبه يفرق بين الحق والباطل " (^) .

<sup>(</sup>١) حلية الأولياء ٣٧/٨ ، ٣٨ ، وطبقات الأولياء ص ٧-٨ .

<sup>(</sup>٢) طبقات الأولياء ص ١٤ ، وانظر : سير أعلام النبلاء ٣٨٩/٧ .

<sup>(</sup>٣) حلية الأولياء ٢٦/٨ - ٢٧ ، وانظر أيضا : ٣٦ ، ٢٠/٨ .

<sup>(؛)</sup> سورة المرسلات ، الآيات ( ١٢ – ١٥ ) .

<sup>(</sup> ٥ ) سورة الإسراء ، الآية ( ١٤ ) .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> حلية الأولياء ٧٣/٨ .

<sup>(</sup> v ) طبقات الأولياء ص ١٣ - ١٥ .

<sup>&</sup>lt;sup>( ۸ )</sup> طبقات الصوفية ص ۲۲ .



### ۲- داود الطائي (ت ١٦٥هـ)

كسان أحد الأولياء ، شغل نفسه بالعلم والفقه وغيره من العلوم ، وكان يختلف إلى الإمسام أبي حنيفة ، ثم اختار العبادة والزهد ، ولزم الصمت ، وآثار الخمول ، وفر بدينه ، وأغرق كتبه في الفرات (١) رغبة في التزهد والتعبد .

تـزهد لمـا كان يمر يوما ببغداد فنحاه الناس عن الطريق بين يدي حميد الطوسي ، فالـتفت داود فـرأى حميدا فقال داود: أف لدينا سبقك بها حميد ، ولزم البيت وأخذ في الجهد والعبادة (٢) .

وقيل : إنه كان يجالس أبا حنيفة ، فقال له أبو حنيفة : يا أبا سليمان أما الأداة فقد أحكمناها ، فسأله داود : فأي شيء بقي ؟ فقال أبو حنيفة : العمل به ، ويقص هو نفسه ، فنازعتني نفسي إلى العزلة والوحدة ، فقلت لنفسي : حتى تجلس معهم ولا تتكلم في مسألة ، وكانت المسألة تمر بي ، وأنا إلى الكلام فيها أشد نزاعا من العطشان إلى الماء البارد ، ولا أتكلم به ، ثم صار أمره إلى ما صار (٢) .

قال الذهبي: حرَّب نفسه ودربها حتى قوي على العزلة (٤).

ففي هذه الحالة وضع داود الطائي للصوفية الذين جاءوا بعده ما يسمونه طريق تصفية السنفس والتخلص من الاغترار بما ، لأنه يفرض على نفسه الصمت والصوم عن الكلام ، أو يدحل نفسه فيما يسمى بمرحلة قطع العلائق كما هي عند المتصوفة .

ثم أعلن موقفه من الدنيا حينما قال أبو الربيع الواسطي لــه: أوصني ؟ فقال: صم عـن الدنيا واجعل فطرك الموت ، وفر من الناس كفرارك من الأسد (٥). ولكن مع هذا الموقف الشديد تراجع عنه حينما قال: " ارض باليسير من الدنيا مع سلامة الدين ، كما

<sup>(</sup>١) تاريخ بغداد ٢٢١/١١ ، وطبقات الأولياء ص ٢٠٠ ، وسير أعلام النبلاء ٤٢٢/٧ ، وصفة الصفوة ١٣١/٣

<sup>(</sup>٢) طبقات الأولياء ص ٢٠٠ .

<sup>(</sup>٣) حلية الأولياء ٣٩٨/٧ .

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء ٤٢٣/٧ .

<sup>(</sup>٥) حلية الأولياء ٤٠١/٧ ، والرسالة القشيرية ص ٤٢٣ .



رضي أهل الدنيا بالدنيا مع فساد الدين " (١) ، " صاحب أهل التقوى فإنهم أيسر أهل الدنيا مؤونة عليك وأكثرهم لك معونة " (٢) .

كما وضع مصطلح المريد والزاهد حينما قال: إن من علامات المريدين في الدنيا ترك كل حليس لا يريد ما يريدون (٢) ، وقد نقل إبراهيم بن أدهم عنه قولا يبلغ في أعماق السزهد ؛ بل في أعماق التصوف حينما قال: " إن للحوف تحركات تعرف في الخائفين ، ومقامات يعرفها المحبون ، وازعاجات يفوز بها المشتاقون ، وأن أولئك هم الفائزون " (٤) .

وكان يناجي ربه في الليل فيقول: "إلهي همك عطل علي الهموم الدنيوية ، وحال بين وبين الرقاد" (٥). قال الدكتور علي النشار معلقا على هذا النص: "وهذا كلام خطير في أعماق التصوف ، ولا حرم بعد ذلك أن أتاه كبار الزهاد من كل مكان ، كالفضيل بن عياض ، وعبد الله بن المبارك ، وسفيان بن عيينة ، وسفيان الثوري ، وكان سفيان يبكي بين يديه ، كما كان له أثره الكبير في أبي سليمان الداراني .

ومن هنا نرى أنه انبثق في أعماق هذا الفقيه الخوف العارم ، وحوف مشوب بالحب الشمديد ..والشوق ، فعاش حياة زاهدة قاسية لم تعرفها الكوفة فعلا ، وقد امتلأت كتب التصوف بالأحبار التفصيلية عن تزهده " (١) .

وبلا شك أن ما نراه منه من لزوم الصمت لفترة طويلة يعتبر تشددا ومبالغة في الدين ، لأن الإسلام أمرنا أن نقول حيرا إلا إذا اقتضى الصمت ، قال رسول الله الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله الله واليوم الآخر فليقل حيرا أو ليصمت " متفق عليه (٧) .

<sup>(</sup>١) طبقات الأولياء ص ٢٠١ .

<sup>(</sup>۲) حلية الأولياء ٤٠٢/٧ .

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر نفسه ٤٠٠/٧

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه ٤٠٢/٧ .

<sup>(</sup>٥) الرسالة القشيرية ص ٤٢٢ .

<sup>(</sup>٦) نشأة الفكر الفلسفي في الإسلام ٢٥٠/٣ .

<sup>( &</sup>lt;sup>۷)</sup> أخرجه البخـــاري مع الفتح ، في كتاب الأدب ، باب من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فلا يؤذ جاره ١٢/ ٩٥ ( ح ٢٠١٨ ) ومسلم في كتاب الإيمان ، باب الحث على إكرام الحار .. ، ٦٨/١ ( ح ٤٧ ) .



# ٣- الفضيل بن عياض (ت ١٨٧هـ)

أبرز حدث في تاريخه توبته ، فقد كان شاطرا يقطع الطريق ، ثم عشق حارية ، فبينما هــو يرتقي الجدران إليها ، إذ سمع تاليا يتلو ﴿ أَلَمْ يَأْنِ لِلَّذِينَ آمَنُوا أَن تَحْشَعَ قُلُوبُهُمْ لِذَكْرِ اللهِ ﴾ (١) . فلما سمعها قال : بلى يا رب ! فقد آن ، فرجع فآواه الليل إلى حربة ، فإذا فيها رفقــة ، فقال بعضهم : حتى نصبح فإن فضيلا على الطريق يقطع علينا ، قال : ففكرت ، وقلت : أنا أسعى بالليل في المعاصي ، وقوم من المسلمين هاهنا يخافونني وما أرى الله ساقني اليهم إلا لأرتدع ، اللهم إني قد تبت إليك ، وجعلت توبتي مجاورة البيت الحرام (٢) .

فهـــذه الحكاية ذكرها القشيري (٣) أيضا وابن الملقن (٤) وابن حلكان (٥) وغيرهم ، وقــد ذكــرها مؤرخو الصوفية عن سبب تزهد الفضيل لتدعيم طريق الزهد والتصوف ، والدعوة إلى التوبــة .

وقد كان الفضيل بن عياض دائم الحزن شديد التفكير ، إذا ذكر الله وتليت آياته ظهر به الخوف والحزن ، وفاضت عيناه ، وبكى حتى يرحمه من بحضرته ، وكان إذا خرج في حسنازة مع الناس لا يزال يعظ ويذكر ويبكي حتى لكأنه يودع أصحابه ، حتى إذا بلغ المقرة حلس واستغرق في الحزن والبكاء .. وكان شديدا على محاسبة نفسه وعمله في هذه الحياة (٢) .

أما طريقته في العبادة وكيفية قضاء وقته فكانت على النحو الذي ذكره إسحاق بن إبراهيم فقال: " ما رأيت أحدا أخوف على نفسه ولا أرجى للناس من الفضيل، كانت قدراءته شهية بطيئة مترسلة، كأنه يخاطب إنسانا، وكان إذا مر بآية فيها ذكر الجنة تردد فيها وسال، وكانت صلاته بالليل أكثر ذلك قاعدا، يلقى له حصير في مسجده

<sup>(</sup>١) سورة الحديد ، الآية (١٦).

<sup>(</sup>۲) سير أعلام النبلاء ۲۲۳/۸ .

<sup>(&</sup>lt;sup>r)</sup> انظر: الرسالة القشيرية ص ٤٢٤.

<sup>(</sup>١) انظر : طبقات الأولياء ص ٢٦٦ .

<sup>(</sup>٥) انظر: وفيات الأعيان ٨٧/٤.

<sup>(</sup>٦) انظر : حلية الأولياء ٨٧/٨– ٨٩ .



فيصلي من أول الليل ساعة حتى تغلبه عينه ، فيلقي نفسه على الحصير فينام قليلا ثم يقوم فإذا غلبه النوم نام ، ثم يقوم هكذا حتى يصبح .. " (١) .

وكان يربط بين الإيمان والزهد ربطا وثيقا ، بحيث لا يكون الإيمان إيمانا صحيحا إلا مع الزهد ، فيرى أن العبد لا يبلغ حقيقة الإيمان حتى يعد البلاء نعمة والرحاء مصيبة، وحتى لا يبالي من أكل الدنيا ، وحتى لا يحب أن يحمد على عبادته لله ﷺ (٢) .

لـــذا ، يــرى أن مفتاح الخير كله هو الزهد في الدنيا ، حيث سئل عن الزهد فيها ؟ فقال : القناعة فهي الغنى ، وسئل عن الورع ؟ فقال : احتناب المحارم ، وسئل عن التواضع ؟ فقال : أن تخضع للحق .

أما رأيه في الحب الإلهي فيتضح عند حديثه عن صفة الترول لله كل بأن الله تعالى يسترل كل ليلة إلى سماء الدنيا فيقول: من ادعى محبتي إذا حنه الليل نام عني! أليس كل حبيب يحب خلوة حبيبه ؟ هأنذا مطلع على أحبائي إذا جنهم الليل مثلت نفسي بين أعينهم فخاطبوني على المشاهدة ، وكلموني على حضوري ، غدا أقر أعين أحبائي في حناتي (٣).

#### ٤ - شقيق البلخي (ت ١٩٤هـ)

هـو أبو علي ، شقيق بن إبراهيم الأزدي ، من أهـل بلخ . يقول السلمي عنه : " وأظنه أول من تكلم في علوم الأحوال بكور خراسان "، حدث عن أبي حنيفة ، وصحب إبراهيم بن أدهم ، وأخذ عنه الطريقـة (٤) .

يروي شهقيق أن السبب في سلوكه طريق التصوف هو أنه كان قد حرج إلى بلاد السبرك لتجارة ، وهو حدث إلى قوم يقال لهم الخصوصية وهم يعبدون الأصنام ، فدخل إلى بيت أصنامهم ، وعالمهم فيه حلق رأسه ولحيته ، ولبس ثيابا حمراء أرجوانية ، فقال له شهقيق : إن ههذا الذي أنت فيه باطل ، ولهؤلاء ولك ولهذا الخلق حالق ، فقال له الخادم : ليس يوافق قولك فعلك ، فقال له شقيق : كيف ذاك ؟ قال : زعمت أن لك حالقا رازقا قادرا على كل شيء ، وقد تغيبت إلى هاهنا لطلب الرزق ولو كان كما تقول فإن الذي يرزقك هاهنا هو الذي يرزقك هاهنا هو الذي يرزقك ثم ، فكان هذا سبب زهدي .

<sup>(</sup>١) حلية الأولياء ٨٩/٨ ، وطبقات الأولياء ص ٢٧٠ .

<sup>(</sup>۲) انظر: حلية الأولياء ٩٦/٨ ، ٩٧ .

<sup>(</sup>۳) انظر: المصدر نفسه ۱۰۲/۸.

<sup>(</sup>۱) طبقات الصوفية ص ٦١



ولذلك رجع وتصدق جميع ما ملك وطلب العلم (١).

ويقول: كنت شاعرا فرزقني الله التوبة ، وحرجت من ثلاثمائة ألف درهم ، ولبست الصوف عشرين سنة ، ولا أدري أني مراء حتى لقيت عبد العزيز بن داود فقال: ليس الشان في أكل الشعير ولبس الصوف ، الشأن أن تعرف الله بقلبك ، ولا تشرك به شيئا ، وأن ترضى عن الله على ، وأن تكون بما في يد الله أوثق منك بما في أيدي المحلوقين (٢) .

من هنا صار محور زهد شقيق قائما على مقالة عبد العزيز بن داود " فالجنة عنده لا تنال إلا بمعرفة الله على بالقلب واللسان والسمع ، وبالثقة بما في يد الله ، والرضا بقسمة الله على ، وكذلك فالنجاة من النار مرهونة بمعرفة الله ، ومعرفة الإنسان لنفسه ، ومعرفة أمر الله وغدو الله وعدو نفسه . والاستقامة تتحقق عنده بأربعة أشياء ؛ عدم ترك أمر الله لشدة ، ولا لرخاء ، وعدم العمل بموى النفس ، ولا هوى أحد " (") .

وتاج الزاهد عنده ثلاث خصال: "أن لا يميل مع الهوى ، وأن ينقطع للزهد بقلبه ، وأن ينقطع للزهد بقلبه ، وأن يذكر كلما خلا مدخله في قبره ، والجوع والعطش والعري وطول القيامة والحساب والفضيحة . فإذا ذكر ذلك شغله عن ذكر دار الغرور " (٤) .

#### ٥- معروف الكرخي (ت ٢٠٠هـ)

هـو العابد ، المنسوب إلى كرخ (٥) بغداد ، وكان أحد المشتهرين بالزهد والعزوف عن الـدنيا .. (٦)

يقول كتّاب التراجم أن معروفا كان من أبوين نصرانيين ، فأرسلاه إلى مؤدبهم فقال له : إن الله ثالث ثلاثة ، فكان حوابه عليه بل هو الله أحد ، فضربه وأسلم على يد علي بن

<sup>(</sup>١) انظر: حلية الأولياء ٦٣/٨ ، وسير أعلام النبلاء ٣١٣/٩ .

<sup>(</sup>۲) المصدر نفسه ٦٤/٨ . وسير أعلام النبلاء ٣١٤/٩ .

<sup>(</sup>r) انظر: المصدر السابق ١٤/٨ - ٦٥ .

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه ٦٦/٨.

<sup>( °)</sup> كانت الكرخ أولا في وسط بغداد والمحال حولها ، فأما الآن فهي محلة وحدها ، فبين شرقها والقبلة محلة باب البصرة ، وبينهما نحو شوط فرس ، وفي جنوب بما المحلة المعروفة بنهر القلائين ، وعن يسار قبلتها محلة تعرف بباب المحوّل . انظر : معجم البلدان ، لياقوت الحموي ٥٠٨/٤ .

<sup>(</sup>٦) انظر : تاريخ بغداد ١٩٩/١٣ ، وحلية الأولياء ٤٠٤/٨ ، وطبقات الحنابلة ٣٨١/١ .



موسى الرضا ورجع إلى أبويه فأسلما (١) . غير أن ثمة رواية أخرى تؤكد أن أباه كان صابئا من أهل بمريان من قرى واسط .

قابل سفيان بن عيينة بعض أهل بغداد فسألهم عن معروف الكرحي ذلك الحبر الذي فيهم مؤكدا لهم أن أهل تلك المدينة لا يزالون بخير ما بقي فيهم معروف الكرحي (٢)، وحاء رحل من الشام إلى معروف يسلم عليه ، وأخبره بأنه رأى في المنام قائلا يقول له: " اذهب إلى معسروف فسلم عليه ، وأخبره أنه معروف في أهل الأرض ومعروف في أهل السماء " (٣) لذا ، ذكره الكلاباذي ضمن رحال الصوفية ، ومن نطق بعلومهم ، وعبر عن مواحيدهم ، ونشر مقاماتهم ، ووصف أحوالهم قولا وفعلا بعد الصحابة رضوان الله عليهم (٤) .

من أقواله التي تنم عن زهده وتصوفه حثم على التوكل والعمل ، فقد قال لرحل : "توكل على الله حتى يكون هو معلمك و أ نيسك وموضع شكواك .. فإن الناس لا يسنفعونك ولا يضرونك ولا يمنعونك ولا يعطونك " (٥) وهذا التوكل لا يعني الكسل والحنوع ، بل يكون شغل الإنسان دائما في الله على وفراره إليه ، وحينما سئل معروف عسن علامة الأولياء فكان حوابه على ذلك ثلاثة : أولها أن تكون همومهم لله على والأخرى أن يكون شغلهم في الله ، والثالثة أن يكون فرارهم إليه ، ويضاف إلى ذلك ما قاله معروف : " إن الله إذا أراد بعبد خيرا فتح عليه باب العمل وأغلق عنه باب الجدل " (٢) .

ويستنبط رأيه في التوكل – كذلك – من خلال أدعيته التي تدل على الثقة بالله ﷺ ، وهو يقول : " اللهم إن قلوبنا وحوارحنا بيدك لم تملكنا منها شيئا ،

<sup>(</sup>١) انظر: الرسالة القشيرية ص ٤٢٧ ، وطبقات الأولياء ص ٢٨١ ، وصفة الصفوة ١٩٧/٢ .

<sup>(</sup>۲) انظر : تاریخ بغداد ۲۰۱/۱۳ ، وطبقات الحنابلة ۳۸۲/۱ .

<sup>.</sup>  $\xi 1. - \xi . 9/\Lambda$  حلية الأولياء (r)

<sup>(</sup>٤) انظر: التعرف للكلاباذي ص ١١.

<sup>(°)</sup> حلية الأولياء ٤٠٤/٨ ، وطبقات الصوفية ص ٨٧ .

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق ١١/٨ .



إن فعسلت ذلك بمما فكن أنت وليهما " $^{(1)}$ . ولكنه لا ينفي حانب المسؤولية الفردية ، إذ يرى أن السبب في أداء سحدتي السهو كان عقاباً للقلب لأنه اشتغل وغفل عن الصلاة  $^{(7)}$ .

ويقول: "طلب الجنة بلا عمل ذنب من الذنوب ، وانتظار الشفاعة بلا سبب نوع مسن الغرور ، و ارتجاء رحمة من لا يطاع جهل وحمق ". ويقول أيضا: " إذا أراد الله بعبد خيرا فتح الله عليه باب العمل وأغلق عنه باب الفترة والكسل " (").

ويؤكد هذا الاتجاه المعبر عن حب معروف للعمل ومداومته له ، حينما حدث له أن قص إنسان شاربه فلم يفترمن الذكر، قال :كيف أقص ؟ قال أنت تعمل وأنا أعمل (٤).

فالعبارات السابقة تدل على أن معروف الكرخي يحض على العمل ، ويحث على الأخذ بالأسباب ، وهو المبدأ الذي يشجع عليه الكتاب والسنة ، ويحرص على امتثاله زهاد السلف الصالح . فمعروف خير مثال يحتذى في مجال العمل ، وقد قال له بعض أصحاب داود الطائي : " إياك أن تترك العمل فإن ذلك يقربك إلى رضا مولاك ، فقلت : وما ذلك العمل ؟ قال : داوم طاعة ربك ، وخدمة المسلمين والنصيحة لهم " (°) .

وأماعن كرامته التي تتأيد بها ولايته وحب الله وقل له فقد أورد البغدادي كثيرا من هـذه الكرامات وكذا أبو نعيم أنه قيل لمعروف: يا أبا محفوظ لو سألت الله أن يمطرنا وكان يوما شديد الحر، فقال: ارفعوا إذًا ثيابكم فما أن يتموا رفع ثيابهم حتى جاء المطر. وقيل لـه: بلغني أنك تمشي على الماء ؟ فقال: "ما مشيت قط على الماء ولكن إذا هممت بالعبور جمع لي طرفاه فأتخطاها " (٢). ولكن رغم ذلك كله كان معروف يفضل أن لا يستحدث عن الكرامات ؛ بل كان دائما يحاول إخفاءها مماكان له أثر كبير في تصوف أبي القاسم الجنيد.

ومـا ذكـرنا من النماذج لأبرز الأعلام الصوفية في القرن الثاني الهجري ما هي إلا لحـات مـن حياتهم وهم – بلا شك – من زهاد السلف الصالح ، ومن أصحاب القرون

<sup>(</sup>۱) طبقات الصوفية ص ۸٦ ، وتاريخ بغداد ١٩٩/١٣ .

<sup>(</sup>۲) طبقات الحنابلة ۲۸۲/۱ .

<sup>(</sup>r) طبقات الصوفية ص ٨٩.

<sup>(</sup>١) حلية الأولياء ٨/٥٠٨ .

<sup>(</sup>  $^{\circ}$  ) الرسالة القشيرية ص ٤٢٧ – ٤٢٨ ، ووفيات الأعيان ٣١٩/٤ .

<sup>(</sup>۲) تاریخ بغداد ۲۰۲/۲۰۳ - ۲۰۷



الأولى ، التي شهد لهم رسول الله على حينما قال : "حير الناس قرني ثم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم .. " (١) . وقد آثروا الحياة الدنيا على الآخرة حيث لا يأخذون منها إلا بقدر الحاجة وكان لهم طابع سلوكي عملي ، عرفوا المحبة والخشية ، وتقربوا إلى الله على بالعبادات ، وذلك من خلال النظر في آيات الكتاب والاقتداء بالرسول في ، وبما أن العقائد الإيمانية قد سيطرت عليهم ، فإنهم وضعوا نصب أعينهم ضرورة الإذعان والخضوع للهيمنة الإلهية التي تحكم سلوكهم ، و يكثرون من أداء العبادات للتقرب إلى الله على ، والتقشف حشية الحساب ، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر لإقامة المجتمع المسلم الصحيح .

وقد ذكر نيكولسون هؤلاء بألهم من المتصوفين الزهاد ، وأن تصوفهم كان – أو على الأقل من المحتمل أنه كان – وليدا لحركة الإسلام ذاته ، وأنه كان نتيجة لازمة لفكرة الإسلام عن الله عن الله عن أنه وهي فكرة لم يكن من الممكن أن ترضى ذوي الترعات الروحية من المسلمين ، ولكن تصوفهم لم يكن إلا تصوفا معتدلا بالرغم من ألهم ذهبوا في أساليب الزهد والرضا إلى أبعد حد ممكن ، غير ألهم كانوا بعيدين كل البعد عن أحوال الجذب والوجد ، وما لزم عنهما من البحوث النظرية الجريئة التي ظهرت في التصوف في العصر المتأخر (٢) .

وما قاله نيكولسون فيه نوع من الصحة بعد أن قرأنا صفحات من حياة هؤلاء الأعلام ، الذين من الصعوبة بمكان أن نميز بين صفاقم كزهاد أو وعاظ ، أو سماقم كفقهاء ومحدثين ، لأن هذه الدوائر تتداخل بحيث يتعذر إقامة الفواصل بينها ، ولأنها تتصل بالدائرة الكبرى التي تحيط بها وهي دائرة الإسلام العظيم (٣) .

<sup>(</sup> ۱ ) أخرجه البخاري في فضائل الصحابـــة ، بـــاب فضل أصحـــاب النبي ﷺ ۲/۳ ( ح ٣٦٥٠ ) ، ومسلم في فضائل الصحابة ، باب فضل الصحابة ١٩٦٤/٤ (ح٢٥٣٤ ) .

 <sup>(</sup>۲) انظر : في التصوف الإسلامي وتاريخه ص ٣ - ٤ .

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن تيمية والتصوف ص ١٩٥.



#### ٦- أبو سليمان الدارايي (ت ١٥٥هـ)

هــو الإمــام الكبير ، زاهد العصر ، من أهل واسط، نزح إلى الشام ، سمع الحديث الكثير ، ولقي سفيان الثوري وغيره ، ولكنه اشتغل بالتعبد عن الرواية (١) .

قال الخطيب البغدادي بإسناده عن جعفر بن أحمد بن أبي المثنى الموصلي يقول: رأيت أبا سليمان الداراني ببغداد سنة ثلاث ومائتين أو أربع ومائتين مخضوب اللحية ، لسه شعيرة في مسجد عبد الوهاب الخفاف ، فقيل له : إن عبد الوهاب الخفاف يقول بشيء من القدر ، فترك الصلاة في مسجده ، وذهب إلى مسجد آحر . وفي هذا الخبر إن صح يعد أبو سليمان سنيا سلفيا على عقيدة السلف الصالح .

ثم أضاف الخطيب بإسناده إلى أحمد بن أبي الحواري قال: سمعت أبا سليمان يقول: "ليس لمن ألهم شيئا من الخير أن يعمل به حتى يسمعه من الأثر، فإذا سمعه من الأثر عمل به وحمد الله حيث وافق ما في قلبه " (٢). وهذا القول موافق أيضا لما كانت عليه الجماعة من أصحاب السلف الصالح.

وقد ترجم له ابن الملقن في طبقات الأولياء (٣) ترجمة طويلة ، وكذا أبو نعيم في الحدلية (٤) وابن كثير في البداية والنهاية (٥) ، وابن الجوزي في صفة الصفوة (١) ، وقد اتفقوا جميعا على صلاح الداراني واتباعه المنهج السوي .

ولأبي سليمان الداراني أقوال كثيرة في صميم التصوف النظري ، وهي المعبرة عن لغة الحب الإلهي ، وهذه اللغة التي كانت لها شأن كبير عند الصوفية ، ويتضح ذلك من حلال حديث تلميذه أحمد بن أبي الحواري قال: " دخلت على أبي سليمان الداراني وهو يبكي ، فقال: " دخلت على أبي سليمان الداراني وهو يبكي ، فقال: يا أحمد و لم لا أبكي ؟ إذا حن الليل ونامت العيون ، وحسلا كل حبيب بحبيبه وافترش أهل المحبة أقدامهم ، وحرت دموعهم على حدودهم ، وتقطرت في محاريبهم ، أشرف الجليل في فنادى يا حبريل! بعيني من تلذذ بكلامي ،

<sup>(</sup>١) انظر: طبقات الصوفية ص ٧٥ ، وسير أعلام النبلاء ١٨٢/١٠ .

<sup>(</sup>۲) تاریخ بغداد ۲٤۸/۱۰ تاریخ بغداد ۲٤۹ – ۲٤۹

<sup>(</sup>۲) انظر: ص ۳۸۶ – ۳۹۷ .

<sup>(</sup>٤) انظر : ۲۹۲-۲۹۷

<sup>(</sup> ٥ ) انظر : ۲۳۰ – ۲۳۲ .

<sup>(</sup>٦) انظر: ۲۰۸ – ۲۰۸



واستراح إلى ذكري ، وإني لمطلع عليهم في خلواهم ، أسمع أنينهم وأرى بكاءهم فلم لا تسنادي فيهم يا حبريل: ما هذا البكاء ؟ هل رأيتم حبيبا يعذب أحباءه ؟ أم كيف يجمل بي أن آخذ قوما إذا حنهم الليل تملقوا لي (١) ، فيي حلفت ألهم إذا وردوا على القيامة لأكشفن لهم عن وجهي الكريم حتى ينظروا إلي وأنظر إليهم " (٢) .

وقـــال معلنا عن تمسكه بنظرية الحب والعفو والكرم الإلهي التي تنجيه من عذاب الله على إذ يقـــول في دعائـــه: " يـــا رب إن طالبتني بسريرتي طالبتك بتوحيدك، وإن طالبتني بذنوبي طالبتك بكرمك، وإن جعلتني من أهل النار أخبرت أهل النار بحيي إياك " (٣).

وقد يعاني كثيرا من المجاهدات فيرى في طاعة الله على لذة لا يجدها أهل اللهو بلهوهم ، فيقـول : " لو عوض الله على أهل الليل من ثواب أعمالهم ما يجدونه في قلوبهم من اللذة لكان ذلك أكبر من أعمالهم " (٤) .

وذكر الدكتور علي النشار أن أبا سليمان أول من استخدم مصطلح " أهل الليل " لقول من استخدم مصطلح " أهل الليل القول القول الليل ما أحببت البقاء في الدنيا " (°) ، ولكنه مع ذلك متبع للسلف في مجاهداته فلا يقبل منها إلا ما شهد بصحته الكتاب والسنة ، ويسعى إلى رزقه أولا ليحصل على لقمة العيش ، ثم يتعبد مستنكفا ممن ينتظر الطعام من إنسان آخر ، وهو يرجو عفو الله على عصن خطاياه ، ويكره الموت راحيا أن يمتد به العمر لاحتمال توبته . ولهذا تغلب عليه مجبة الله على الخوف منه لأن الحبيب في رأيه لا يمكن أن يعذب أحباءه (۲) .

وأما رأيه في الزهد فيميل إلى فكرة الزهد الإيجابي ، حيث لا يترك الدنيا ويهملها وإنما يعمل فيها من أحل الآخرة ممتثلا بمبدأ قطع كل علاقة تصرف العباد عن الله على ، فيقول : " وكل ما شغلك عن الله على من أهل ومال وولد فهو عليك شؤم " لأن الدنيا إذا سكنت في القلب رحلت منه الآخرة " (٧) . ويقول أيضا : " ليس العبادة عندنا أن تصف

<sup>(</sup>١) أي توددوا بكلام لطيف ، وتضرعوا فوق ما ينبغي .

<sup>(</sup>۲) الرسالة القشيرية ص ٤١١ - ٤١٢ .

<sup>(&</sup>lt;sup>٣)</sup> حلية الأولياء ٢٦٧/٩ .

<sup>(</sup>٤) صفة الصفوة ٢٠٢/٤ .

<sup>(</sup>٥) نشأة الفكر الفلسفي في الإسلام ٣٠٩/٣.

<sup>(</sup>٦) انظر: صفة الصفوة ٢٠٤/٤ . ٢٠٥



قدميك وغيرك يفت (١) لك ، ولكن ابدأ برغيفك فأحرزهما ثم تعبد (٢) ، أي ليس معنى السزهد والانقطاع إلى العبادة أن يقصر المرء في أداء واحباته من تحصيل رزقه ورزق عياله ، بل عليه أن يسعى في الاستغناء عن حاجة الناس ، ويحافظ على عزة نفسه وأن لا يذلها في هذا الميدان .

كانت نظرة أبي سليمان الداراني إلى طبيعة العمل واضحة في حد ذاته حيث يقول: " ما أحسب عملا لا يوجد له في الدنيا لذة يكون له في الآخرة ثواب الشراهد ليسس من ألقى غم الدنيا واستراح منها ؛ ولكن الزاهد من ألقى غمها وتعب في الآخرة (١٠).

نفهم من ذلك أن رأيه في مفهوم الدنيا موافق لما عليه السلف الصالح من أن الدنيا مرزعة الآخرة ، ولكنه يقول في عبارة أخرى بأن مفتاح الدنيا الشبع ، ومفتاح الآخرة الجوع ، وأصل كل خير في الدنيا والآخرة الخوف من الله ، وإن الله يعطي الدنيا من يحب ومن لا يحب ، وإن الجوع عنده في حزائن مدخرة فلا يعطي إلا لمن أحب خاصة (٥) . ولكن مع ذلك أين هذا من قول النبي الله اللهم إني أعوذبك من الجوع فإنه بئس الضجيع ) (١).

وقد كثرت الكلمات التي دعا فيها أبو سليمان إلى الجوع ، وينبغي أن لا نفهم هذه الكلمات على إطلاقها ، بل علينا أن نفهمها في ضوء التزامه بالكتاب والسنة ، حيث كان المقصود منها أن لا يصل الإنسان في أكله إلى حد الشبع ، فالشبع ضرره كبير ، لأنه يثقل الإنسان عن العبادة ، ويتعذر عليه حفظ الحكمة ، وتزداد عنده الشهوات . و لم يقصد أيضا حرمان النفس من شهوا ها كلها ، بل ينبغي أن يكون الإنسان متوسطا في الأمور في التعامل مع هذا الجانب ، وفي هذا يقول :

<sup>(</sup>١) يفت لك: أي يعد لك الطعام.

<sup>(</sup>۲) حلية الأولياء ٩/٢٧٨.

<sup>(</sup>r) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٤) حلية الأولياء ٢٨١/٩ . ٢٨٦ .

<sup>(°)</sup> تاریخ بغداد ۲۵۰-۲٤۸/۱۰ .

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود في كتاب الصلاة ، براب في الاستعادة ۹۱/۲ ، والنسائي ۲۹۳/۸ ، وذكره الألباني في صحيح أبي داود ( ۱۳۸۳ ) ، وصحيح ابن ماجه ( ۲۷۰۷ ) .



" إذا قدمت إليك شهوة وقد كنت تاركا لها فأصب منها شيئا يسيرا ، ولا تعط نفسك مناها ، فتكون قد أسقطت عن نفسك الشهوة ، وتكون قد نغصت عليها إذ لم تعطها شهوتها " (١) . وهذا المسلك يلتقي مع سنة الإسلام في عدم الشبع ، وقد ورد الحديث الشريف يحدد هذا الموضوع فقال النبي الله ( ما ملاً آدمي وعاء شرا من بطن ، بحسب ابن آدم لقيمات يقمن صلبه ، فإن كان لا محالة ، فثلث لطعامه ، وثلث لشرابه ، وثلث لنفسه " (٢) .

# ٧- بشر بن الحارث بن عبد الرهن الحافي (ت ٢٢٧هـ)

قال عنه الخطيب البغدادي: المعروف بالحافي مروزي سكن بغداد وهو ابن عم علي ابسن خشرم (٢) ، وكان ممن فاق أهل عصره في الورع والزهد ، وتفرد بوفور العقل وأنواع الفضل ، وحسن الطريقة واستقامة المذهب ، وعزوف النفس وإسقاط الفضول ، ثم ذكر أسماء شيوخه ومن روى عنه ، ثم قال : وكان الكثير الحديث إلا أنه لم ينصب نفسه للرواية وكان يكرها ودفن كتبه لأحل ذلك ، وكل ما سمع منه فإنما هو على سبيل المذاكرة ، واستمر الخطيب في ترجمته ، وأثنى على سيرته (٤) .

وقال عنه الحافظ ابن حجر: إنه الزاهد الجليل المشهور، ثقة قدوة من العاشرة (٥)، وترجم له ابن الملقن في طبقات الأولياء، وأفاض في الحديث عنه وقال: ولقب بالحافي لأنه حاء إلى الإسكاف يطلب منه شعسا لأحد نعليه وكان قد انقطع، فقال له الإسكاف: ما أكثر كلفتكم على الناس؟ فألقى النعل من يده، والأحرى من رجله وحلف بأن لا يلبس نعلا بعدها (٢).

<sup>(</sup>۱) إحياء علوم الدين ٩٩/٣ .

<sup>( &</sup>lt;sup>۲)</sup> أخرجه الترمذي في الزهد ، باب ما جاء في كراهية كثرة الأكل ١٨/٤ ( ح ٢٤٨٦) ، وذكره الألباني في صحيح سنن الترمذي ( ٢٤٩٩) .

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup> علي بن خشرم بن عبد الرحــمن بن عطاء بن هــلال ، أبو الحسن المروذي ، ابن أخت نشر الحافي ، الإمام الحافظ الصدوق ( ت ۲۵۷هـــ) . سير أعلام ۲/۱۱ ٥٥ ، والجرح والتعديل ۲/۲٥ .

<sup>(</sup>٤) انظر : تاريخ بغداد ۲۷/۷، ۸۰ .

<sup>(</sup> ٥ ) تقريب التهذيب ١٠٧/١

<sup>(</sup>٦) انظر: طبقات الأولياء ص ٩٩.



لا شك أن هذا العمل فيه شدة وتعذيب للنفس ، ولنا في رسول الله هي أسوة حسنة ، فقد أخبرنا بقوله في : ﴿ قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَةَ اللهِ الَّتِي أَخْرَجَ لِعبَادهِ وَالطَّيبَاتِ مِنَ الرِّزْقِ مَا الْقَيامَةِ كَذَلِكَ نُفَصِّلُ الآيَاتِ لِقَوْمٍ قُلُولُ هِ مَنْ الرَّفِل اللَّيَا خَالِصَةً يَوْمَ الْقِيَامَةِ كَذَلِكَ نُفَصِّلُ الآيَاتِ لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ ﴾ (١) . ومهما بلغ هؤلاء من الزهد والتقوى والورع والخوف فإلهم لا يبلغون ما بلغهم رسول الله هي من ذلك أبدا ، وقد رد النبي هي على مثل هؤلاء ردا قاطعا كما ورد في حديث له هي حينما أجاب على ثلاثة رهط الذين جاءوا إلى بيوت أزواجه هي ليسألوا عن عبادة النبي هي ، فلما أخبروا كما عزم أحدهم بالمداومة على القيام ، والثاني على الصيام ، والثالث على اعتزال النساء ، فرد عليهم الرسول هي بأنه يصوم ويفطر ، ويصلي ويرقد ، ويتزوج النساء ، ثم قال الرسول هي : (( من رغب عن سنتي فليس مني )(٢) .

هكذا نجد في سنة رسول الله في جميع نواحي الحياة المادية والمعنوية منهجا مباركا وسلوكا مثاليا لا يحيد عنه إلا من سفه نفسه ، وابتعد عن طريق الهدى والرشد والهداية ، ولا نقول في حق هؤلاء الزهاد مثل بشر بن الحارث الحافي أنهم حادوا الطريق السوي عنادا إلا أن اجتهادهم أدى إلى ذلك ، فالمحتهد مهما كان في حاله فإنه مأجور عند الله في بأجر واحد عند الخطأ و بأجرين عند الإصابة ، فلا ينبغي لأحد أن يفضل طريق هؤلاء على منهج النبي في وصحبه الكرام رضوان الله عليهم ومن تبعهم بإحسان إلى يوم السدين .

ولبشر الحافي أقوال تنم عن زهده وتصوفه حيث كان يقول: " خصلتان تقسيان القلب كثرة الكلام وكثرة الأكل " (٣) . وكان يقول: " الجوع يصفي الفؤاد ويورث العلم" . ويقول: " من أراد عز الدنيا وشرف الآخرة فعليه بثلاث: لا يأكل لأحد طعاما ، ولا يسأل أحدا حاجة ، ولا يذكر الناس إلا بخير " (٤) . ويقول أيضا: " تابعنا الأعمال فلم نجد عملا أبلغ في طلب الآخرة من الزهادة في الدنيا " (٥) .

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف ، الآية ( ٣٢) .

۲۸ سبق تخریجه فی ص ۲۸ .

<sup>(</sup>٢) حلية الأولياء ٣٩٢/٨.

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه ٣٨٦/٨ .

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه ٤٠٣/٨



#### ٨- الحارث المحاسبي (ت ٢٤٣هـ)

كان أحد كبار الزهاد ، عرف بالمحاسبي لكثرة محاسبته لنفسه ، وهو شيخ الجنيد ، له علم في الفقه والتصوف والكلام ..

قال عنه الخطيب البغدادي بأنه " أحد من احتمع له الزهد والمعرفة بعلم الظاهر والسباطن " . وقال أيضا : بأن له كتبا كثيرة في الزهد في أصول الديانات ، والرد على المخالفين من المعتزلة والرافضة وغيرهما ، وكتبه كثيرة الفوائد جمة المنافع (١) .

قال الذهبي: المحاسبي الزاهد العارف ، شيخ الصوفية ، صاحب التواليف ، صدوق في نفسه ، وقد نقموا عليه بعض تصوفه وتصانيفه " (٢) . ولعل السبب في ذلك هو منهجه في كتبه ومجالسه الوعظية ، أو السبب الأصيل المباشر هو كلامه وبحثه في علم الكلام وإدخاله في كتبه ، بحيث كان معارضا للفرق المنحرفة في عصره وخاصة المعتزلة والرافضة والجهمية والخوارج والمرجئة ، بدليل أن كتبه الصوفية لم تخل من فضح لأحوالهم ، وقد قال فيهم بالحم : " فرقة ضالة مضلة ، لا تفطن لضلالتها لاتساعها في الحجاج ، ومعرفتها بدقائق مذاهب الكلام ، وحسن العبارة بالرد على من خالفها ، فهم عند أنفسهم من القائلين على الله على الله على الله عنه أولا أولى به منهم ، وكل الأمم ضالة سواهم ، وأن الله ويتحله ، ويشهد عليهم بالإكفار ، فهم فرق غيرهم ، وغيرهم من المغترين يدعى ذلك وينتحله ، ويشهد عليهم بالإكفار ، فهم فرق غيرها " (٣) .

وكـتابه " فهـم القرآن " هو الذي يحوي بعض آرائه الكلامية ، وعليه اعتمد شيخ الإسلام ابن تيمية في نقل أقوالـه (٤) .

# منهجه في التصوف :

لقد كان سبيل النجاة عند المحاسبي وثيقة الصلة بالتمسك بتقوى الله على وأداء فرائضه ، والورع في حلاله وحرامه ، والإخلاص لله على بطاعته والتأسي برسوله الله ،

<sup>(</sup>۱) تاريخ بغداد ۲۱۱/۸، وطبقات الشافعية ۲۷٦/۲.

<sup>(</sup>٢) سير أعلام النبلاء ١١٠/١٢ ، وميزان الاعتدال ٤٣٠/١ .

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> الرعاية لحقوق الله ص ٤٥٨ .

<sup>(</sup>٤) انظر : درء التعارض ٢/٥٤، ومجموع فتاوى لشيخ الإسلام ٥٥٧/٥ .

وطرريق الوصول ووسيلة البلوغ قائمة على رعاية حدود الشريعة: "فمن شرح الله صدره ووصل التصديق إلى قلبه ورغب في الوسيلة إليه لزم منهاج ذوي الألباب برعاية حدود الشريعة من كتاب الله وسنة نبيه هي ، وما اجتمع عليه المهتدون من الأئمة " (١) . ويرى من إمارات الباطن السليم تزيين الظاهر بالمجاهدة واتباع السنة (٢) .

وأركان التصوف وأسسه عند المحاسبي تقوم على الزهد ، والمحاسبة ، والمحبة .

فيعين السزهد عند المحاسبي بالعزوف عن الدنيا ولذاتها وشهواتها ، فتنصرف النفس ويستعزز الهسم ؛ ويعني بانصراف النفس بميلها إلى ما دعا الله على إليه بنسيان ما وقع بها من طباعها ، وأما اعتزاز الهم فهو الانقطاع إلى خدمة المولى الله بضن الإنسان بنفسه عن خدمة الدنيا مستحيا من الله أن يراه خادما لغيره وينقطع إلى خدمة سيده ، ويتعزز بملك ربه ، فترحل الدنيا عن قلبه ، ويعلم أن في خدمة الله ولي شغلا عن حدمة غيره (٣) .

والمحاسبة تعني عند المحاسبي " النظر والتثبت بالتمييز لما كره ﷺ مما أحب " . وعرف المحاسبي بما لبلوغه فيها درجة لم يسبقه إليها أحد من أهل التصوف ..

والمحاسبة في أعمال القلوب – عند المحاسبي – تكون في أربعة مواطن .. فيما بين الإيمان والكفر ، وفيما بين الصدق والكذب ، وبين التوحيد والشرك ، وبين الإحلاص والسرياء . وهي على وجهين : في مستقبل الأعمال بالنظر قبل الزلل ليبصر ما يضره مما يضغه فيترك الأولى ويعمل بالثانية ، وفي مستدبرها حين يفرط منه الشيء فيعزم على عدم العودة ، وقد دل على الوجهين الكتاب والسنة ، وأجمع عليهما علماء الأمة (٥) .

<sup>(</sup>۱) رسالة المسترشدين ص ۳۰ ، ۵۸ .

<sup>(</sup>۲) المرجع نفسه .

<sup>(</sup>٣) انظر: حلية الأولياء ٩٠/١٠ .

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه ۱/۱۰ .

<sup>(°)</sup> انظر: الرعاية لحقوق الله ص ٥٤ - ٥٩ .



وأما المحبة فهي محبة طاعة الله على ، يقول المحاسبي: "إن أول المحبة الطاعة وهي منتزعة من حب السيد (الله على) إذ كان هو المبتدي بها ، وذلك أنه عرفهم بنفسه ، ودلهم على طاعته ، وتحبب إليهم على غناه عنهم .. "(١) ، ويفصل معنى المحبة فيجعله في إيثاره تعالى وموافقته التامة ، ويقول : "المحبة ميلك إلى المحبوب بكليتك ثم إيثارك له على نفسك وروحك ومالك ، ثم موافقتك له سرا وجهرا ثم علمك بتقصيرك في حبه "(٢) .

# ٩- ذوالنون المصري (ت ٢٤٥هـ وقيل: ٢٤٨هـ)

لقد عرف بالزهد والورع والعزلة عن الناس ، وهو أول من تكلم ببلدته في ترتيب الأحدوال ومقامات الأولياء ، فأنكر عليه عبد الله بن عبد الحكم سيد فقهاء المالكية آنذاك وشاع أنه أحدث علما لم يتكلم فيه السلف فهجره علماء مصر، حتى رموه بالزندقة (٣) .

عاش ذوالنون في عصر حفل بكثرة من ظهر فيه من أئمة الفقهاء وعلماء الحديث ومشايخ الصوفية ، فاتصل بأولئك وهؤلاء وتأثر بهم ، فهو قد اتصل بالإمام أحمد بن حنبل واحستمع به ، كما احتمع به غيره من مشايخ الصوفية الذين كان منهم بشر الحافي والسري السقطي ومعروف الكرخي .

وقد حفلت كتب التراجم والطبقات التي عرضت لحياة ذي النون بكثير من أقواله وأدعيسته التي تصور لنا كثيرا من آرائه في مختلف المسائل الصوفية ، ولعل أبا نعيم فيما أورد في حليته من آثار ذي النون أكثر المؤلفين مادة وإيرادا للحياة التاريخية والمذهبية لذي النون ، وذلك لما يتضمنه من عناصر روحية ، لها قيمتها التصوفية والفلسفية ، فالنفس الإنسانية وتحليل خطراتها وشهواتها وأخلاقها ، ووصف أحوالها ومقاماتها من ناحية ، وعن معرفة الله على وحدانيسته وعلاقات من ناحية أخرى ..وغير ذلك من رؤوس المسائل المبئوثة في كتاب الحلية (٤) .

ومـن أبرز أفكاره التي تنم عن فكره الصوفي تناوله فكرة الطريق أو الوصول إلى الله عنده في هذه الناحية يقوم على حب الجليل، وبغض القليل،

<sup>(</sup>١) حلية الأولياء ٨٦/١٠.

٢) الرسالة القشيرية ص ٣٢٤.

<sup>(</sup>r) سير أعلام النبلاء ٥٣٤/١١ .

<sup>(</sup>٤) انظر : حلية الأولياء ٩/٥٧٩ - ٣٩٩ .



واتباع التزيل ، وحوف التحويل (۱) . وحينما سئل عن المحبة قال : "أن تحب ما أحب الله ، وتسبغض ما أبغض الله ، وتفعل الخير كله ، وترفض كل ما يشغلك عن الله ، وألا تخاف في الله لومة لائم ، مع العطف للمؤمنين ، والغلظة على الكافرين ، واتباع رسوله لله الديسن " (۲) . فهو قد حعل من حب الله الله الإعراض عن الدنيا والسير على نهج الكتاب والسنة ، والخوف أن ينكص الإنسان على عقبيه متابعة لنفسه ومسايرة لشهواتها أسسا يقوم عليها مذهبه الصوفي ، ومعالم واضحة للسالكين إلى الله الله الله ، وقد قدم حب الجليل على غسيره من الأسس لأنه كان يرى أن " من علامات المحب لله متابعة حبيب الله في أحلاقه ، وأفعاله وأمره وسننه " (۲) .

وهذا يعني بعبارة أخرى أن الوقوف مع النفس الأمارة بالسوء والخضوع لترواتها هو — عيند ذي الينون — أكثف أنواع الحجب ، ولهذا نجده يتحدث عن الذنب ، ويرى أن سبب الذنب النظرة ، وأن من النظرة الخطرة ، وأن تدارك الخطرة هو الرجوع إلى الله على الجوارح وإلا فإنها تمتزج بالوساوس فتتولد منها الشهوة ، وهذا كله باطن لم يظهر بعد على الجوارح هذا من ناحية ، ومن ناحية أحرى فإن تدارك الإنسان للشهوة ما يجعله بمأمن من غوائلها .

ولا يقف ذوالنون في تحليله للنفس الإنسانية عند هذا الحد ، بل يتحدث عن أحلاق النفس ، وما ينبغي أن تتحلى به ، أو ما ينبغي أن تتحلى عنه . وقد سأله رحل فقال : يا أبا الفيض دلني على طريق الصدق والمعرفة ؟ فقال : " يا أحي أدِّ إلى الله على صدق حالتك التي أنت عليها على موافقة الكتاب والسنة ..وإياك أن تترك ما تراه يقينا لما ترجوه شكا " (٤) . وسئل أيضا : بم عرف العارفون رجم ؟ فقال : " إن كان بشيء فقطع الطمع والإشراف مسنهم على اليأس مع التمسك منهم بالأحوال التي أقامهم عليها ، وبذل المجهود من أنفسهم ثم إلهم وصلوا بعد إلى الله بالله " (٥) .

إن طريق الوصول إلى الله ﷺ – عند ذي النون – شاق وعسير يجب أن يتدرج فيه السالك في مراحل يسلم بعضها إلى بعض ، ويستطيع السالك من خلالها أن يصفي نفسه

<sup>(</sup>١) انظر: الرسالة القشيرية ص ٤٣٣.

<sup>(</sup>۲) طبقات الصوفية ص ۱۸ .

<sup>(</sup>۳) المصدر نفسه ص ۲۱.

<sup>(</sup>١) حلية الأولياء ٩/٣٦٥ .

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه ٣٦٦/٩ .



وينقي قلبه عن طريق المحبة واليقين ، والثقة بالله ﷺ والشكر والرضا ، والأنس والشوق ، والخيوف والإخيلاص ، والتوكل والصبر ، والزهد والعبادة ، والمعرفة والتقوى، والصدق وحسين الخلق وغير ذلك مما هو موضوع رئيسي للتصوف ، ودعامة قوية لما ينبغي أن يحياه المتصوف من حياة روحية ، قوامها الإقبال على الله ﷺ ، وغايتها الظفر بالقرب من الله ﷺ

#### ١٠- أبو يزيد البسطامي (ت ٢٦١هـ وقيل: ٢٦٤هـ)

قال عنه الإمام الذهبي: وله كلام نافع من ذلك قوله: "ما وحدت شيئا أشد علي من العلم ومتابعته ، ولولا اختلاف العلماء لبقيت حائرا". وعنه قال: "هذا فرحي بك وأنا أخافك ، فكيف فرحي بك إذا أمنتك ؟ ليس العجب من حبي لك ، وأنا عبد فقير وإنما العجب من حبك لي ، وأنت ملك قدير " (١) .

كما أن لــه كلاما موافقا لما عليه السلف الصالح حينما قال: " لو نظرتم إلى رحل أعطي من الكرامات حتى يرفع في الهواء فلا تغتروا به ، حتى تنظروا كيف تجدونه عن الأمر والنهي ، وحفظ الحدود ، وأداء الشريعة " (٢) .

إلى جانب هذه النصوص وغيرها نجد له نصوصا أخرى تصطدم مع العقيدة الصحيحة ، حيث صدرت عنه عبارات منحرفة حينما تحدث عن صلة الله على بالكون وخاصة الإنسان . فمن تلك العبارات قوله : " غبت عن الله ثلاثين سنة ، وكانت غيبتي عنه ذكري إياه ، فلما حنست عنه وجدته في كل حال حتى كأنه أنا " (٣) .

ومن أقواله الشهيرة: "سبحاني ما أعظم شأني، حسبي من نفسي حسبي "(ئ)، وروى أن أبا يزيد دخل مدينة فتبعه فيها خلق كثير، ثم صلى بهم الفجر فالتفت إليهم وقال : " إني أننا الله لا إلىه إلا أننا فاعبدون .. فقالوا جن أبو يزيد فتركوه (٥)، وقال أيضا: "طلقت الدنينا ثلاثا ثلاثا بتاتا لا رجعة فيها، وصرت إلى ربي وحدي فناديته بالاستغاثة إلهي أدعوك دعاء لم يبق له غيرك، فلما عرف صدق الدعاء من قلبي والإياس من نفسي

<sup>(</sup>١) حلية الأولياء ٣٤/١٠ ، وسير أعلام النبلاء ٨٦/١٣ .

<sup>(</sup>٢) حلية الأولياء ١٠/١٠ .

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup> المصدر السابق ۲۰/۱۰ .

<sup>(</sup>٤) شطحات الصوفية ص ١٠١ .



كان أول ما ورد علي من إجابة هذا الدعاء أن أنساني نفسي بالكلية ، ونصب الخلائق بين يدي مع إعراضي منهم " (١) .

ومن حالال هذه النصوص تبين لنا أن البسطامي قد وضع فكرة الفناء الصوفي ، وكذا كان يعتبر أول من يمثل مرحلة انتقال خطيرة في التصوف إلى اتجاه فلسفي خالص قائم على أساس فكرة الاتحاد والوحدة ، ولعله أحذ هذه النظرية من حذورها الهندية ، وأكد ذلك نيكولسون بأن الفكرة الصوفية في فناء الذات في الوجود الكلي هي بلا ريب من أصل هندي . لأنها تتفق مع النرفانا ، وربما كانت أشد اتصالا بفكرة الفيدانتا وما ماثلها من الأفكار الهندية ، وربما أبو يزيد تلقاها عن شيخه أبي على السندي (٢) ، الذي علمه الطريقة الهندية ، التي يسمولها مراقبة الأنفاس ، والتي وصفها هو بألها عبادة العارف بالله (٣) . وسيأتي الكلام عن الفناء لاحقا إلا أبي أريد أن أوضح هنا أن فناء أبي يزيد هو سقوط ما سوى الله ، بحيث لا يعود الصوفي مشاهدا إلا حقيقة واحدة هي الله ﷺ ؛ بل لا يعود مشاهدا لنفسه لتتلاشى نفسه في مشهوده ، وهو ما يعبر عنه بمحو الرسوم ، وفناء الهوية وغيبة الآثار ، وعندئذ يتحد بالحق اتحادا كاملا .

أما إذا واصلنا الكلام إلى بعض كلماته المنحرفة التي تصطدم مع تعاليم ديننا الحنيف فإنا الجدها مبثوثة في كتاب الحلية وطبقات الأولياء ، من ذلك قوله : " طلقت الدنيا ثلاثا ثلاثا الارجعة فيها .. " (1) ، وقوله : لما سئل : بأي شيء وجدت هذه المعرفة ؟ قال ببطن حائع وبدن عار " (0) .

فقد كانت إجابة البسطامي مخالفة صريحة لسنة الرسول الله وأصحابه الكرام ، ذلك أن الشارع الحكيم لهي عن الغلو والتشدد على النفس فقال الله وأله المكتاب عن الغلو والتشدد على النفس فقال الله المكتاب عن الغلو والتشدد على النفس فقال المكتاب المكتا

<sup>(</sup>١) حلية الأولياء ٣٦/١٠ .

<sup>(</sup>٢) انظر : في التصوف الإسلامي وتاريخه ص ٧٥ .

<sup>(</sup>r) انظر: اللمع للطوسي ص ٢٣٥.

 <sup>(</sup>١٤) حلية الأولياء ٣٦/١٠ .

<sup>&</sup>lt;sup>(ه)</sup> طبقات الأولياء ص ٣٩٩ .

لاَ تَعْسَلُوا فِي دِينِكُمْ غَيْرَ الْحَقِّ وَلاَ تَتَبِعُوا أَهْوَاءَ قَوْمٍ قَدْ ضَلُوا مِن قَبْلُ وَأَضَلُوا كَثِيرًا وَضَلُوا عَسَن سَوَاءِ السَّبِيلِ ﴾ (١) . كما حذر الرسول على من مشابهة أهل الكتاب فقد سأل رحل النبي على فقال: إن من الطعام طعاما أتحرج منه فقال: ((لا يختلجن في نفسك شيئا ضارعت فيسه النصرانية )) (١) ، أي لا يدخل في قلبك ضيق وحرج لأنك على الحنفية السهلة ، فإذا شكت وشددت على نفسك بمثل هذا شابحت فيه الرهبانية .

# ١١ - سهل بن عبد الله التستري (ت ٢٨٣هـ)

لم يكن له في وقته نظير في المعاملات والورع ، فهو صاحب كرامات ، وكان عامه كلامه في تصفية الأعمال ، وتنقية الأحوال عن المعايب والإعلال ، قال أبو نعيم : سمعت أبي يقول : سمعت أبا بكر الجوربي يقول : سمعت أبا محمد سهل بن عبد الله يقول : " أصولنا ستة أشياء : التمسك بكتاب الله تعالى والاقتداء بسنة رسول الله ، وأكل الحلال ، وكف الأذى ، واحتناب الآثام ، والتوبة ، وأداء الحقوق " (3) .

وقال: " من كان اقتداؤه بالنبي الله لم يكن في قلبه اختيار لشيء من الأشياء ، ولا يجول قلبه سوى ما أحب الله ورسوله الله (°) .

وهذا دليل على حرصه الشديد على التمسك بكتاب الله على ، والاقتداء بسنة رسوله على ، وموافق لما دل عليه قول الله على ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلاَ مُؤْمِنَةً إِذَا قَضَى اللهُ وَرَسُولُهُ أَمْرًا أَن يَكُونَ لَهُمُ الْحِيَرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ وَمَن يَعْصِ اللهَ وَرَسُولُهُ فَقَدْ ضَلَّ ضَلاً لاً مُبِينًا ﴾ (١) .

<sup>(</sup>۱) سورة المائدة ، الآية ( ۷۷) .

<sup>(</sup> ۲) أخرجه أبو داود في الأطعمة ، باب في كراهية التقذر للطعام ١٤٨/٤ ( ٣٧٨٤) ، والترمذي في السير ، باب طعام المشركين ( ١٥٦٥ ) وأحمد ٢٢٦/٥ ، وأورده الألباني في صحيح سنن الترمذي ( ١٢٧٠ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود في الأدب ، باب الحسد ٥/٩٠٤ (٤٩٠٤) .

<sup>(</sup>١) حلية الأولياء ١٩٨/١٠ .

<sup>( ° )</sup> حلية الأولياء ١٩٨/١٠ – ١٩٩

أما رأيه في التوكل فيتضح في قوله تعالى ﴿ وَمَن يَتَّقِ اللهُ يَجْعَل لَهُ مَخْرَحًا ﴾ (٢) قال : من يتق الله في دعواه فلا يدعي الحول والقوة ويتبرأ من حوله وقوته ، بل يرجع إلى حول الله وقوته يجعل له مخرجا ، ويرزقه من حيث لا يحتسب ، ومن يتوكل على الله فهو حسبه ، قال : لا يصح التوكل إلا لمتق ، ولا تتم التقوى إلا لمتوكل لقوله تعالى : ﴿ وَعَلَى اللهُ فَتَوَكَّلُوا إِن كُنتُم مُؤْمِنِينَ ﴾ (٢) ، وقال : من طعن في التوكل فقد طعن في الإيمان ومن طعن في التوكل فقد طعن في الإيمان ومن طعن في التكسب فقد طعن في السنة . وقال أيضا : "ليس في خزائن الله أكبر من التوحيد " (٤) .

#### ١٢- أبو القاسم الجنيد (ت ٢٩٧هـ)

قال عنه السبكي: "هو سيد الطائفة ومقدم الجماعة وإمام أهل الخرقة وشيخ طريقة التصوف " (°). وحكى عن نفسه عندما كان صبيا " كنت بين يدي السري السقطي ألعب وأنا ابن سبع سنين ، وبين يديه جماعة يتكلمون في الشكر فقال لي : يا غلام ما الشكر ؟ قلت : أن لا تعصي الله بنعمه ، فقال لي : أخشى أن يكون حظك من الله لسانك ، قال الجنيد : فلا أزال أبكي على هذه الكلمة التي قالها السري لي " (۱) . وحكايته عن نفسه هذه تدل على مترلته في التصوف .

الجنيد هو أول من نادى صراحة بالتمسك بالكتاب والسنة واتباع الشريعة في ميدان التصوف فه و القائل: " الطريق إلى الله مسدود على خلق الله على المقتفين آثار

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب، الآية (٣٦).

<sup>(</sup>٢) سورة الطلاق ، الآية (٢) .

<sup>(&</sup>lt;sup>٣)</sup> سورة المائدة ، الآية ( ٣٣ ) .

<sup>(</sup>٤) حلية الأولياء ٢٠٥٠ - ٢٠٠٥ .

<sup>(</sup>٥) طبقات الشافعية ٢٦٠/٢ .

<sup>(</sup>٦) صفة الصفوة ٤١٧/٢ ، وسير أعلام النبلاء ٤١٧/٢ .



رسول الله على والستابعين لسنته ، كما قال الله عَلِى ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ الله أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ ﴾ (١) " (٢) .

أورد الخطيب بإسناده: أحبرنا أبو نعيم الحافظ قال: سمعت علي بن هارون الحربي ومحمد بين أحمد بن يعقوب الوراق يقولان: سمعنا أبا القاسم بن محمد غير مرة يقول: علمنا مضبوط بالكتاب والسنة، ومن لم يحفظ الكتاب ويكتب الحديث و لم يتفقه لا يقتدي بيه . ثم ساق إسنادا آخر عن عبد الواحد بن علوان الرحبي قال: سمعت الجنيد بن محمد يقول: علمنا هذا - يعني علم التصوف - مشبك بحديث رسول الله الله النصوص تدل على صلاحه وحسن مترلته.

وقد ترجم له ابن الملقن في طبقات الأولياء (ئ) ، وذكر فيها ماله وما عليه ، كما ترجم له أبو يعلى ترجمة مختصرة وجاء فيها وقال الخلدي: " رأيت الجنيد في النوم فقلت ما فعل الله بك؟ قال: طاحت تلك الإشارات ، وغابت تلك العبارات ، وفنيت تلك العلوم ، ونفدت تلك الرسوم ، وما نفعنا إلا ركيعات كنا نركعها في الأسحار " (°).

وهذه رؤيا منامية لا يحتج على ما حاء فيها من نصرة الشريعة الإسلامية إنما نستأنس على أحقية الشريعة كما ثبت ذلك عن نصوص الكتاب والسنة ، ويكفينا أن نقول : بان أبا القاسم ذو علم وصلاح وتقوى من حلال قوله كما ذكره الخطيب في تاريخه وابن الملقن في طبقاته إذ قال الجنيد : " ما أخذنا التصوف عن القال والقيل لكن عن الجوع وترك الدنيا ، وقطع المألوفات والمستحسنات لأن التصوف هو صفاء المعاملة مع الله على ، وأصله الستعزف عن الدنيا " (١) ، ولا يعني بذلك ترك الأكل والدنيا بتاتا كما تعتقده الصوفية المنتحرفة عن حادة الصواب ، ذلك أن علم الجنيد مقيد بالكتاب والسنة كما قال بذلك : علامة إعراض الله عن العبد أن يشغله بما لا يعنيه ، وقال أيضا : ومن لم يحفظ القرآن و لم يكتب الحديث لا يقتدى به في هذا الأمر لأن علمنا مقيد بالكتاب والسنة .

<sup>(</sup>۱<sup>)</sup> سورة الأحزاب ، الآية (۲۱) .

<sup>(</sup>٢) صفة الصفوة ٢/٨/٢ .

<sup>(&</sup>lt;sup>۳)</sup> تاریخ بغداد ۲٤٣/۷ .

<sup>(</sup>٤) انظر: ص ١٢٦ - ١٣٦

<sup>( ° )</sup> طبقات الحنابلة ١٢٧/١ - ١٢٩

<sup>(</sup>٦) تاريخ بغداد ٢٤٦/٧ .

ولا شك أن هذا الكلام يوافق ما دل عليه الكتاب والسنة ، ويقطع جميع الشبهات الباطلة السي أثارها أهل التصوف من الإلحاد والزندقة ، والحلول والاتحاد وغير ذلك من الألفاظ والمعاني الكفرية البعيدة عن الحق والإنصاف خصوصا المتأخرين من الصوفية .

ولكن التصوف في عصره قد اقترب من المرحلة التي أصبح فيها منهجا للمعرفة ، وبدأت معالم الكشف تتخذ أحد الصور الخطيرة بادعاء بعض الصوفية سقوط التكاليف الشرعية ، ومن هنا صرح الجنيد لشخص ذكر المعرفة فقال : " أهل المعرفة بالله يصلون إلى تسرك الحركات من باب البر والتقوى إلى الله في فقال الجنيد : إن هذا قول قوم تكلموا بإسقاط الأعمال ، وهذه عندي عظيمة ، والذي يسرق ويزني أحسن حالا من الذي يقول هذا ، وإن العارفين بالله أخذوا الأعمال عن الله وإليه رجعوا فيها ، ولو بقيت ألف عام لم أنقص من أعمال البر ذرة إلا أن يحال بي دونها ، وإنه لأؤكد في معرفتي وأقوي في حالى " (١) .

كما اتخذ الجنيد موقف الخصومة من علم الكلام فيقول: " أقل ما في الكلام سقوط هيبة الرب من القلب ، والقلب إذا عري من الهيبة بالله عري من الإيمان " (٢) .

إلى حانب معارضته من إسقاط التكاليف فإنه يعارض أيضا ما يسمى بمقام المشاهدة السني بسدأ يتسرب إلى الفكر الصوفي ليتخذ منه نظرية معروفة ، وهذه الفكرة كانت تلح عسلى المحيطسين بالجنيد فيسألون عنها "هل عاينت أو شاهدت " ؟ ونعثر في إحابته على دحضه لسنظرية الكشف الصوفي (٣) التي يروج لها الصوفية المتأخرون ، حيث أحابهم بهذه العبارة الناقدة " لو عاينت تزندقت ، ولو شاهدت تحيرت " (٤) .

# ۱۳ – الحسين بن منصور الحلاج (ت ۹،۹هـ)

قــال عنه الإمام الذهبي: " وتبرأ منه سائر الصوفية والمشايخ والعلماء من سوء سيرته ومــروقه ، فمنهم من نسبه إلى الحلول ، ومنهم من نسبه إلى الزندقة ، وإلى الشعبذة .. وقد

<sup>(</sup>۱) طبقات الصوفية ص ۱۵۹.

<sup>(</sup>۲) سير أعلام النبلاء ٢٨/١٤ .

<sup>(</sup>r) هو الاطلاع على ما وراء الحجاب من المعاني الغيبية والأمور الحقيقية وجودا وشهودا . انظر : معجم مصطلحات الصوفية للحفين ص ٢٢٥ .

<sup>( &</sup>lt;sup>٤)</sup> شذرات الذهب ۲۲۸/۲ .



تســـتر به طائفة من ذوي الضلال والانحلال ، وانتحلوه وروجوا به على الجهال ، نسأل الله العصمة في الدين " (١) .

قال أبو نصر السراج: صحب الحلاج عمرو بن عثمان ، وسرق منه كتبا فيها شيء من علم التصوف . (٢).

ومن خلال القراءة لأخباره يتضح أن الحلاج أول من قال بالحلول تطبيقا لا نظريا حيث ادعي أن الله الله الله على حل في نفسه مصرحا بعبارته المشهورة " أنا الحق " أي أنا الحق الخالق ، فإن كلمة الحق يراد بما الخالق في مقابل كلمة الخلق أي المخلوقات أو العالم (").

كما ادعى الحلاج أيضا بأنه إله ، كما ذكر الخطيب بإسناده عن أبي بكر بن ممشاد : حضر عندنا بالدينور رحل معه مخلاة فما كان يفارقها بالليل ولا بالنهار ، ففتشوا المخلاة فوحدوا فيها كتابا للحلاج عنوانه : من الرحمن الرحيم إلى فلان بن فلان فوحه إلى بغداد ، فأحضر وعرض عليه ، فقال : هذا خطي وأنا كتبته ، فقالوا : كنت تدعي النبوة فصرت تدعي الربوبية ؟ فقال : ما أدعي الربوبية ولكن هذا عين الجمع عندنا ، هل الكاتب إلا الله وأنا واليد فيه آلة ، فقيل : هل معك أحد ؟ فقال : نعم ابن عطاء وأبو محمد الحريري وأبو بكر الشبلي ، وأبو محمد الجريري يتستر ، والشبلي يتستر، فإن كان فابن عطاء ، فأحضر الجريري فسئل فقال : هذا كافر يقتل من يقول هذا ، وسئل الشبلي فقال : من يقول هذا يمن عن مقال المنابلي فقال : من يقول هذا .

وقد روى الذهبي هذه القصة ولكن ذكر في نهاية القصة قلت (الذهبي): أما أبو العباس بن عطاء فلم يقتل ، وكلم الوزير بكلام غليظ لما سأله وقال: ما أنت وهذا ، اشتغلت بظلم الناس فعزره (٥).

فادعاء الحلاج في هذه العبارة كفر وزندقة وانحراف عن عقيدة السلف الصالح.

وقال ابن كثير : دخل الحلاج الحلول والاتحاد ، فصار من أهل الإنحلال والانحراف ، وقد روي من وجه أنه تقلبت به الأحوال ، وتردد إلى البلدان ، وهو في ذلك يظهر للناس

<sup>(</sup>۱) سير أعلام النبلاء ٣١٤/١٤ .

<sup>(</sup>۲) اللمع للطوسي ص٩٩ .

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه ص ٤١١ ، وفي التصوف الإسلامي وتاريخه ص ١٣٢ .

<sup>(</sup>٤) تاريخ بغداد ١٢٨/٨ - ١٢٩ .

<sup>(°)</sup> سير أعلام النبلاء ٢٢٨/١٤ - ٣٢٩ .



أنه من الدعاة إلى الله على ، وصرح أنه دخل إلى الهند وتعلم السحر ، ويكاتبه أهل تركستان بالمقيت ، ويكاتبه أهل خراسان بالمميز ، وأهل فارس بأبي عبد الله الزاهد ، وأهل خورستان بي عبد الله الزاهد حلاج الأسرار ، وكان بعض البغاددة من كان عندهم يقولون له : المصطلم ، وأهل البصرة يقولون له المحير (١) .

وهذا ما دعا الذهبي إلى القول بأن الحسين بن منصور المقتول على الزندقة ما روى - ولله الحمد - شيئا من العلم ، وكانت لــه بداية حيدة وتأله وتصوف ، ثم انسلخ من الدين وتعلم السحر، وأراهم المخاريق ، أباح العلماء دمه فقتل سنة تسع وثلاثمائة (٢)

وروى أنه وقف ذات يوم على حلقة أبي بكر الشبلي فقال: "أنا الله "فقال الشاللي الشاللي الله "أنا الحق الشاللي الله الله ستفسد حشبة "("). وكان يمر يوما على الجنيد فقال: "أنا الحق فقال الجنيد: أنت بالحق حشبة تفسد "(أ) وهذه الكلمات لم تكن من حنس الشطحات أو الجذبات وإنما هي نظرية متكاملة في الإلهيات ، كانت من صميمها وجوهرها من وصفه نفسه . وحينما قالها الحلاج هذه الكلمة كان في تمام الوعي ، أي كان في حضور ومالكا لحاله (٥).

لقد كان الحدلاج في تعبيره عن أفكاره أدق وأعمق من البسطامي ، فقد صرح بالتحليل الجديد للصلة بين الله على والكون ، وخاصة الإنسان بأن الاتحاد بالله هو غاية الكون جميعا . فكان الحلاج يمثل حلقة أخرى في سلسلة متتابعة من حركات الغلو والزندقة التي حاولت تشويه معالم العقيدة الإسلامية بما لفقت من آراء ومذاهب ومعتقدات أجنبية ، وحدها المسلمون في الأراضي المفتوحة ، والباب الذي ولج منه الحلاج هو الفناء كخطوة أولى إلى الحلول والوحدة مع الله ، ومن هنا مضى الصوفية في مدرسة الحلاج حتى جعلوا من الإسلام مذهبا في الوحدة (١) .

<sup>(</sup>۱) البداية والنهاية ١٣٢/١٢ .

<sup>(</sup>۲) لسان الميزان ۱٤٨/١.

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> أخبار الحلاج ص ١٢٠ .

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه ص ١٢٠ .

<sup>(°)</sup> في التصوف الإسلامي وتاريخه ص ١٣٢.

<sup>( &</sup>lt;sup>۲)</sup> صلة الله بالكون في التصوف الفلسفي ، لسعيد سراج عقيل ، رسالة دكتوراه ، بجامعة أم القرى ( ١٤١٤ هـــ ) ٥٤/٢ .

كما كان الحلاج أول من وضع نظرية "النور المحمدي " أو الحقيقة المحمدية في الوسط الصوفي ، إذ هو يرى أن لمحمد اللهل حقيقتين : الأولى قديمة تتمثل في النور الأزلي؛ وهو النور الذي كان قبل أن تكون الأكوان ، ومنه استمد كل علم وعرفان ، ومن هذه الحقيقة القديمة استمد كل الأنبياء السابقين من محمد الله وكذلك الأولياء اللاحقين له حسب زعمه . والحقيقة الثانية حادثة تتمثل في اعتباره كائنا محدثا ، ثم في صورته نبيا مرسلا ، وحسد في زمان ومكان محددين ، وهو هنا إنما صدر عن ذلك النور الأزلي القديم (۱) على حسب ادعائه .

يقول الحلاج: "طس سراج من نور الغيب ، وبدا وعاد ، وحاوز السراج وساد قمر تتحلى بين الأقمار ، برحه في فلك الأسرار ، سماه الحق " امّيا " لجمع همته ، و " حرميا " لعظيم نعمية ، و " مكيا " لتمكينه عن قربه " ، ثم بين كيف استمدت أنوار النبوة من ذليك السنور القديم ، فقال : " أنوار النبوة من نوره برزت ، وأنوارهم من نوره ظهرت ، وليسس في الأنوار نور أنور وأظهر وأقدم من القدم سوى نور صاحب الكرم ، همته سبقت الهمم، ووجوده سبق العدم، واسمه سبق القلم لأنه كان من قبل الاسم (٢). ووضح كيف أن العسلوم كلها قطرة من بحر علمه فقال : " فوقه غمامة برقت ، وتحته لمعت وأشرقت ... وأثمرت ، والعلوم كلها قطرة من بحره ، الحكم كلها غرفة من نهره ، الأزمان كلها ساعة من دهره " (٢).

ثم بيين مكانته من حيث القرب من الله ، فهو الأول وفي النبوة فهو الآخر ، فقال : " الحيق بيه وبه الحقيقة ، هو الأول في الوصلة ، هو الآخر في النبوة ، والباطن بالحقيقة ، والظاهر بالمعرفة " (٤) .

<sup>(</sup>١) الحياة الروحية في الإسلام ص ١٤٢ - ١٤٣ ، والفلسفة الصوفية في الإسلام ص ٣٧٩ - ٣٨٠ .

<sup>(</sup>٢) الطواسين للحلاج ص ٩- ١١ نقلا عن الحياة الروحية في الإسلام ص ١٢٠ .

<sup>(&</sup>lt;sup>۳)</sup> المصدر نفسه ص ۱۲ .

<sup>( &</sup>lt;sup>٤ )</sup> المصدر نفسه ص ١٤ .



لنظريـــته في وحـــدة الأديان على صورة وحدة العبادة منطلقا من كون المعبود واحدا ، وما تكثر الأديان إلا تعبير ظاهري متعدد الصور لهذه الحقيقة .

وقد اعتقد الدكتور زكي مبارك بأن الحقيقة المحمدية ترجع في أصولها إلى العقائد النصرانية فيقول: والواقع أن الحقيقة المحمدية أسطورة من الأساطير، وهي مأخوذة من السنظرية النصرانية ، كما أن النظرية النصرانية مأخوذة من الفلسفة اليونانية ، التي تقسم القوى إلى عقول (٢).

تلك مقتطفات لأهم رحال الصوفية البارزين في القرنين الثاني والثالث الهجريين كما ذكرهم المؤرخون وكتاب التراجم والطبقات .

وقد اتضح من خلال القراءة لتراجمهم وآرائهم أن منهم من يوافق ما يقولونه وما يذهبون إليه من أعمال القلوب مع ما في الكتاب والسنة ، كالجنيد وأبي سليمان الداراني وسلما التستري ، حتى وإن كانوا على انحراف ومبالغة في بعض الأمور ، وحاصة أن منهم

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران ، الآية (١٤٤) .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> سورة الكهف ، الآية (١١٠) .

<sup>(</sup>٣) سورة الزمر ، الآيتان ( ٣٠ - ٣١ ) .

<sup>(</sup>٤) سورة الإسراء ، الآية (١) .

<sup>(°)</sup> أخرجه ابن ماجة في أبواب الأحكام ٦٨/٢ (ح ٢٤٩٥) ، وأورده الألباني في صحيح ابن ماجة (٢٠٠٢) .

<sup>(</sup>١) التصوف الإسلامي في الأدب والأخلاق ٢١٠/١ .

من يكون ليه خطأ واضح ، وتشدد زائد ، وانحراف خطير ، يتضح ذلك من خلال أقوالهم وأعمالهم التي تمس العقيدة الصحيحة كما حدث للحارث المحاسبي ، وأبي يزيد البسطامي ، وابن منصور الحلاج ، مما يدعونا إلى الحذر من ذلك ، وخاصة أن هناك ثلة من المتصوفة – بعد القرون المفضلة – من ينادون إلى الكفر والزندقة والحلول والاتحاد ، ويضللون الناس بأن أفكارهم وأعمالهم هي الأعمال المطبقة نفسها في عهد الصحابة رضوان الله عليهم ، وفي عهد الأعلام الأخيار الذين جاءوا بعدهم .

ومن هنا نقول: إن لقب الصوفية لم يكن معروفا - كما هو واضح من دراستنا ومن هنا نقول: إن لقب الصوفية لم يكن معروفا - كما هو واضح من دراستنا في صدر الإسلام، ولم يطلق على أحد من المسلمين، لا في عصر الصحابة رضي الله عنهم، فالتصوف اسم طارئ في الإسلام ناشئ في الأمة حادث فيها، يقول شيخ الإسلام ابن تيمية: "كان السلف يسمون أهل الدين والعلم القراء، فيدخل فيهم العلماء، والنساك، ثم حدث بعد ذلك اسم الصوفية والفقراء .. "() ولعله من المرجح أن لقب (الصوفي) نشأ في أواخر القرن الثاني، وشاع في القرن الثالث الهجري . وإن كان صاحب اللمع يعلن أن هذا اللقب كان معروفا في وقت التابعي الجليل الحسن البصري (ت ١١٠هـ)، وقد روى عنه أنه قال: رأيت صوفيا في الطواف فأعطيته شيئا فلم يأخذه وقال: معي أربعة دوانيق فيكفيني ما معي (٢).

ويميز شيخ الإسلام ابن تيمية في كتابه الصفدية بين ثلاث فئات من الصوفية ، أو ثلاثة أطوار للتصوف ، فيقول: " والشيوخ الأكابر الذين ذكرهم أبو عبد الرحمن السلمي في طبقات الصوفية ، وأبو القاسم القشيري في الرسالة كانوا على مذهب أهل السنة والجماعة ، ومذهب أهل الحديث كالفضيل بن عياض ، والجنيد بن محمد ، وسهل بن عبد الله التستري ، وعمرو بن عثمان المكي ، وأبو عبد الله محمد بن خفيف الشيرازي وغيرهم ، وكلامهم موجود في السنة ، وصنفوا فيها الكتب ، لكن بعض المتأخرين منهم كان على طريقة أهل الكلام في بعض فروع العقائد ، ولم يكن فيهم أحد على مذهب الفلاسفة ، وإنما ظهر التصوف في المعتزلة المتأخرين ، فصارت المتصوفة تارة على طريقة صوفية أهل

<sup>(</sup>۱) مجموع فتاوى شيخ الإسلام ۱۹٥/۱۱ .

<sup>(</sup>۲) اللمع للطوسي ص ٤٢ .



الحديث وهم خيارهم وأعلامهم ، وتارة على اعتقاد صوفية أهل الكلام فهؤلاء دولهم ، وتارة على اعتقاد صوفية الفلاسفة كهؤلاء الملاحدة " (١) .

وفي ضروء المنص السابق لشيخ الإسلام يمكننا أن نميز في تاريخ التصوف بين ثلاث مراحل متعاقبة ، ظهر في كل مرحلة طائفة من الصوفية وهذه الطوائف هي:

 $1-\frac{1}{2}$  الرسول والمحالي المحديث معن استنبطوا الزهد من القرآن الكريم وأحاديث الرسول والمحالية وسيرته وسيرته وسيرته الكرام وقد يؤخذ على بعضهم المبالغة والغلو في الزهد ولكنهم لم يقحموا في أقوالهم نظريات أحنبية دخيلة ويمثل هذا التصوف إبراهيم بن أدهم (ت 171هم) وداود الطائي (ت 170هم) والفضيل بن عياض (ت 171هم) ومعروف الكرخي (ت 100هم) وأبو سليمان الداراني (ت 100هم) وبشر الحافي (ت 170هم) وسهل التستري (ت 100هم) والجنيد بن محمد (ت 190هم) وأبو عثمان النيسابوري (ت 190همم) .

لم يكن هولاء الصوفية المتقدمون وأمثالهم فلاسفة استمدوا أفكارهم من فلسفات أحنبية ، أو أديان مخالفة ؛ وإنما استنبطوها من تعاليم الكتاب والسنة ، يقول شيخ الإسلام ابن تيمية : "كان الشيوخ العارفون المستقيمون من مشايخ التصوف وغيرهم يأمرون أهل القلوب، أرباب الزهد والعبادة والمعرفة والمكاشفة بلزوم الكتاب والسنة " (٢)

وهذا واضح من كلمات هؤلاء الأعلام:

قــال سيد الطائفة وشيخهم الجنيد: " الطرق كلها مسدودة على الخلق إلا على من اقتفى آثار الرسول على . وقال أيضا: علمنا هذا مقيد بالكتاب والسنة ، فمن لم يقرأ القرآن ويكتب الحديث لا يصلح له أن يتكلم بعلمنا .

وقـــال أبو حفص : من لم يزن أفعاله وأحواله في كل وقت بالكتاب والسنة و لم يتهم خواطره فلا يعد في ديوان الرجال .

<sup>(</sup>١) كتاب الصفدية ، تحقيق محمد رشاد سالم ٢٦٧/١ .

<sup>(</sup>۲) انظر: الرد على المنطقيين ، لشيخ الإسلام ابن تيمية ، لاهور (إدارة ترجمان السنة) ص ١٤-٥١٦ .
This file was downloaded from QuranicThought.com

وقال أبو سليمان الداراني: ربما يقع في قلبي النكتة من نكت القوم أياما فلا أقبل منه إلا بشاهدين عدلين: الكتاب والسنة ". وقال أيضا: ليس لمن ألهم شيئا من الخير أن يفعله حتى يسمع فيه بأثر (١).

وقال سهل التستري معبرا عن أصول التصوف: "أصول طريقتنا سبعة: التمسك بالكتاب، والاقتداء بالسنة، وأكل الحلال، وكف الأذى، وتجنب المعصية، ولزوم التوبة، وأداء الحقوق ".

وقــال أبــو عثمان : من أمّر السنة على نفسه قولا وفعلا نطق بالحكمة ، ومن أمر الهوى على نفسه قولا وفعلا نطق بالبدعة ، قال الله تعالى : ﴿ وَإِن تُطِيعُوهُ تَهْتَدُوا وَمَا عَلَى المُوى على نفسه قولا وفعلا نطق بالبدعة ، قال الله تعالى : ﴿ وَإِن تُطِيعُوهُ تَهْتَدُوا وَمَا عَلَى المُوى على نفسه قولا وفعلا نطق بالبدعة ، قال الله تعالى : ﴿ وَإِن تُطِيعُوهُ تَهْتَدُوا وَمَا عَلَى المُوى على نفسه قولا وفعلا نطق بالبدعة ، قال الله تعالى : ﴿ وَإِن تُطِيعُوهُ تَهْتَدُوا وَمَا عَلَى المُوى على نفسه قولا وفعلا نطق بالبدعة ، قال الله تعالى : ﴿ وَإِن تُطِيعُوهُ تَهْتَدُوا وَمَا عَلَى اللهِ عَلَى نفسه قولا وفعلا نطق بالبدعة ، قال الله تعالى : ﴿ وَإِن تُطِيعُوهُ تَهْتَدُوا وَمَا عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى

وهـذه العبارات تدل دلالة واضحة على حرصهم على التمسك بالكتاب والسنة ، ومـتابعة الرسـول ، ولكن دخل في طريقتهم أقوام ببدع وفسق وانحرافات كأبي يزيد البسـطامي رغـم أنـه تكلم بكلام متفق مع ما دعا إليه السلف الصالح ، لأن الناظر إلى شـطحاته وأقواله في الحلول ووحدة الوجود ، ودعوى المعراج الصوفي وغيرها لا يستبطئ بحال من الأحوال أن يشهد للرجل بالالتزام بالكتاب والسنة وإنما لا بد من الإقرار بأن منابع فكره ممزوجة بمنابع أحرى غير إسلامية ، بل كانت فارسية وهندية ..

7- صوفية أهل الكلام، وهم الذين خلطوا التصوف بآراء كلامية ، حيث يأخذ أهل السنة والجماعة عليهم ما يأخذونه على المتكلمين من خلط العقيدة بالمسائل الكلامية ، وهم مصدر بدعهم فضلا عن البدع ذات المصدر الصوفي ، ويمثل هذا التصوف الحارث المحاسبي (ت ٢٤٣هـ) ، ولكن تصوفه لم يكن مثل الصوفية المنحرفين في الغلو والانحراف ، بل كان كثيرا ما يشير إلى وجوب الالتزام بالكتاب والسنة ، ومتابعة الشرع .

وإذا كان الحارث المحاسبي يركز على أعمال القلوب وخطرات النفوس ، ومسائل تتعلق ببواطن الأعمال ، ومقاصد الإنسان فيها كالنية ، والمراقبة ، والتوكل ، والعجب ، والحسد وغيرها ..ويطيل الكلام في كل واحدة منها ما يراه من وسائل إصلاح

<sup>(</sup>۱) مدارج السالكين ٤٣٤/٢ .

<sup>( &</sup>lt;sup>۲ )</sup> سورة النور ، الآية ( ٤٥ ) .

<sup>(&</sup>lt;sup>r)</sup> مدارج السالكين ٢/٤٣٥ .

السنفس إلا أنسه يأمر مع ذلك باتباع الشرع بفعل الأوامر واحتناب النواهي ، يتجلى ذلك عندما تكلم في آداب النفوس فيقول: "ثم اعلم يا أخي أن الله على ذكره قد افترض فرائض ظاهرة وباطنة ، وشرع لك شرائع ، ودلك عليها ، وأمرك بها ، ووعدك على حسن أدائها جسزيل الثواب ، وأوعدك على تضييعها أليم العقاب رحمة لك ، وحذرك نفسه شفقة منه عسليك ، فقم يا أخي بفرائضه ، والزم شرائعه ، ووافق سنة نبيه هي ، واتبع آثار أصحاب نبيه والزم سيرهم ، وتأدب بآدابهم واسلك طريقهم ، واهتد بهداهم..." (١) .

ويقول عن أول مترلة من الرعاية لحقوق الله على ألها: "الرعاية عند الخطرات بعد اعتقاد جمل حقوق الله تعالى ، فلا تخطر بقلبه خطرة من أعمال قلبه إلا جعل الكتاب والسنة دليلين عليها ، فلم يقبلها باعتقاد الضمير ، ولا يتركها يسكن قلبه في مجال الفكر من التمني وغيره إلا أن يشهد له العلم أن الله في قد أمر بها وندب إليها ، أو أذن فيها بأسبابها وعللها ووقتها وإرادته فيها ، فإنه قد يقبل الخطرة يرى ألها داعية إلى سنة وهي بدعة ، وقد يرى ألها داعية إلى طاعة وهي معصية ، وقد يرى ألها داعية إلى خير وهي شر .. " (٢) .

هكذا تصوف الحارث المحاسبي كثيرا ما يدعم بما يوافق الكتاب والسنة وأقوال الصحابة على بعض الأمور التي يذكرها (٢).

أما الحسين بن منصور الحلاج فقد ابتعد عن الكتاب والسنة ، وتمسك بالكفر والزندقة حين أعلن دعوى الحلول ، أي أن الله والنه على حل فيه - تعالى الله علوا كبيرا - وأصر على مقولة الشينعة ، فصار من أهل الانحلال والانحراف ، وانسلخ من الدين ، فأباح العلماء دمه ، فقتل سنة تسع وثلاثمائة .

٣- أما الطائفة الثالثة فهم صوفية الفلاسفة ، أو فلاسفة الصوفية ، وهم الذين أقاموا التصوف على دعائم من علوم اليونان ، والحكمة المشرقية القديمة ، وتعني بذلك تراث الها المند وفارس ، والديانات الكتابية كاليهودية والنصرانية ، ومزجوا هذه العناصر المتباينة ، وأنشأوا منها فلسفة صوفية ظاهرها إسلامي وباطنها غير ذلك ، وذاع هذا التصوف في القرنين السادس والسابع الهجريين .

<sup>(</sup>۱) آداب النفوس للحارث المحاسبي ، تحقيق عبد القادر أحمد عطا ، ط ۱ بيروت ( مؤسسة الكتب الثقافية ١٤٠٨ هـــ) ص ٣٢ – ٣٣ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> الرعاية لحقوق الله ص ٩٦ .

<sup>(</sup>r) رسالة المسترشدين ص (r)



# الفصل الثالث أهم قضايا التصوف في القرنين الثاني والثالث المجريين

وتعته ثمانية مباحث:

المبحث الأول: معرفة الله تعالى

المبحث الثاني : الحب الإلهي

المبحث الثالث : الولايــة

المبعث الرابع: الكرامة

المبحث الخامس : الفناء ووحدة الشهود

المبحث السادس : الشريعة والحقيقة

البحث السابع : السماع

المبحث الثامن : الأحوال والمقامات



# المبحث الأول معرفة الله تعالى

إن الله ﷺ قد أودع في فطر الإنسان معرفة ببارئه ، تدفعه وتقوده إلى تحقيق العبودية لله ﷺ والحب والحضوع لله ﷺ ، والستقرب إليسه بألوان من الطاعات والقربات ، مع غاية الذل والحب والخضوع والتعظيم .

و معسرفة الله في اعتقاد سلف هذه الأمة مستقرة في القلوب ؛ لأن العباد مفطورون عسلى معرفة خالقهم ورازقهم ، وهذه المعرفة لا تتم معرفتها أو تصحيحها إلا بمنهج الأنبياء — عليهم الصلاة والسلام — وهذا ما قرره الإسلام وأثبته (۱) .

ومعرفة الله على عند المتكلمين ليست فطرية بل نظرية ، أي لا توحد في القلوب معرفة بالخالق الله عبل النظر في الآيات الكونية والنفسية ، ومن باب أولى لا يكون فيها ميل إلى عبادة الله عبل أو محبته وتعظيمه (٢) .

أمـــا معــرفة الله ﷺ عند الصوفية فهي الهدف الأساسي لتصوفهم ، وضعوها على أســـاس التأمل الباطني ، والمحاهدة الروحية ، والرياضة القلبية ، وهي ما يعبرون عنها بمعرفة الحــق (٣) .

وقد اهتم الصوفية بهذا الجانب أيما اهتمام لاعتقادهم بأن شرف الإنسان وتفوقه على سائر المحلوقات منوط باستعداده لمعرفة الله على الله الله الله على المعرفة المعرفة الله على المعرفة المعرفة

وقالوا: إن هذه المعرفة إذا اختصت بالمحسوسات فأداها كفاية الحواس الخمس ، وإن اختصت بما وراء العقل اختصت بما وراء العقل والمعقول والحسوس كانت أداها الإدراك البصيري (٤).

وبين الهجويري: بأن " معرفة الله تعالى على نوعين: أحدهما علم ، والآخر حال ، والمعرفة العلمية هي قاعدة جميع حيرات الدنيا والآخرة " . ثم قال : " وأهم الأشياء للعبد في جميع الأوقات والأحوال معرفة الله حل جلاله مستشهدا بقوله تعالى : ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ

<sup>.</sup> ۲۲ المرجع نفسه ص  $(^{\Upsilon})$ 

<sup>(</sup>٣) انظر : تاريخ التصوف في الإسلام ، د. قاسم غني ص ٥٨٥ .

<sup>(</sup>١) جمهرة الأولياء ٢٩٢/١ .



وَالْإِنسَ إِلاَّ لِيَعْبُدُونِ ﴾ (١) أي ليعرفون ، معللا في ذلك أن كثيرا من الخلق معرض عن هذا ، سوى من اصطفاهم الله و حلصهم من ظلمات الدنيا ، وأحيا قلوبهم بها ...

فالمعرفة حياة القلب بالحق ، وإعراض السر عما سوى الحق ، وقيمة كل امرئ .

غـــير أن الهجويــري قد أخطأ حينما فسر العبادة بالمعرفة ، وهو بذلك خالف المنهج الصحيح في تفسير قوله تعالى : ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنسَ إِلاَّ لِيَعْبُدُونِ ﴾ لأن تفسير هذه الآية غير ما ذكره .

قـــال ابن كثير في تفسير هذه الآية : ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنسَ إِلاَّ لِيَعْبُدُونِ ﴾ أي خلقـــتهم لآمرهم بعبادتي ، لا لااحتياجي إليهم ، وقال علي بن أبي طلحة عن ابن عباس : ﴿ إِلاَّ لَيَعْبُدُونِ ﴾ أي إلا ليقروا بعبادتي طوعا أو كرها ، وهذا اختيار ابن جرير " (٣) .

ثم قال الهجويري موضحا لفظ المعرفة وأنه أفضل من لفظ العلم: " فالناس من علماء وفقهاء سموا صحة العلم بالله: المعرفة ، ومشايخ هذه الطائفة سموا صحة الحال بالله: المعرفة ، ولذلك قالوا إن المعرفة أفضل من العلم ، أي لا يكون عارفا من لا يكون عالما بالمعالم بالحق ، ولكن يكون عالما من لا يكون عارفا .. " (ئ) . ويعنون بذلك أن المعرفة تتطلب بحربة مباشرة ، بينما العلم لا يشترط التجربة ، ويقصدون بحما في نطاق التصوف معرفة الله أو العلم به (٥٠) .

لكــن ابــن القــيم – رحمه الله – لم يوافق على ما ذهب إليه الهجويري وقال مبينا العلاقة بين لفظ المعرفة ولفظ العلم: " وأما لفظ العلم فهو أوسع إطلاقا من المعرفة ...

ثم قــال – رحمــه الله –: " واحتار سبحانه لنفسه اسم " العلم " وما تصرف منه ، فوصف نفسه بأنه عالم ، وعليم ، وعلاَّم ، وعَلِمَ ، ويعلم ، وأحبر أن له علما ، دون لفظ " المعــرفة " في القرآن ، ومعلوم أن الاسم الذي احتاره الله لنفسه أكمل نوعه المشارك لــه

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> سورة الذاريات ، الآية ( ٥٦) .

<sup>(</sup>٢) كشف المحجوب ، للهجويري ، ترجمة عربية د. سعاد عبد الهادي ، مصر (١٣٩٥هــ) ٢-٥٠٩ .

<sup>(</sup>r) تفسير القرآن العظيم ٤/ ٢٣٩ .

<sup>(</sup>١) كشف المجحوب ٥٠٩/٢ .

<sup>(°&</sup>lt;sup>)</sup> أضواء على التصوف ص ١٢٦ .

# THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

في معناه " (١) قال تعالى : ﴿ قُلْ هَلْ يَسْتَوِي الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لاَ يَعْلَمُونَ ﴾ (٢) ما قال يعسرفون ، فميزهم بالعلم ، ولو كانت المعرفة أكمل وأفضل من العلم لميزهم بها . وإنما جاء لفظ " المعرفة " في القرآن في أهل الكتاب حاصة كقوله تعالى : ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّ مِنهُمْ قِسِيسِينَ وَرُهُ لَا يَسْتَكْبِرُونَ . وَإِذَا سَمِعُوا مَا أُنزِلَ إِلَى الرَّسُولِ تَرَى أَعْيُنَهُمْ تَفِيضُ مِنَ الدَّمْ عِممًا عَرَفُوا مِنَ الْحَقِّ ﴾ (٣) وقوله : ﴿ الَّذِينَ آتَيْنَاهُمُ الْكِتَابَ يَعْرِفُونَهُ كَمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَاهُمُ الْكِتَابَ يَعْرِفُونَهُ كَمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَاءُهُمْ ﴾ (١) .

وأضاف قائلا: "وهذه الطائفة ترجح "المعرفة "على "العلم "حدا ... وأهل الاستقامة منهم أشد الناس وصية للمريدين بالعلم ، وعندهم أنه لا يكون وليا لله كامل الولاية من غير أولي العلم أبدا فما اتخذ الله ولا يتخذ وليا حاهلا ، والجهل رأس كل بدعة وضلالة ونقص ، والعلم أصل كل خير وهدى وكمال " (٥٠) .

ثم بين – رحمه الله – " أن المعرفة عندهم هي العلم الذي يقوم العالم بموجبه ومقتضاه فلا يطلقون المعرفة على مدلول العلم وحده ، بل لا يصفون بالمعرفة إلا من كان عالما بالله ، وبالطريق الموصل إلى الله ، وبآفاتها وقواطعها ، وله حال مع الله تشهد له بالمعرفة ، فالعارف – عندهم – من عرف الله منه بأسمائه وصفاته وأفعاله ، ثم صدق الله في معاملته ، ثم أخلص له قصوده ونياته ، ثم انسلخ من أخلاقه الرديئة وآفاته ، ثم تطهر من أوساخه وأدرانه ومخالفاته، ثم صبر على أحكام الله في نعمه وبلياته، ثم دعا إليه على بصيرة بدينه وآياته .. " (٢)

وبعــد هذا ، فلو بحثنا في موضوع المعرفة بالله عند أعلام الزهد والصوفية في القرنين الثاني والثالث الهجريين فإننا نجد منهم من يشير إلى هذا الجانب .

فهذا الزاهد عبد الله بن المبارك لما قيل لــه: " بماذا تعرف ربنا ؟ قال : بأنه فوق سماواته على عرشه بائن من حلقه " (٧) .

<sup>.</sup> mir = mi

<sup>(</sup>۲) سورة الزمر ، الآية ( ۹ ) .

 $<sup>(^{\</sup>pi})$  سورة المائدة ، الآيتان  $(^{\pi})$  سورة المائدة ،

<sup>( ؛ )</sup> سورة البقرة ، الآية ( ١٤٦) .

 $<sup>(\</sup>circ)$  مدارج السالكين  $(\circ)$  مدارج

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> المرجع نفسه ۳۱٦/۳ .

<sup>(&</sup>lt;sup>v)</sup> المرجع نفسه ۳۱۹/۳ .



قال ابن القيم معلقا على هذه العبارة: بأن عبد الله بن المبارك " أتى بأصل المعرفة التي لا يصح لأحد معرفة و لا إقرار بالله على إلا به ، وهو المباينة والعلو على العرش " (١) .

أما الفضيل بن عياض فقد أشار إلى أن " أحق الناس بالرضا عن الله أهل المعرفة بالله على الله أهل المعرفة بالله على " (١) ، ثم وضح بأن " أعلم الناس بالله أخوفهم له " (١) . وقد عبر أحمد بن عاصم الأنطاكي (٥) عبارة مشابحة بذلك حينما قال : "من كان بالله أعرف كان له أخوف " (١) ، ويدل هذا قوله تعالى : ﴿ إِنَّمَا يَخْشَى الله مَنْ عباده الْعُلَمَاءُ ﴾ (٧) .

وبين إبراهيم بن أدهم أن "آية العارف هي أن يكون حاطره أكثر اشتغالا بالتفكر والعيرة ، ويكون أكثر كلامه ثناء ومدحا للحق ، وغالب عمله الطاعة ، وغالب نظره في لطائف الصنع والقدرة " (^) . وحذر من كثرة النظر إلى الباطل لأنها تذهب بمعرفة الحق من القلب . ثم قال : " وويل لمن ذهب عمره باطلا " (°) .

<sup>(</sup>۱) مدارج السالكين ۳۱۹/۳.

<sup>(</sup>۲) سورة الشورى ، الآية ( ۱۱ ) .

<sup>(</sup>r) طبقات الصوفية ص ۱۰، وحلية الأولياء (r)

<sup>(</sup>١) حلية الأولياء ١٠٧/٨ .

<sup>· )</sup> كنيته أبو عبد الله ، وهو من أقران بشر الحافي ، والسري ، والمحاسبي ، انظر : طبقات الصوفية ١٣٧ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> طبقات الأولياء ص ٦٤ .

 <sup>(</sup>۷) سورة فاطر ، الآية ( ۲۸ ) .

 $<sup>^{(\</sup>Lambda)}$  تاريخ التصوف في الإسلام ص ٦١٧ .

<sup>(</sup>١) حلية الأولياء ٢٢، ٢٤ .



وقال شقيق البلخي: " من لم يعرف الله بالقدرة فإنه لا يعرفه ، قيل: وكيف يعرفه بالقدرة ؟ فقال: يعرف أن الله قادر إذا كان معه شيء أن يأخذه منه ويعطيه غيره ، وإذا لم يكن معه شيء أن يعطيه " (١) .

أما الحارث المحاسبي فقد تحدث عن آثار المعرفة وقيمتها في سلوك الإنسان قائلا: " إن الله على جعل نجاة العباد برحمته في المعرفة ، ثم في الإرادة ، ثم في ترك ما أمرهم بتركه ، ثم في العمال بما أمرهم به ، ثم في شكر نعمه التي أنعم بها عليهم قديما وحديثا ، ظاهرا وباطنا " (٢) .

ثم قــال: " فأول ما أراد الله تعالى من العباد أن يعرفوه عن الوجوه التي تعرف إليهم مــنها ، فإنه قد تعرف إليهم من خلقه للخلق ، وتدبيره في الخلق ، ومن قدرته على الخلق ، وتكفله بأرزاق الخلق ، وإماتته الخلق ، وإحيائه الخلق ، ألا له الخلق والأمر تبارك الله أحسن الخالقين " .

ثم بين أحوال الناس على حسب معرفتهم بالله على فقال: "إن الناس إنما يخلصون في أعمالهم على قدر معرفتهم به ، ويتواضعون لله على قدر معرفتهم به ، ويشكرون الله على نعمه على قدر معرفتهم به ، ويحسنون الظن نعمه على قدر معرفتهم به ، ويحسنون الظن على قدر معرفتهم به ، ويصبرون على طاعته وعن معصيته وعلى كتمان طاعته وعلى المصائب التي تترل بها أحكامه على قدر معرفتهم به ، ويجبون ما أحب ويبغضون ما أبغض على قدر معرفتهم به " (") .

ثم قال: " فمن فاتته المعرفة بالله دخله النقص في جميع ما ذكرنا على حسب ما فاته من المعرفة ، وعلى حسب ما رزق منها ، فكذلك حظه من الخير والشر " (١) .

ومعرفة الله ﷺ عند أبي القاسم الجنيد معرفتان : معرفة تعرف ، ومعرفة تعريف . ومعسى الأولى : أن يعرفهم الله ﷺ نفسه ، ويعرفهم الأشياء به ، أما الثانية فمعناها : أن يحريهم آثار قدرته في الآفاق والأنفس ، ثم يحدث فيهم لطفا ، تدلهم الأشياء أن لها صانعا ،

 <sup>(</sup>۱) طبقات الصوفية ص ٦٤ .

<sup>(</sup>۲) آداب النفوس للمحاسبي ص ۱۲۰

<sup>(&</sup>lt;sup>r)</sup> المصدر نفسه ص ۱۳۹.

<sup>(&</sup>lt;sup>٤)</sup> المصدر نفســه .



وهـذه معرفة عامة المؤمنين ، والأولى معرفة الخواص ، وكل لم يعرفه في الحقيقة إلا به (۱) ، وهـذا كمـا قال محمد بن واسع (۲) : ما رأيت شيئا إلا ورأيت الله فيه ، وقال غيره : ما رأيـت شيئا إلا ورأيت الله في الأشياء آثار رأيـت شيئا إلا ورأيت الله قبله " (۱) . ولعل محمد بن واسع أراد برؤية الله في الأشياء آثار صنعه، وهذا لا غبار عليه حاصة وأن الله في قال : ﴿ فَانظُرْ إِلَى آثَارِ رَحْمَةِ اللهِ ﴾ (۱) ولكن لـو كـان المراد بها رؤية الله على الحقيقة فهذا هو الحلول الذي نادى به الحلاج وغيره من حلولية الصوفية .

وكذلك يتوجه الكلام إلى ما أورده الكرماني (°) من أن " شغل العارف ثلاثة أشياء : بالنظر إلى معبوده ، مستأنسا به ، ملاحظا لمننه وفوائده ، وشاكرا له ، معترفا به ، ومنيبا تائب إليه " (٦) . وقال : " من عرف ربه نسي كل ما دونه ، ومن جهل ربه تعلق بكل شيء دونه ، ومن اعتز بالعلم فاز ، ومن اعتز بالجهل خاب وحسر " (٧) .

أما سهل بن عبد الله التستري فقد بين علامة العارف فيقول: "وأما العارف الذي طلب معرفة الله وقربه فإنه بذل ماله فأخرجه ، ثم نفسه فباعه ، ثم روحه فأباحه ، فلو لم تكن حنة ولا نار لما مال ولا زال ولا فتر ، فهذه علامة العارف " (^) . ثم قال : "ليس لأهل المعرفة همة غير هذه الثلاثة إذا أصلحوا : الاقتداء بالنبي هذه والاستعانة بالله في الله والصبر على ذلك إلى الممات " (٩) .

 $<sup>^{(1)}</sup>$  التعرف لمذهب أهل التصوف ص ٧٩ .

<sup>( &</sup>lt;sup>۲)</sup> محمد بن واسع بن حابر بن الأخنس الأزدي ، أبو بكر ، أو أبو عبد الله البصري ، ثقة عابد ، كثير المناقب ( ت ۱۲۳) ، انظر : التقريب ۲۲۳/۲ .

<sup>.</sup>  $^{(r)}$  التعرف لمذهب أهل التصوف ص  $^{(r)}$ 

<sup>( &</sup>lt;sup>٤ )</sup> سورة الروم ، الآية ( ٥٠ ) .

<sup>(</sup>٥) هو شاه بن شحاع الكرماني (ت قبل ٣٠٠هـ) ، انظر : طبقات الصوفية ص ١٩٢٠.

<sup>(</sup>٦) حلية الأولياء ٢٥٣/١٠ .

<sup>.</sup> الصوفية ص ۱۹۲، ۱۹۶ .

<sup>(</sup>٨) حلية الأولياء ١٩٩/١٠ .

<sup>(</sup>۹) نفسـه ۲۱۱/۱۰ .



وقال رجل ليوسف بن الحسين الرازي (١): " دلني على طريق المعرفة ؟ فقال: " أَرِ اللهُ الصدقَ منك في جميع أحوالك بعد أن تكون موافقا للحق " (٢).

هكـــذا تــروي لنا كتب التصوف أقوالا لصوفية القرنين الثاني والثالث الهجريين في المعــرفة على أن أبرز وأشهر من غلب عليهم الكلام في المعرفة أوائل الصوفية الثلاثة وهم: ذوالنون المصري، وأبو يزيد البسطامي، والحسين بن منصور الحلاج.

#### ١ - ذوالنون المصري

لقد فرق ذوالنون المصري بين المعرفة والعلم ، و ذكر أن المعرفة الصوفية الحقيقية هي المعرفة الأسمى عن طريق المشاهدة القلبية ، ليفصل بين وسيلة وطبيعة الحقائق التي يصل إليها الصوفي ، وبين طريق علماء الظاهر والرسوم - كما يسمولهم - فيقول : " إن المعرفة الحقيقية بالله ليست العلوم بوحدانيته التي يؤمن بها المؤمنون جميعا ، كما ألها ليست من علوم المرهان والنظر التي هي علوم الحكماء والمتكلمين ، ولكنها معرفة الصفات الوحدانية السي هي لأولياء الله خاصة ، لألهم هم الذين يشاهدون الله بقلوبهم حتى يظهر الجق تعالى عليهم ما لم يظهر على أحد من العالمين " (") .

إن الله ﷺ وصف نفسه بصفات ليعرف كل المؤمنين بها ، و لم يصف نفسه بصفات خاصة بأوليائه دون غيرهم ، ثم إن الناس اختلفوا في رؤية النبي ﷺ لله ﷺ الرؤية القلبية ، فهل تحقق لهم دون غيرهم من العالمين ؟ فهذا تأويل منهم مخالف للحقيقة ! .

ثم يوضح ذو النون المعرفة بأنها: هي ما يفيضه الله من نوره على قلوبنا كالشمس لا ترى إلا بنورها ، ولذا كل من زادت معرفته بالله زادت حيرته فيه ، ذلك لأن من كان أقرب إلى الشمس يكون أكثر حيرة في الشمس حتى يبلغ مرتبة لم يكن هو فيها هو (٤) .

ويقـول: إن "حقيقـة المعرفة إطلاع الحق على الأسرار بمواصلة لطائف الأنوار وأنشدوا فيه:

نور الإله بسر السر في الحجب

للعارفين قلوب يعرفون بحا

<sup>(</sup> ۱) أبو يعقوب الرازي ، شيخ الري والجبال في وقته ، كان أوحد في طريقته في إسقاط الجاه والتصنع واستعمال الإخلاص ، صحب ذا النون المصري ( ت ٣٠٤هـــ) ، انظر : طبقات الصوفية ص ١٨٥ .

<sup>(</sup>٢) طبقات الصوفية ص ١٨٨ ، وحلية الأولياء ٢٥٥/١٠ .

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> في التصوف الإسلامي وتاريخه ص ١١٥ ، وتاريخ التصوف في الإسلام ص ٦١٨ .

<sup>(</sup> ۱ ) نفسیه .



صم عن الخلق عمي عن مناظرهم بكم عن النطق في دعواه بالكذب وسئل بعضهم: متى يعرف العبد أنه على تحقيق المعرفة ؟ فقال: إذا لم يجد في قلبه مكانا لغير ربه " (١) .

ويقول: "إن العارف لا يلزم حالة واحدة ، وإنما يلزم ربه في الحالات كلها "('') ، فالعارفون فانون عن أنفسهم ، لا قوام لهم بذواتهم ، وإنما قوامهم من حيث ذواتهم بالله ، فها عن الله ، وينطقون عن الله بما يجريه على ألسنتهم ، وينظرون بنور الله في أبصارهم ('') .

وهذه العبارات تبين أن ما يسميه ذوالنون بالمعرفة هي فكرة غنوصية ، حيث يرى أن هـدف الصـوفي بتصـوفه هو الاتصال بالله هي ، وتحصل المعرفة عنده بالمحاهدة والرياضة السروحية ، التي تنشأ عنها حالات نفسية معينة تعرف بالأحوال والمقامات، فيرتقي المريد في أحوالـه ومقاماتـه من حال إلى حال ومن مقام إلى مقام ، حتى يصل إلى معرفة الله تعالى معرفة يقينية ، لا مدخل للحواس أو العقل فيها ، فيستمتع بمطالعة وجه الله تعالى ومشاهدة ممالـه وحلاله (3) كما يزعم - ، وبذلك تعود النفس البشرية إلى حالاتما الأصلية من الوجود في الذات الإلهية ، وأنشد فيقول :

ما هبط العارفون مذ عرجوا ولا ابتلوا بالحجاب مذ وصلوا ليس بمرسومة ولا مخلقــــة ولا محدودة هو ذا الأبـــــد (°).

ولكن ذا النون مازال يؤكد على ممارسة الشعائر الدينية من الفرائض والنوافل، إضافة إلى قهر النفس في باب التطهر من الآثام، حتى تصبح صالحة لأن تتقبل معرفة الله كلا ، كمنا أنه يتجه إلى ربط المعرفة بالشريعة، حيث كان يقول: "علامة العارف ثلاثة: لا يطفئ نور معرفته نور ورعه، ولا يعتقد باطنا من العلم ينتقض عليه ظاهرا من الحكم، ولا يحمله كثرة نعم الله كلا على هتك أستار محارم الله " (٢). ثم يصف بأن " أعرف الناس بالله تحمله كثرة نعم الله كلا على هتك أستار محارم الله " (٢).

<sup>(</sup>١) روضة الطالبين وعمدة السالكين ، ضمن مجموعة رسائل الإمام الغزالي ص ٢٩ .

<sup>(</sup>۲) حلية الأولياء ٩/٧٠٤

<sup>(</sup>٣) انظر : في التصوف الإسلامي وتاريخه ص ١١٥ ، والفلسفة الصوفية في الإسلام ص ٣٠٧ .

<sup>(</sup>٤) دراسات في الفلسفة الإسلامية ، د. أبو الوفاء التفتازاني ص ١٥٣ .

<sup>(°)</sup> علم القلوب ، لأبي طالب المكي ، تحقيق عبد القادر عطا ، (مكتبة القاهرة ) ص ١٣٦ .

<sup>&</sup>lt;sup>(٦)</sup> الرسالة القشيرية ص ٣١٧ .



عَلَىٰ أَشَدُهُم تحيرًا فيه " (١) . ويقول سهل التستري مثله في المعرفة بأن " المعرفة غايتها شيئان : الدهشة والحيرة " (٢) ، وكذلك الشبلي يؤيد هذا القول فيقول : " بداية هذا الأمر حيرة ، ونمايته دهشة كالطفل أو الطفولة ، ثم يرد إلى علم ثم يرد إلى جهل " (٣) .

ومن خلل هذه النصوص اتضح لنا أن هؤلاء الأعلام مدحوا الحيرة وأن أكثرهم مدحا هو ذوالنون المصري ، الذي يعتبره المتصوفة بأنه هو أكثر من تكلم في المعرفة من أئمة التصوف ، حيث عبر عن أعلى درجة يبلغها العارف بالله رهالة هو الذي يكون أكثر تحيرا فيله .

ولكن العبارة فيها غموض ، لأن ما يريده ذوالنون - وغيره - من الحيرة ليست واضحة ، هل يريدون مدح الحيرة كما تعتقده الملاحدة ؟ أم يريدون بذلك طلب الزيادة في العلم والمعرفة ؟ فإن كانوا يمدحون الحيرة فإن الله على قد ذم الحيرة ؛ إذ كيف يكون الحائر عارف بالله على وهو حاهل لا يعرف إلى أين يتجه لتحيره ؟ قال الله على : ﴿ قُلْ أَنَدُعُ وَ مِن دُونِ اللهِ مَالاً يَنفَعُنَا وَلاَ يَضُرُّنَا وَنُرَدُّ عَلَى أَعْقَابِنَا بَعْدَ إِذْ هَدَانَا الله كَالّذِي الله هُو الله الله عَن الأَرْضِ حَيْرَانَ لَهُ أَصْحَابٌ يَدْعُونَهُ إِلَى الله لكي الله عَن الله هُو الله الله عَن المَّرْضِ حَيْرَانَ لَهُ أَصْحَابٌ يَدْعُونَهُ إِلَى الله لكي الله عَن المُنتا قُلْ إِنَّ هُدَى الله هُو الله هُو الله لكي وأُمرنًا لِنُسْلِمَ لِرَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ (٤) .

فالحيرة – إذن – تعتبر من حنس الجهل والضلال والتيه لأن الحائر هو الذي غلبه أمر من الأمور و لم يعرف إلى أين يتجه أو ماذا يفعل ، أو ماذا يعتقد ؟ فلا يمكن أن تكون الحيرة لهايـة المعرفة بل هو جهل وضلال! ، صحيح أن الإنسان يمكن أن يكون حائرا قبل معرفة الله على ، أما أن تكون الحيرة هي أقصى حد يبلغها العارف بالله على فهذا ليس بصحيح .

<sup>(</sup>۱) المصدر نفسه ص ۳۱۶ .

<sup>(</sup>۲) المصدر نفسه ص ۳۱۶ .

<sup>(</sup>٣) روضة التعريف بالحب الشريف ، للسان الدين الخطيب ص ٤١٩ .

<sup>(؛)</sup> سورة الأنعام ، الآية (٧١ ) .



مَا ضَالَ صَاحِبُكُمْ وَمَا غَوَى . وَمَا يَنطِقُ عَنِ الْهَوَى . إِنْ هُوَ إِلاَّ وَحْيٌ يُوحَى ﴾ ('' . وقال تعالى أيضا : ﴿ كِتَابٌ أَنزَلْنَاهُ إِلَيْكَ لِتُحْرِجَ النَّاسَ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ بإِذْنِ رَبِّهِمْ إِلَى صَرَاطِ الْعَزِيزِ الْحَمِيدِ ﴾ ('' وقال تعالى : ﴿ قُلْ إِنِّي عَلَى بَيِّنَةٍ مِّن رَبِّي ﴾ (") .

قال شيخ الإسلام ابن تيمية ردا على المتصوفة الذين مدحوا الحيرة نتيجة معرفة الله على المتصوفة الذين مدحوا الحيرة نتيجة معرفة الله على ، والتي تقودهم إلى الشكوك والجهل والانحراف قائلا: " و لم يمدح - الحيرة - أحد من أهال العالم والإيمان ولكن مدحها طائفة من الملاحدة كصاحب الفصوص ابن عربي (٤) وأمثاله من الملاحدة الذين هم حيارى فمدحوا الحيرة ، وجعلوها أفضل من الاستقامة "(٥).

وأما الذين لا يريدون إلا طلب المزيد في العلم والمعرفة فإن الأمر يستلزم ذلك ، كما وضح شيخ الإسلام - في موضع آخر - قول ذي النون " اعرف الناس بالله أشدهم فيه تحييرا " بأن ذلك ليس مدحا في الحيرة كما تعتقده الملاحدة وغيرهم ، و إنما المراد بذلك طلب الزيادة في العلم والمعرفة فقال شيخ الإسلام ابن تيمية : " أي أطلبهم لزيادة العلم والمعرفة ، فإن كثرة علمه ومعرفته توجب له الشعور بأمور لم يعرفها بعد ؛ بل هو حائر فيها طالب لمعرفتها والعلم بها ، ولا ريب أن أعلم الحلق بالله قد قال : ((لا أحصي ثناء عليك أنت كما أثنيت على نفسك )) (أ) والحلق ما أوتوا من العلم إلا قليلا " (لا) ثم إن أعلى درجة للمؤمن هو الاحسان الذي وصفه الرسول في بهذا الشعور : ((أن تعبد الله كأنك تراه فإن لم تكن تراه فإنه يراك )).

ووضح أيضا شيخ الإسلام فيقول: " فأما الذي قال: أول المعرفة الحيرة ، وآخرها الحيرة فقد يريد بذلك معنى صحيحا مثل أن يريد أن الطالب السالك يكون حائرا قبل حصول المعرفة والهدى ، فإن كل طالب للعلم والهدى هو قبل حصول مطلوبه في نوع من

 $<sup>^{(1)}</sup>$  سورة النجم ، الآيات (1-3) .

<sup>( &</sup>lt;sup>۲ )</sup> سورة إبراهيم ، الآية ( ۱ ) .

 <sup>(</sup>٣) سورة الأنعام ، الآية ( ٥٧ ) .

<sup>(</sup> ٤) هو محمد بن علي بن محمد بن عربي ، أبو بكر الملقب بالشيخ الأكبر عند الصوفية ، فيلسوف ، صوفي ، من أئمة المتكلمين ( ت ٦٣٨هـــ) انظر : سير أعلام ٤٨/٢٣ ، والأعلام ٢٨١/٦ .

<sup>(°&</sup>lt;sup>)</sup> انظر : مجموعة الرسائل والمسائل ٥٨/٤ .

<sup>(</sup>٦) أخرجه مسلم ، في كتاب الصلاة ، باب ما يقال في الركوع والسجود ٢/١٥٣ (ح٢٢٢) .

<sup>(&</sup>lt;sup>۷)</sup> مجموع فتاوى لشيخ الإسلام ۳۹۱/۱۱ .



الحيرة ، وقوله آخرها الحيرة قد يراد به أنه لا يزال طالب الهدى والعلم فهو بالنسبة إلى ما لم يصل إليه حائرا ، وليس في ذلك مدح الحيرة ، ولكن يراد به أنه لا بد أن يعتري الإنسان نوع من الحيرة التي يحتاج معها إلى العلم والهدى " (١) .

#### ٧- أبو يزيد البسطامي .

إذا كان ذوالانون المصري لا يزال يهتم بإقامة الشعائر والعبادات الظاهرة كشرط للوصول إلى معرفة الله على فإن أبا يزيد البسطامي كان يفصل بين المعرفة والعبادة فصلا كاملا قد يؤدي إلى نتيجة خطيرة ، وهي أن المنشغلين بالعبادة بعيدون عن المعرفة وهم لا يصلحون لأن يحملوا المعرفة على الإطلاق ، فيقول : " اطلع الله على قلوب أوليائه فمنهم من لم يكن يصلح لحمل المعرفة صرفا فشغلهم بالعبادة " (٢) . وكما يقول : " للخلق أحوال ولا حال للعارف لأنه محيت رسومه ، فلا يشاهد في يقظته ونومه غير الله " (٢) .

وكلما أراد أن يقول أنا أو أنت ناداه الجليل أنا أنا ولا أنت (ئ). وذلك لأن العارف مسو السذي أوله هو وأوسطه هو وآخره هو ، وأن أدبى صفة العارف أن تجري فيه صفات الحسق وحنس الربوبية (٥) ، وأعلى درجته وحود معروفه (٢) ، ثم يقول : عجبت لمن عرف الله كيسف يعبده ؟ (٧) ، ويقول : كنت ثلاثين سنة أذكر الله ثم سكنت فإذا حجابي ذكري لسه ، وإذا كان توبة الناس من ذنوهم فتوبته من قوله : لا إله إلا الله (^) ، وقال لرجل سبح الله أمامه قولك سبحان الله شرك (٩) .

<sup>(</sup>۱) المصدر نفسه ۳۸٦/۱۱ .

<sup>(</sup>۲) النور من كلمات أبي طيفور نص غير منشور في مناقب وشطحات أبي يزيد البسطامي ينسب إلى السهلجي، ضمن كتاب شطحات الصوفية ، للدكتور عبد الرحمن بدوي ، ط۲ الكويت ، (نشر وكالات المطبوعات المعرفية م ١٧٢ ، وحلية الأولياء ، ٣٩/١ وطبقات الصوفية ص ١٧ .

<sup>(</sup>r) الرسالة القشيرية ص (r)

<sup>(</sup>٤) علم القلوب ، لأبي طالب المكي ، ط١ مصر ( مكتبة القاهرة ١٣٨٤هـ) ص ١٣٣٠ .

<sup>(°)</sup> النور من كلمات أبي طيفور ص ١٤٤، ١٠٦ .

<sup>(</sup>٦) طبقات الصوفية ص ٦٩ .

<sup>( &</sup>lt;sup>۷ )</sup> علم القلوب ۳۳۷ .

<sup>( &</sup>lt;sup>۸)</sup> النور من كلمات أبي طيفور ص ١٠٤ .

<sup>(</sup>۹<sup>)</sup> نفسه ص ۱۱۳ .



وقال الرحل صلى في المسجد: إن زعمت أن صلاتك مواصلة فهي مفاصلة (١). وقال: لا الستزهد ولا التعبد ولا العلم ولا شيء من الأشياء حير للعبد (١). ولم أر من الصالة إلا نصب البدن ولا من الصوم إلا جوع البطن (١)، ومعنى ذلك أن طريقة المعرفة الحقيقية ليست بكثرة العبادات والطاعات، ولا بعمل النوافل والقربات، ولا بالترقي إلى الأحوال والمقامات، ولكن وصول المعرفة بالله إنما يكون برفع الحجاب والفناء الكلي، وعسندئذ فقط نال الإنسان الوصول والمشاهدة لذات الله، ثم الاتحاد به فإنه قد عرف الله بالله (١). وقال : وأشد المحجوبين ثلاثة بثلاثة : الزاهد بزهده، والعابد بعبادته، والعالم بعلمه (٥).

وبذلك نفهم أن أبا يزيد البسطامي قد وضع مفهوما مغايرا للمعرفة يختلف عن مفهوم المعرفة للمعرفة للمعرفة للمعرفة للعسرفة للمعرفة للمعرفة الأسمى عن طريق المشاهدة القلسية الصافية القريبة من المعرفة الفطرية السليمة ، أما البسطامي فكان يهدف بالمعسرفة إلى هدف خطير وهو الكشف عن ذات الله برفع الحجاب ثم الاتحاد بها نتيجة فناء الذات فناء كليا .

وقد طبق ذلك فعلا عن نفسه فصرح بكلمته المشهورة: "سبحاني سبحاني ما أعظم شأي ، حسبي من نفسي حسبي " (١) . وقال: " إن لوائي أعظم من لواء محمد ، لوائي من نسور تحته الجان والإنسان ، كلهم من النبيين ، ليس مثلي مثل في السماء يوجد ، ولا مثلي صفة في الأرض تعرف ، لأن صفاتي غائبة في غيبه وليس للغيب صفات تعرف . " ( $^{(Y)}$  .. وأن بطشي فتراني عيون الخلق مثلهم ولو رأوني كيف صفتي في الغيب لماتوا دهشا " . " . وأن بطشي

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> النور من كلمات أبي طيفور ص ۱۱۸ .

<sup>(</sup>۲) نفسه ص ۱٤۲ .

<sup>(</sup>۳) نفسه ص ۱۲۱ .

<sup>(</sup>٤) نفسه ص ۱۷۰ ، والحلية (7/10) ، وطبقات الصوفية ص ۷۷ .

<sup>(°)</sup> النور من كلمات أبي طيفور ص ١٥٥ ، والحلية ٣٦/١٠ .

<sup>(</sup>٦) نفسه ص ۱۰۱ ، ۱٤٣ .

<sup>( &</sup>lt;sup>۷ )</sup> نفسه ص ۱٤۳ .



أشد من بطش الله .. " والكعبة يطوف حوله ، والملائكة يأتونه ويسألونه عن العلم ، فأصبح الملائكة تلاميذه (١) .

ومن خلال النصوص السابقة فلا يشك الناظر فيها من أن أبا يزيد قد تكلم بكلام الكفر وانحرف انحرافا خطيرا في مفهوم المعرفة بالله رفح كما ابتعد عن منهج المسلمين نحو الستقرب إلى الله ولائه أبعد العابد المنشغل بالعبادة عن أن يكون له عمل صالح ، وأن عبادته تكون حجابا له نحو ربه ربه وهذا زعم باطل ومناقض للعقيدة الصحيحة .

أضف إلى ذلك أن كلام أبي يزيد فيه استهزاء واستحفاف واضح بعباد الله المؤمنين النيس وصفهم الله على في كتابه العزيز بألهم ﴿ التَّابُونَ الْعَابِدُونَ الْحَامِدُونَ السَّائِحُونَ اللهِ العَرْوِ وَالنَّاهُونَ عَن الْمُنكر وَالْحَافِظُونَ لِحُدُودِ اللهِ السَّاحِدُونَ السَّاجِدُونَ الآمِرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَالنَّاهُونَ عَن الْمُنكر وَالْحَافِظُونَ لِحُدُودِ اللهِ ﴾ (٢) . كما أن الخطر في كلامه بيِّن حينما دعا إلى الاتحاد بالله على تحقيقاً للوصول إلى المعرفة به على وفضل نفسه على جميع الأنبياء والرسل – عليهم السلام – ، ولا شك أن هذا الكلام في منتهى الخطورة لا يمكن أن يخرج من إنسان فيه ذرة من الإيمان فضلا أن عن يصدر من شخص يعتبره المتصوفة من كبار أولياء الله على الصوفية المتقدمين .

#### ٣- الحسين بن منصور الحلاج .

أما الحلاج فقد وضع تصورا حديدا للمعرفة منطلقا من نظرية الحلول ، أي حلول اللاهوت في الناسوت ، أو تجلي الذات في الكون وظهورهما فيه تجليا كاملا ، أو بعبارة أخرى تجلي الحق من كل ما يشاهد .. وهذا ما يدفعه إلى القول ما رأيت شيئا إلا ورأيت الله فيه فيه (٣) .

ورأى أن الإيمان لا قيمة لــه ، لأن الإيمان لا يوصل المؤمن إلى معرفة الله ، فمن الستمس الحق بنور الإيمان كان كمن طلب الشمس بنور الكواكب (٤) . وقال أيضا : ولا قــيمة للعقل إذ العقل يؤدي إلى الحيرة ، وهو عاجز ، والعاجز لا يدل إلا على عاجز مثله وأنشد قائلا :

سرحه في حـــيرة يلـــهو

من رامه بالعقل مسترشدا

<sup>(</sup>۱) نفسه ص ۱٤۳، ۱٤٥ .

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة ، الآية (١١٢) .

<sup>(</sup>٣) أخبار الحلاج لماسينيون ، باريس ( مطبعة العلم ١٩٣٦م ) ص ١٦ .

<sup>(</sup>١) طبقات الصوفية ص ٣١١ .





يقول من حيرته هل هو (١) .

وشاب بالتلبيس أسراره

وكذلك العبادة لا قيمة لها عنده ، والذي ينشغل بالعبادة حجب عن المعبود ، والذي ينشعل بالمعبود لا يلاحظ شيئا غيره ، فلا معرفة لمن يرى سواه ، فكان الحلاج مثل البسطامي يرى أن العبادة حجاب فلا ينبغي للعارف أن ينشغل بما إذ يقول : " من لاحظ الأعمال حجب عن المعمول له ، ومن لاحظ المعمول له حجب عن رؤية الأعمال " (١) . وسئل عن معنى " لا إله إلا الله " فقال : كلمة شغل بما العامة لئلا يختلطوا بأهل التوحيد (١) .

ويرى الحلاج أن الحق هو المقصود بالعبادة والمقصود إليه بالطاعة ، فلا يشهد بغيره ولا يدرك بسواه (ئ) ، ولا يجوز لمن يرى أحدا أو يذكر أحدا أن يقول : إني عرفت الأحد الذي ظهرت منه الآحاد . فإذا سئل كيف الطريق إلى حصول معرفة الحق الأحد ؟ فأحاب الحسلاج قائلا : بالجمع إليه (٥) . وكان مثل البسطامي يطلب من الله ﷺ أن يرفع أنيته حتى يتحد بأنيته نهائيا فينفي عن نفسه بالكلية ، ولا يكون ثمة إلا الله إذ يقول منشدا :

بيني وبينك إني يزاحمين فأرفع بإنيك إنيتي من البين (٦).

أي يوجد بيني وبينك يا إلهي " إني " " إنه " " أنا " يعذبني ، فأتوسل إليك أن تزيل بإنيك .. تزيل بإنيك .. تزيل بأنيك .. تزيل بأنيك .. تزيل بأنيك ، أي من بيننا نحن الإثنين (٧) .

فقد طلب الحلاج من الله ﷺ أن يمحو ذاته التي تشعر أنها عائقة له دون أن يصل السلم، وإذا كان البسطامي يزعم أن الله ﷺ قد استجاب طلبه في الاتحاد به فكذلك الحلاج حيث رأى أن ذاته أصبحت تجمعها بالله ﷺ، وتربطها رابطة شخصية حميمة ، وفي هذه

<sup>(</sup>۱) أخبار الحلاج ص ٩٤ .

<sup>(</sup>٢) طبقات الصوفية ص ٣٠٨.

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> أخبار الحلاج ص ٧٤ .

<sup>(</sup>٤) طبقات الصوفية ص ٣١٠ .

<sup>(°)</sup> أخبار الحلاج ص ١١٦ .

<sup>&</sup>lt;sup>(٦)</sup> المصدر نفسه ص ٧٦ .

<sup>(</sup> ۲) كتاب شخصيات قلقة في الإسلام ، د. عبد الرحمن بدوي ، ط ٣ بيروت ( دار القلم ١٩٧٨م) ص ٨٣ . This file was downloaded from QuranicThought.com



الحالــة من الترابط الشخصي بين الأنا والأنت يسميها الحلاج عين الجمع . فأكد أن الله ﷺ في غضو لها تتخلل جميع أفعاله وأفكاره وآماله (١) . ثم أنشد قائلا :

ظاهر في الكون إلا عيننا .

أنا عين الله في الأشياء فهل

لابس ذاته فما تم فرق (٢).

أنا الحق والحق للحق حق

فقد رفض الحلاج كل الطرق الموصلة إلى المعرفة ، من المشاهدة القلبية كما قال ذوالنون المصري ، والكشف الذاتي كما قال البسطامي . فالطريقة الوحيدة الموصلة إلى المعرفة عنده هي الجمع والحلول فقال : " العارف من رأى والمعرفة بمن بقي ، العارف مع عرفانه ، وعرفانه هو (٣) ، وأنشد قائلا :

فقال من أنت قلت أنت (١٤).

رأيت ربي بعين ربي

لذلك فالعارف عنده هو المشير عن الله ، فإن الخلق أشاروا إلى الله .

وقد سبق أن مر بنا أن البسطامي كان يزعم أن العبادات من الصلاة والذكر والزهد كلها حجاب - يحجب العارف عن معرفة الله - وهنا زعم الحلاج أن صلاة العاشقين العارفين يعتبر كفرا، وإن سئل لم ذلك ؟ أجاب: " لأن ظاهر الشريعة كفر خفي ، وحقيقة الكفر معرفة حلية " (٥) وأن الكفر والإيمان يفترقان من حيث الاسم ، وأما من حيث الحقيقة فلا فرق بينهما (١) . ثم صرح بأنه كفر بدين الله ، والكفر بالنسبة له واجب فيقول منشدا:

كفرت بدين الله والكفر واجب لدى وعند المسلمين قبيح (٧) .

وبذلك وحدنا الحلاج هناكان صريحاكل الصراحة في إنكاره لما اتفق عليه المسلمون في الإيمان والعبادة بمختلف صورها ، ثم حدد مكانه في كونه لا يتبع مكة والمدينة بمفهوم الدين الإسلامي فيقول منشدا:

<sup>(</sup>١) تاريخ الفلسفة الإسلامية ، د. ماحد فحري ، بيروت ( الدار المتحدة ١٩٨٤م ) ص ٣٣٥٠.

<sup>(</sup>٢) أخبار الحلاج ص ١٠٨ .

<sup>(</sup>٢) الطواسين ص ٧٧، ٨٨.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه ص ١٦٧.

<sup>(°)</sup> أخبار الحلاج ص ٦٣ .

<sup>(</sup>٦) نفسه ص ٥٣ .

<sup>( &</sup>lt;sup>۷ )</sup> نفسه ص ۹۹ .



ولا البطحاء أريد ولا المدينة (١).

ففي دين الصليب يكون موتي

وفي هذا البيت نرى أن الحلاج طلب أن يجعل الله موته على الصليبية ، وأكد على أنه لا يريد البيطحاء التي توجد بمكة ولا المدينة أيضا ، وذلك لأن مكة والمدينة من الأماكن المقدسة عند المسلمين ، وهو قد تمنى أن يكون موته على دين الصليبيين النصارى .

ولا شك أن العبارات التي صدرت من الحلاج كلمات كفرية لها خطورتها البالغة ، ذلك أن القول بحلول الله في خلقه مناقض لما اعتقد به المسلمون ، فهم يعتقدون بأن الله في مستو على عرشه بائن عن خلقه ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ (٢) فالله في مستو على عرشه بائن عن خلقاته ، فقال مُخاطبا رسوله في : ﴿ قُلْ هُوَ اللهُ أَحَدٌ . اللهُ الصَّمَدُ . لَمْ يَلِدْ وَلَمْ يُولَدْ . وَلَمْ يَكُن لَهُ كُفُواً أَحَدٌ ﴾ (٣) .

وبذلك نفهم أن عقيدة الحلاج في الحلول ليست من عقيدة الإسلام ، وإنما عقيدة وتنية دخيلة كما قال الدكتور عبد القادر محمود مؤكدا بأن الحلاج أخذ هذا المعتقد الباطل من النصارى غير معتقدهم الصحيح بسبب تأثرهم بالفلسفات الوثنية فقال الدكتور: "والحلاج في واقع مذهبه ينتمي لمذهب الخلاص المسيحي الذي يؤكد أنه لا سعادة إلا في خلاص السروح من حجابه وهو الجسد ، ولهذا سعى لتحطيم هذا الحجاب وكل حجب أخرى من الشعائر تقف حاجزا بينها وبين حقيقتها المطلقة " (٤).

وأما إنكاره للإيمان والعقل والعبادة بأنها لا توصل المؤمن إلى معرفة الله ﷺ فهو محض الجهل بتعاليم ديننا الحنيف .

ولقد اتجه الصوفية المتأخرون إلى تقسيم المعرفة (العلم اللدين) بمعناها العام إلى مستويات مختلفة لكل منها اتجاهه ووسيلته ، ففي حين يذهب ابن عربي إلى أن المعرفة أو كما يسميها العلم ينقسم إلى ثلاثة أنواع يرتبها على النحو الآتي :

١- علم العقل: وهو كل علم يحصل بالضرورة أو عقب نظر في دليل.

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق ص ۸۲ .

<sup>(</sup>۲٪ سورة الشورى ، الآية ( ۱۱ ) .

<sup>&</sup>lt;sup>٣)</sup> سورة الإخلاص ، الآيات ( ١ – ٤ ) .

<sup>(</sup>٤) الفلسفة الصوفية في الإسلام ص ٣٥٥.



وقد سماه الغزالي بالمعرفة الإشراقية: "وهي نور يقذفه الله في الصدر، وهو مفتاح أكر المعارف، وهذه المعرفة هي العلم اليقيني الذي ينكشف فيه المعلوم انكشافا لا يبقى معه ريب ، ولا يفارقه إمكان الغلط والوهم، وهو نتيجة العلم والعمل، وهو طريق الصوفية (٢). كما هو الطريق الذي اختاره بقوله: "وما ارتضيته أحيرا من طريق التصوف " (٣).

والصوفية المتقدمون لم نجد منهم كلاما صريحا في قضية العلم اللدي ، ولكن يوحد منهم من تحدث عن فكرة النور الذي هو أساس المعرفة الصوفية ، وأشار إلى العلم الرباني ، غير أن الجنيد قد اعترف بأن عليا عليا قله قد أعطي العلم اللدي كما ذكر ذلك السراج الطوسي (٤) .

قال أبو سليمان الداراني: " لا يزهد في شهوات هذه الدنيا إلا من وضع الله في قلبه نسورا يشغله دائما بأمور الآخرة " (°). وقد عبر الداراني هنا عن فكرة النور المعروف لدى الصوفية ، حيث إنه الطريق الموصل إلى معرفة الله عجل .

ولهــــذا ذكر الطوسي أن أبا سليمان لو علم أن بمكة رجلا يفيده في علم المعرفة لمشى على رجليه ولو ألف فرسخ حتى يسمعها منه (٦) .

وبين الداراني بأن " أهل المعرفة دعاؤهم غير دعاء الناس ، وهمتهم غير هـمة الناس " (٧) وقـال : " لو لم يكن لأهل المعرفة إلا هذه الآية الواحدة لا اكتفوا بها ﴿ وُحُوهٌ يَوْمَئِذٍ لَا الْكَتْفُوا بِهَا ﴿ وُحُوهٌ يَوْمَئِذٍ لَا اللَّهِ الْوَاحِدة لا الْكَتْفُوا بِهَا ﴿ وُحُوهٌ يَوْمَئِذٍ لَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّلْمُلِّلُ اللَّا اللَّاللَّ اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

<sup>(</sup>١) اُلفتوحات المكية ٣١/١ .

<sup>(</sup>٢) المنقذ من الضلال ص ١٢٩.

<sup>(&</sup>lt;sup>٣)</sup> المصدر نفسه ص ٨٠ .

<sup>(</sup>٤) اللمع للطوسي ص ١٧٩.

<sup>(°)</sup> تذكرة الأولياء لفريد العطار ص ٢٣١ نقلا عن في التصوف الإسلامي وتاريخه ص ٦ .

<sup>.</sup> (7) Illips be in the objective of (7)

<sup>&</sup>lt;sup>(٧)</sup> حلية الأولياء ٢٦٨/٩ .

<sup>(^)</sup> سورة القيامة ، الآيتان ( ٢٢– ٢٣ ) .

قال الدكتور كامل الشيبي: وكان على الفسه قد أعطي العلم اللدي باعتراف الحالي العلم اللدي العلم اللدي العلم الذي يندمج عليه أصحاب العلم الذين عقلوا الدين عقال الدين عقال عقل الماع ورواية " (٢) ، وهذا العلم الذي دخل التصوف وصار المتصوفة مند مجين عليه لأهم " اعتبروا أنفسهم خاصة أهل الله الذين منحهم أسرار العلم الباطن المودع في القرآن والحديث " (٣) وذلك على قدر تفاوهم واختصاصهم .

ثم أشار إلى أن التستري أحسر بأن الله ما استولى وليا من أمة محمد الله إلا علمه القرآن ظاهرا أو باطنا ، قيل له : إن الظاهر نعرفه فالباطن ما هو ؟ قال : فهمه ، وأن فهمه المراد (٤) . و أضاف إلى ذلك قول البسطامي : " ليس العالم من يحفظ كتابا فإذا نسي ما حفظ صار حاهلا ، بل من يأحذ علمه من ربه أي وقت شاء بلا تحفظ ولا دروس ، وهذا هو العلم الرباني " (٥) .

وهذه المعارف بمستوياتها المحتلفة تكتسب من طريقين ، كما بين ذلك الغزالي حيث ذكر: " أن العلم الإنساني يحصل من طريقين ، أحدهما : التعليم الإنساني ، والثاني : التعليم الرباني .

فالطريق الأول: طريق معهود ، ومسلك محسوس ، يقر به جميع العقلاء .

وأما الطريق الثاني: فيكون تحصيله من حارج وهو التحصيل بالتعلم، أو يكون من داخـــل وهــو الاشــتغال بالتفكر، والتفكر من الباطن بمترلة التعلم في الظاهر.. (٢) ثم إن التعليم الرباني على وجهين:

الوجه الأول: إلقاء الوحي وهو أن النفس إذا كملت ذاتما يزول عنها دنس الطبيعة ، ودرن الحرص والأمل الفاني ، وتقبل بوجهها على بارئها ومنشئها ، وتتمسك بجود

 $<sup>^{(1)}</sup>$  الصلة بين التصوف والتشيع ص  $^{(1)}$ 

<sup>.</sup> خج البلاغة ، للسيد الشريف الرضى ، طبع بمطبعة عيسى البابي الحلبي  $^{(7)}$  .

اً في التصوف الإسلامي وتاريخه ص ٧٧ .

 $<sup>^{(</sup>i)}$  تفسير التستري ص  $^{(i)}$  نقلا عن الصلة بين التصوف والتشيع ص  $^{(i)}$ 

<sup>(°)</sup> شفاء السائل في تهذيب المسائل لابن خلدون ص ٢٦ نقلا عن المرجع السابق ص ٣٨١ .

<sup>(</sup>٦) الرسالة اللدنية ، ضمن مجموعة رسائل الإمام الغزالي ص ٦٧ .



مــبدعها ، وتعتمد على إفادته وفيض نوره ، والله تعالى بحسن عنايته يقبل على تلك النفس إقبالا كليا .. وحدث هذا العلم عند الأنبياء عليهم الصلاة والسلام .. (١) .

أما الوحم الثاني: فهو الإلهام، والإلهام تنبيه النفس الكلية للنفس الجزئية الإنسانية على قدر صفائها وقبولها وقوة استعدادها، والإلهام أثر الوحي، لأن الوحي هو تصريح الأمر الغيبي، والإلهام هو تعريضه، والعلم الحاصل عن الوحي يسمى علما نبويا، والذي يحصل عن الإلهام يسمى علما لدنيا، والعلم اللدني هو الذي لا واسطة في حصوله بين النفس والباري، وإنما هو كالضوء من سراج الغيب يقع على قلب صاف فارغ لطيف ..(٢) " والعلم اللدني يكون لأهل النبوة والولاية كما كان للخضر المنظم حيث أحبر الله على عنه فقال: ﴿ وَعَلَّمْنَاهُ مِن لَّدُنَّا عَلْمًا ﴾ (٢).

وقد استدل الغزالي – على هذا العلم – بالقول المنسوب إلى أمير المؤمنين علي بن أبي طالب في: " أدخلت لساني في فمي فانفتح في قلبي ألف باب من العلم مع كل باب ألسف باب ، وقال : لو وضعت لي وسادة وحلست عليها لحكمت لأهل التوراة بتوراقم ولأهل الإنجيل بإنجيلهم ، ولأهل القرآن بقرآنهم " وأضاف الغزالي قائلا : " وهذه مرتبة لا تنال بمجرد التعلم الإنساني ، بل يتحلى المرء بهذه المرتبة بقوة العلم اللدني " .. (ئ وأن حقيقة الحكمة تنال من العلم اللدني ، و ما لم يبلغ الإنسان هذه المرتبة لا يكون حكيما لأن الحكمة من مواهب الله تعالى (٥) . ﴿ يُؤْتِي الْحِكْمَةُ مَن يَشَاءُ وَمَن يُؤْتَ الْحِكْمَةُ فَقَدْ أُوتِي خَيْرًا وَمَا يَذَّكُرُ إِلا أُولُو الْأَلْباب ﴾ (٦) ، وذلك لأن الواصلين إلى مرتبة العلم اللدني مستغنون عن كثرة التحصيل وتعب التعليم فيتعلمون قليلا ويعلمون كثيرا ، ويتعبون يسيرا ويستريحون طويلا " (٧) .

<sup>(</sup>۱) انظر : المصدر نفسه ص ٦٩ .

<sup>.</sup>  $(^{(7)})$  المصدر نفسه ص

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> سورة الكهف ، الآية ( ٦٥ ) .

<sup>.</sup>  $V1 = V \cdot \bigcup_{i=1}^{k} (i)$ 

<sup>(°)</sup> نفسه ص ۷۱ .

<sup>&</sup>lt;sup>(٦)</sup> سورة البقرة ، الآية ( ٢٦٩ ) .

<sup>( &</sup>lt;sup>v )</sup> الرسالة اللدنية ص ٧١ .

واستطرد الغرالي في توضيح أهمية العلم اللدي فيقول: "الوحي إذا انقطع وباب الرسالة إذا انسد استغنى الناس عن الرسل وإظهار الدعوة بعد تصحيح الحجة وتكميل الدين كما قال تعالى ﴿ الْيُوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ ﴾ (١) وليس من الحكمة إظهار زيادة الفائدة مسن غير حاحة ، فأما باب الإلهام فلا ينسد ، ومدد نور النفس الكلية لا ينقطع لدوام ضرورة النفوس وحاحتها إلى تأكيد وتذكير ، وكما أن الناس استغنوا عن الرسالة والدعوة واحتاجوا إلى التذكير والتنبيه لاستغراقهم في هذه الوساوس والهماكهم في هذه الشهوات فالله تعالى أغلق باب الوحي وهو لآية العباد ، وفتح باب الإلهام رحمة ، وهيأ الأمور ورتب المراتب ليعلموا أن الله لطيف بعباده يرزق من يشاء بغير حساب " .

أما عن حقيقة العلم اللدين وأسباب حصوله فتكون من ثلاثة أوجه:

أحدها: تحصيل جميع العلوم وأحذ الحظ الأوفر من أكثرها.

والـــثاني: الرياضة الصادقة والمراقبة الصحيحة ، فإن النبي الشي أشار إلى هذه الحقيقة فقـــال: ((مــن عمل بما علم أورثه الله ما لم يعلم) (() وقال الله علم أورثه الله ما لم يعلم) (() وقال الله تعالى ينابيع الحكمة من قلبه ولسانه) (() .

والـــثالث: التفكر ، فإن النفس إذا تعلمت و ارتاضت بالعلم ثم تتفكر في معلوماتها بشروط الفكر ينفتح عليها باب الغيب كالتاجر الذي يتصرف في ماله بشرط التصرف ينفــتح عــليه أبواب الربح ، وإذا سلك طريق الخطأ يقع في مهالك الحسران ، فالمتفكر إذا سلك سبيل الصواب يصير من ذوي الألباب ، وتنفتح روزنة من عالم الغيب في قلبه فيصير عالما كاملا عاقلا ملهما مؤيدا " (3) . هذا هو العلم اللدني الذي بينه الغزالي ، وهو العلم الذي ظن بعض الصوفية أنه يمكن الاستغناء به عن العلم الكسبي .

أما الإمام ابن القيم فقد قال فيه في شرح ما جاء في كلام الهروي عنه في منازل السائرين: " العلم السائرين: " العلم السائرين في القلب بلا سبب من العبد ولا السندلال ، ولهذا سمى لدنيا ، قال تعالى ﴿ وَعَلَّمْنَاهُ مِن لَدُنَّا عِلْمًا ﴾ (٥) والله تعالى هو الذي

 <sup>(</sup>١) سورة المائدة ، الآية (٣).

<sup>(</sup>٢) أحرجه أبو نعيم في الحلية ١٣/١، قال الألباني في " الأحاديث الضعيفة " " موضوع " ١٣/١ .

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو نعيم في الحلية٥/٥١١ ، قال الألباني في " الأحاديث الضعيفة " " ضعيف " ١٥٥/١ .

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق ص ٧٣ - ٧٤ .

<sup>(°&</sup>lt;sup>)</sup> سورة الكهف ، الآية ( ٦٥ ) .



عـــلم العباد مالا يعلمون ، قال تعالى : ﴿ عَلَّمَ الْإِنسَانَ مَا لَمْ يَعْلَمْ ﴾ (١) . ولكن هذا العلم أخـــص مـــن غـــيره ، ولذلك أضافه إليه سبحانه ، كبيته وناقته وبلده وعبده ونحو ذلك ، فتضمحل العلوم المستندة إلى الأدلة والشواهد في العلم اللدني الحاصل بلا سبب ولا استدلال هذا هو مضمون كلامه .

ثم أضاف ابن القيم فقال: "ونحن نقول: إن العلم الحاصل بالشواهد والأدلة هو العلم الحقيقي، وأما ما يدعي حصوله بغير شاهد ولا دليل فلا وثوق به وليس بعلم، نعم قد يقوي العلم الحاصل بالشواهد ويتزايد، بحيث يصير المعلوم كالمشهود، والغائب كالمعاين، وعلم اليقين كعين اليقين، فيكون الأمر شعورا أولا، ثم تجويزا، ثم ظنا، ثم علما، ثم معرفة، ثم علم يقين، ثم حق يقين، ثم عين يقين، ثم تضمحل كل مرتبة في التي فوقها بحيث يصير الحكم لها دولها فهذا حق "(٢).

وبذلك نقول: بأن دعوى وقوع نوع من العلم بغير سبب من الاستدلال ليس بصحيح، لأن الله ربط التعريفات بأسباها كما ربط الكائنات بأسباها، ولا يحصل لبشر علم إلا بدليل يدل عليه، وقد أيد الله سبحانه رسله عليهم الصلاة والسلام بأنواع الأدلة والسبراهين التي تدلهم على أن ما جاءهم هو من عند الله، ودلت أممهم على ذلك، وكان معهم أعظم الأمثلة والبراهين.

فكانت براهينهم أدلة وشواهد لهم ، والله فل شهد بتصديقهم بما أقام عليه من الشواهد ، فكل علم لا يستند إلى دليل فدعوى لا دليل عليها ، وما كان كذلك لم يكن علما فضلا أن يكون لدنيا ، فالعلم اللدي ما قام الدليل الصحيح عليه أنه جاء من عند الله على لسان رسله عليهم السلام .

وقد ذم الله ﷺ بأبلغ الذم من ينسب إليه ما ليس من عنده كما قال الله ﷺ عنهم: ﴿ وَيَقُولُونَ هُوَ مِنْ عِندِ اللهِ وَيَقُولُونَ عَلَى اللهِ الْكَذِبَ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ ﴿ وَيَقُولُونَ هَلَا اللهِ الْكَذِبَ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ (٢) وقال تعالى : ﴿ فَوَيْلٌ لِلَّذِينَ يَكُتُبُونَ الْكَتَابَ بِأَيْدِيهِمْ ثُمَّ يَقُولُونَ هَذَا مِنْ عِندَ اللهِ ﴾ (١) وقال تعالى أيضا : ﴿ وَمَنْ أَظْلَمَ مِمَّنِ افْتَرَى عَلَى اللهِ كَذِبًا أَوْ قَالَ أُوحِيَ إِلَيَّ وَلَمْ يُوحَ

<sup>(</sup>۱) سورة العلق ، الآية (٥) .

<sup>(</sup>r) مدارج السالكين (r)

<sup>&</sup>lt;sup>٣)</sup> سورة آل عمران ، الآية ( ٧٨ ) .

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة ، الآية ( ٧٩ )



إِلَيْهِ مِنَيْءً ﴾ (١) فكل من قال هذا العلم من عند الله - وهو كاذب في هذه النسبة - فله نصيب وافر من هذا الذم ، فالله على يذم من أضاف إليه ما لا علم له به ومن قال عليه ما لا يعلم ، ولهذا رتب على المحرمات أربع مراتب وجعل أشدها القول عليه بلا علم ، فحعله آخر مراتب المحرمات التي لا تباح بحال ، بل هي محرمة في كل ملة وعلى لسان كل رسول قال تعالى : ﴿ قُلْ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّيَ الْفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَالإِثْمَ وَالْبَغْيَ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَأَن تُقُولُوا عَلَى الله مَا لاَ تَعْلَمُونَ ﴾ (٢) .

فالقائل " إن هذا علم لدني " لما لا يعلم أنه من عند الله ولا قام عليه برهان من الله أنه من عنده كاذب مفتر على الله ، وهو من أظلم الظالمين وأكذب الكاذبين " (٣) .

إذن فاشـــتراط موافقة الإلهامات أو المعارف للكتاب والسنة قائم أصلا أن ليس لبشر غير الرسل - عليهم السلام - في هذا الجال عصمة تقيه كيد الشيطان وحيله إلا إذا عصمه الله بالـــتقيد بما جاء في كتابه وما ورد عن نبيه هي من حق لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا مــن حــلفه ، ذلــك أن معرفة تلك الإلقاءات ومصدر تلك الإلهامات لا يستطيع الإنسان تحديده بعقله وحده أو شعوره وحده ؛ بل لا بد فيه من ضابط الكتاب والسنة .

أما الاعتماد المطلق على هذه المعارف والفتوحات دون تقييدها بما حاءت به النصوص الشرعية واعتبارها المصدر الأساسي للتشريع فهو خطر عظيم فتح بابه على هذه الأمة ليدخل منه كثير من العابثين والمضلين الذين يسعون إلى هدم هذا الدين الذي قد تم قسبل وفاة الرسول على كما قال تعالى: ﴿ الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الْإِسْلاَمَ دِينًا ﴾ (3).

وقد تحدث عن هذا الجانب الأستاذ عبد الرحمن دمشقية فقال: "ولهذا فإنه قد فتح بالكشف باب دخل منه كثير من العابثين بهذه الأمة ، ومن الأئمة المضلين يتكلمون في فنون الكشف بما يتعارض والأدلة الشرعية ، وبقي هؤلاء العابثون يتدفقون من هذا الباب الذي بقسي مفتوحا إلى يومنا هذا ، فصارت العلوم الشرعية عند هؤلاء من المرتبة التي تلي مرتبة

<sup>(</sup>۱) سورة الأنعام ، الآية ( ۹۳ ) .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> سورة الأعراف ، الآية ( ٣٣ ) .

<sup>(</sup>r) مدارج السالکین (r) مدارج السالکین (r)

<sup>(؛)</sup> سورة المائدة ، الآية ، (٣) .

الكشف، وصار حاملو هذه العلوم الشرعية عند هؤلاء من أهل الظاهر ، الذين حتم الله على قلوهم عن ملاحظة هذا العلم الباطن ، وعن التنعم بأسرار الكشف .

ولعل هذا الوحي الصوفي وهذه الكشوفات والتجليات هي ما أشار الله ﷺ إليه بقوله : ﴿ هَلْ أُنَبِّكُمْ عَلَى مَن تَنَزَّلُ الشَّيَاطِينُ . تَنَزَّلُ عَلَى كُلِّ أَفَّاكُ أَتِيمٍ . يُلْقُونَ السَّمْعَ وَأَكْثَرُهُمْ وَ كَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى مَن تَنَزَّلُ الشَّياطِينُ . تَنَزَّلُ عَلَى كُلِّ أَفَّاكُ أَتِيمٍ . يُلْقُونَ السَّمْعَ وَأَكْثَرُهُمْ كَاذِبُونَ ﴾ (١) . ولعل هذا النوع من التزل وإلقاء السمع من الشياطين هو ما ظنه الغزالي وحيا عصل به سماع المريد لما سمعه موسى ، حتى دعا الخلائق إليه بالاجتهاد في تحصيله بالرياضات والتصفيات والخلوات ، ليسمعوا الكلام الذي سمعه موسى بن عمران عليه السلام " (١) .

ولكن لا بد من التنبيه من أن الكشف الصوفي غير الإلهام بالحق الذي يقذفه الله في قلوب عباده المؤمنين الصادقين حتى يتبين لهم الصواب ، فإن هذا الأمر وارد ولا يمكن إنكاره ، حيث كثرت النصوص الشرعية التي تشير إلى الإلهام كوسيلة من وسائل المعرفة .

ويقول شيخ الإسلام ابن تيمية: "وأما حجة أهل الذوق والوحد والمكاشفة والمحاطبة فإن أهل الحق من هؤلاء لهم إلهامات صحيحة مطابقة كما في الصحيحين عن السنبي الله أنه قال: (قدكان في الأمم قبلكم محدثون فإن يكن في أمتي أحد فعمر) (٤) وكان عمر يقول: "اقتربوا من أفواه المطيعين واسمعوا منه ما يقولون فإلها تجلى لهم أمور صادقة " (٥) " (١).

<sup>&</sup>lt;sup>(١)</sup> سورة الشعراء ، الآيات ( ٢٢١– ٢٢٣ ) .

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup> أبو حامد الغزالي والتصوف ص ۱۹۲ .

<sup>(</sup>  $^{r}$  ) أخرجه البخاري في كتاب فضائل الصحابة ، باب مناقب عمر بن الخطاب  $^{r}$  (  $^{r}$  ) ومسلم في كتاب فضائل الصحابة ، باب فضائل عمر  $^{r}$  (  $^{r}$  )  $^{r}$  .

<sup>(</sup> ۱ ) سبق تخریجه قبل قلیل .

<sup>(°)</sup> أخرج ابن أبي شيبة في معنى هذا ، عن عبد الله بن عتبة قال : قال عمر : " حالسوا التوابين فإنهم أرق شيء أفئدة " . وعن وديعة الأنصاري من قول عمر : " استشر في أمرك الذين يخشون الله " و لم أجد نص ما ذكره المؤلف . انظر : الكتاب المصنف ٢٧٢/١٣ ، ٢٧٥ ، والزهد لابن المبارك ص ٤٢، ٤٩ .

<sup>(</sup>٦) الفرقان بين أولياء الرحمن وأولياء الشيطان ص ٥١ .



وهـذه الأحـاديث وغيرها تشير إلى أن المعرفة (العلم اللدين) بمعناها الشرعي أمر ممكن عقلا ونقلا ، غير أن هناك فرقا بين العلم اللدي عند الصوفية وبين الفراسة ، فالفراسة السي تحـدث عنها العلماء تحت هذا الموضوع تأتي بما يوافق الأدلة ، أما العلم اللدي الذي تحدث عـنه الصوفية فإنه يأتي بأشياء حديدة ، ليست الفراسة التي تحدث عنها العلماء هو العلم اللدي عند الصوفية ، وحديث المكلّمين " فإن يك في أمتي أحد فعمر " لو قال : فإن يك منهم أحد في أمتي فمنهم عمر ، لكان يوحي بأن هناك محدثا في أمة محمد ، لكن النص يوحي بأنه خاص بعمر .

أما التوسع غير مقبول ، لأن الفراسة لا تأتي بأشياء حديدة - كما عند الصوفية في هذا الحديث فإنه توسع غير مقبول ، لأن الفراسة لا تأتي بأشياء حديدة - كما عند الصوفية - وإنما تأتي بما يوافق الأدلة الشرعية .

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي في التفسير ، باب ومن سورة الحجر ، ٢٩٨/٥ (ح٢١٢٧) ٢٩٨/٥ ، قال : " هذا حديث غريب إنما نعرفه من هذا الوجه وقد روي عن بعض أهل العلم " ، والطبراني في الكبير (٧٤٩٧) ، والبيهقي في الزهد (ص ٧٨) من طريق عبد الله بن صالح به، وقال الهيثمي في المجمع ، ٢٦٨/١ إسناده حسن. (٢) سورة الحجر ، الآية (٧٥) .

<sup>(</sup>٣) الفرقان بين أولياء الرحمن وأولياء الشيطان ص ٩١ .



## المبحث الثانيي

صار الحب الإلهي - في القرنين الثاني والثالث الهجريين - المعلم الواضح ، والسمة المميزة للتصوف .

ومعنى الحب والمحبة لله على ليس جديدا ، إذ تقتضي من أصحابها اتباع الرسول على وعدم مخالفته ، كما قال الله على : ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحبُّونَ الله فَاتَّبِعُونِي يُحبِبْكُمُ الله وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ ﴾ (١) . وهي أيضا من صفات المؤمنين فقال على : ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَتَّخِذُ مِن دُونِ اللهِ أَنسَدَادًا يُحبُّونَهُمْ كَحُبِّ الله وَالَّذِينَ آمَنُوا أَشَدُّ حُبًّا لِلهِ ﴾ (١) . وهذا يدل على أن حسب الله على مسن الصفات المبرزة للإنسان المؤمن ، ولكن لا تكون المحبة الصادقة لله إلا يمتابعة الرسول على الطريق الوحيد للوصول إلى محبة الله على المؤمنين .

ومن أحبهم الله كان عونا لهم ، كما ورد ذلك في الحديث القدسي ((.. وما تقرب إلي عبدي بشيء أحب إلي مما افترضته عليه ، ولا يزال عبدي يتقرب إلي بالنوافل حسى أحبه ، فإذا أحببته كنت سمعه الذي يسمع به ، وبصره الذي يبصر به ، ورحله التي يمشي بها ، ويده التي يبطش بها ، وإن سألني لأعطينه ، وإن استعاذني لأعيذنه (()) ، وكان من مأثور دعاء الرسول لله طلبه وسؤاله الحب ، والنظر إلى وجهه كان ((.. وأسألك حبك وحب عمل يقربني إلى حبك (()) ، ويسأله الله فيقول : ((وأسألك لذة النظر إلى وجهك والشوق إلى لقائك في غير ضراء مضرة ولا فتنة مضلة (()) .

<sup>(</sup>۱<sup>)</sup> سورة آل عمران ، الآية ( ۳۱ ) .

<sup>( &</sup>lt;sup>۲ )</sup> سورة البقرة ، الآية ( ۱٦٥ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري مع الفتح ، في كتاب الرقاق باب التواضع ٣٤٨/١١ (ح ٢٥٠٢) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد بلفظه في المسند ٥/٢٤٣ ، و الترمذي بنحوه في كتاب الدعوات ٣٦٩/٥ ، والحاكم في المستدرك ٥٢١/١ ، وحسنه الترمذي .

<sup>( °)</sup> أخرجه في باب الدعاء بعد الذكر النسائي ٥٥ /٥٥) ه وأحمد ٣٦٤/٤ ، وإسناده جيد ، انظر : صحيح النسائي ٢٨١ ، ٢٨١ .



فمعنى الحب الإلهي أصيل في الإسلام ، أعانت عليه سهولة حياة المسلمين ويسارتها والستدبر والستأمل في أسرار هذا الكون العجيب ، وآياته الباهرة بالسياحة والضرب في الأرض . (١)

والحب الإلهبي في هذا العهد صار هدفا اتحه إليه أهل التصوف بعد أن كان وسيلة للطاعة والاستسلام لبلوغ الجنة والنجاة من النار عند الزهاد الأوائل ، فإبراهيم بن أدهم (ت ١٦١هـ) يقول: "اللهم إنك تعلم أن الجنة لا تزن عندي حناح بعوضة إذا أنت أنستني بذكرك ، ورزقتني حبك ، وسهلت علي طاعتك " (٢) . والحب أصبح دثار الزاهدين يلتقي بإبراهيم بن أدهم فيعلم إبراهيم " إن الزاهدين في الدنيا قد اتخذوا الرضا عن الله لباسا ، وحبه دثارا ، والإثرة له شعارا .. " (٣) . والحبة لله وكل تتحقق ويبلغ الزاهد غايستها بشرط يذكره الفضيل ابن عياض قائلا : " إذا كان عطاؤه ومنعه إياك عندك سواء فقد بلغت الغاية من حبه " (٤)

وفكرة الحب الإلهي قد تحدث عنها أيضا عبد الواحد بن زيد (ت ١٧٧ه) فهو من أوائل من نادى من الصوفية بالمحبة الإلهية - في القرن الثاني الهجري - حيث كان كثيرا مل أوائل من نادى من الصوفية بالمحبة الإلهية - في القرن الثاني الهجري : "ما أحسب شيئا من الأعمال يستقدم الصبر إلا الرضا ، ولا أعلم درجة أرفع ولا أشرف من الرضا وهي رأس المحبة " ويقول أيضا : " من نوى الصبر على طاعة الله صبره الله عليها وقواه لها ، ومن نوى الصبر على المحبة على ذلك وعصمه منها .. يا سيار أتراك تصبر لحبته عن المسلم على عبد هدواك فسيخيب صبرك ؟ لقد أساء بسيده الظن من ظن به هذا وشبهه قال : ثم بكى عبد الواحد حتى خفت (أي مسمع) أن يغشى عليه ، ثم قال : أتأبى أنت يا مسمع نعمة غادية ورائحة على أهل معصيته فكيف يأس من رحمته أهل مجبته ؟ " (°) .

وقــد أورد أبو نعيم رواية أخرى لعبد الواحد بن زيد عن الحسن البصري التي توحي إلى فكــرة الحب الإلهي قال: قال رسول الله ﷺ: «يقول الله تعالى إذا كان الغالب على

 $<sup>^{(1)}</sup>$  دراسات في التصوف الإسلامي  $^{(1)}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> حلية الأولياء ٣٦/٨ .

<sup>(&</sup>lt;sup>٣</sup>) طبقات الصوفية ص <sup>٣</sup>٤ .

<sup>(؛)</sup> حلية الأولياء ٨/ ١١٣ .

<sup>( °)</sup> حلية الأولياء ١٧٥/٦ .



عسبدي الاشتغال بي جعلت نعيمه ولذته في ذكري ، فإذا جعلت نعيمه ولذته في ذكري عشيقي وعشقته ، فإذا عشقي وعشقته رفعت الحجاب فيما بيني وبينه ، وصرت معالم بين عينيه ، لا يسهو إذا سها الناس ، أولئك الأبطال حقا ، أولئك الذين إذا أردت بأهل الأرض عقوبة وعذابا ذكرهم فصرفت ذلك عنهم  $^{(1)}$  ثم علق عليه أبو نعيم قائلا : وكذا رواه عبد الواحد عن الحسن مرسلا ، وهذا الحديث خارج من جملة أحاديث المراسيل المقبولة عن الحسن لمكان محمد بن الفضل وعبد الواحد وما يرجعان إليه من الضعف  $^{(1)}$  .

وهـــذا النص - بلا شك - ينص صراحة على فكرة العشق الإلهي ، التي يتمسك بما المتصــوفة رغم ما فيها من بطلان أو تصادم مع العقيدة الصحيحة الصافية ، لأن صفات الله عند أهل السنة والجماعة منقولة من الكتاب والسنة الصحيحة ، والذي ثبت أن الله على عب ، ولم يصف الله على نفسه ولا وصفه رسوله الله على بأنه يعشق .

فإذا كان عبد الواحد بن زيد قد تحدث عن العشق الإلهي في القرن الثاني الهجري فإن أبا الحسين أحمد النوري (ت ٢٩٥هـ) في القرن الثالث الهجري قد أشار إلى ذلك أيضا ، وقد حاء في كتاب "تلبيس إبليس " قال السراج: وبلغني أن أبا الحسين النوري شهد عليه غلام الخليل أنه سمعه يقول: أنا أعشق الله رهم يعشقني ، فقال النوري سمعت الله يقول: ﴿ يُحبُّهُمْ وَيُبحبُّونَهُ ﴾ (٢) وليس العشق بأكثر من المحبة .

وقد رد ابن الجوزي على ذلك فقال: وهذا جهل منهم من ثلاثة أوجه: أحدها من حيث الاسم فإن العشق عند أهل اللغة لا يكون إلا لما ينكح، والثاني: أن صفات الله منقولة فهو يحب ولا يقال يعشق، ويقال يعلم ولا يقال يعرف، والثالث: من أين له أن الله تعالى يحبه ؟ فهذه دعوى بلا دليل (3).

إذا عدنا إلى عبد الواحد بن زيد فإن أبرز ما يلفتنا إليه أيضا هو إفراطه في البكاء وفي النامة الوحد عند الآخرين حتى قال حصين بن القاسم الوزان: " لو قسم بث عبد الواحد

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو نعيم في حلية الأولياء ١٧٧/٦.

<sup>(</sup>۲) المصدر نفسه .

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة ، الآية (٤٥).

۲۱۱ ص ابلیس الیس س ۲۱۱ .



ابن زيد على أهل البصرة لوسعهم " (١) . وقد كان شديد التأثير في الوعظ والنصيحة ، وذلك من خلال طريقة أدائه ، وكثرة تحننه ، وإبداء تأثره وحزنه .

وقد أورد أبو نعيم نماذج هذه الأحوال منها ما يقوله بكر بن معاذ: سمعت عبد الواحد بن زيد يقول: يا إحوتاه! ألا تبكون حوفا من النيران؟ ألا إنه من بكى حوفا من السنار أعاذه الله تعالى منها، يا إحوتاه! ألا تبكون حوفا من شدة العطش يوم القيامة؟ يا إحوتاه ألا تسبكون؟ بلى فابكوا على الماء البارد أيام الدنيا لعله أن يسقيكموه في حظائر القدم مصع خير القدماء والأصحاب من النبيين والصديقين والشهداء والصالحين وحسن أولئك رفيقا. قال: ثم جعل يبكي حتى غشي عليه "(٢). وذكر أنه كان يعظ يوما فناداه رحل من ناحية المسجد كف عنا يا أبا عبيدة فقد كشفت قناع قلبي ، و لم يقطع عبد الواحد عن موعظة بل استمر فيها فحشرج الرجل حشرجة الموت ثم مات (٢).

ولعلى هذا ما دفع شيخ الإسلام ابن تيمية إلى عده أول صوفي على وجه الحقيقة محينما قلل رحمه الله : إنه أول ما ظهرت الصوفية من البصرة ، وأول من بنى دويرة الصوفية بعض أصحاب عبد الواحد بن زيد ، وكان في البصرة من المبالغة في الزهد والعبادة والحسوف ونحو ذلك ، ما لم يكن في سائر أهل الأمصار  $^{(1)}$  ، وما دعا الذهبي إلى القول بأنسه "شيخ الصوفية وواعظهم  $^{(0)}$  ، وتردد ذكره كثيرا على لسان أبي سليمان المداراني وتلميذه أحمد بن أبي الحواري وكذلك على الفضيل بن عياض  $^{(1)}$  . كما ذهب الطوسي  $^{(1)}$  أن عبد الواحد كان من أوائل من نطق باسم الصوفية ؟ بل وصفهم لم سئل : " من الصوفية عندك ؟ فقال : القائمون بعقولهم على همومهم ، والعاكفون عليها بقلوكم ، المعتصمون بسيدهم من شر نفوسهم هم الصوفية "  $^{(1)}$  .

<sup>(</sup>١) حلية الأولياء ١٧٣/٦.

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق ۱۷۲/٦ - ۱۷۳

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> المصدر نفسه ۱۷۱/٦ .

<sup>(</sup>١) انظر: الصوفية والفقراء ص ١٢.

<sup>(</sup> ٥ ) ميزان الاعتدال ٢/٥١٥ .

<sup>(</sup>٦) نشأة الفكر الفلسفي في الإسلام ١٧٨/٣.

<sup>(</sup>٧) اللمع للطوسي ص ٥٥.



ومن رواد الحب الإلهي في القرن الثاني عتبة الغلام (۱) (ت ١٧٧هـ) وقد اشتهر أيضا بالحنزن والخنوف، وأورد لنا أبو نعيم أخبار حزنه وزهده، حتى اعتبر من نساك البصرة، لأنه كان من أصحاب الفلق (۲)، حيث قوَّت لنفسه سنتين فلقة، يتعشى كل ليلة بفلقة ويتسحر بأخرى، وكان يصوم الدهر، ويأوي السواحل والجبابين، (۲) كما ذكر أبو نعيم ما صدر عنه من فكرة الحب الإلهي لمناجاته لربه فقال: ".. إن تعذبني فإني لك محب، وإن ترحمني فإني لك محب، فلم يزل يرددها ويبكي حتى تطلع الفجر "وكان يصلي في الليل الطويل، فإذا فرغ رفع رأسه قائلا: "سيدي إن تعذبني فإني أحبك، وإن تعف عننه أحبك " (أ). وقد تساوى عنده أحداث الحياة وتقلباتها وهو في مقام الحب (۰). وقد الله فلم يجد حرا ولا بردا، يعني من سكن حب الله قلبه شغله حتى لا يعرف الحر من البرد، ولا الحلو من الحامض.." (۱)

ولكنه يتذكر يوم العرض على الله فيقول: "قطع ذكر يوم العرض على الله أوصال المحبين ..ويقول: تراك مولاي تعذب محبيك وأنت الحي الكريم ..؟ ". ويخبر بأن طريق المحبة شاق وطويل " سبحان حبار السماء إن المحب لفي عناء " (٧) . ويبين عقبة المحب فيقول: " من عرف الله أحبه ، ومن أحب الله أطاعه ، ومن أطاع الله أكرمه ، ومن أكرمه أسكنه في حواره ، ومن أسكنه في حواره فطوباه ، وطوباه ، وطوباه ..! " (٨) .

ومن خلال النصوص السابقة تتجلى بجلاء أن قضية الحب الإلهي في القرن الثاني تخيم على أحرزان الأعلام الصوفية في هذا القرن نتيجة البكاء المستمر ، والمناجاة الدائمة التي عمار سها الصوفية وينادون ربمم في الليلة الظلماء سائلين منه حبه ومرضاته ، والنجاة من

<sup>(</sup>۱) هو عتبة بن أبان البصري ، الزاهد ، الخاشع ، الخائف ، كان يشبه في حزنه بالحسن البصري (ت ۱۷۷هـ) انظر : سير أعلام ٦٢/٧ .

<sup>( &</sup>lt;sup>۲)</sup> الفِلَقِ : جمع فلقة ، والفلقة : الكِسْرة من الجفنة ، أو من الخبز ، ويقال : الفلقة من الجفنة : نصفها ، يقال : أعطني فلقة الجفنة ، وقيل أحد شقيها إذا انفلقت . انظر : تاج العروس للزبيدي ٢٨/٥٠١ .

<sup>(&</sup>lt;sup>٣)</sup> حلية الأولياء ٢٤٧/٦ .

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ٢٥٣/٦.

<sup>(</sup>٥) نشأة الفكر الفلسفي في الإسلام ١٨٤/٣.

<sup>(</sup>٦) حلية الأولياء ٢٥٤/٦ .

<sup>( &</sup>lt;sup>( ۷ )</sup> المصدر نفسه .

<sup>(</sup> ۱ المصدر نفسه .

نيرانه كما حصل ذلك عند عبد الواحد بن زيد ، وقد رأينا خطاءه حينما نادى بفكرة العشق الإلهي التي تتناقض مع العقيدة الصحيحة ، وتكلم بكلام خارج عن المنهج الصحيح في أسماء الله وصفاته ، وكذلك صديقه عتبة الغلام له أحزان ومخاوف ، ومبالغات في التنسك ؛ بل له مخالفات لرسول الله في الأدعية والأفعال والتعبد ، فمحبة الله في تتمثل في العمل بأوامره واحتناب نواهيه ، قال تعالى : ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحبُّونَ الله فَاتَّبِعُونِي يُحْبِبْكُمُ الله وَيَغْفَرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ ﴾ (١) .

وفي أواخر القرن الثاني الهجري ظهرت نظرية الحب الإلهي في مدرسة البصرة عند جماعة لقبوا بالزنادقة أو زنادقة الزهاد ، وهو اسم أطلقه عليهم أبو داود السحستاني (ت ٢٧٥هـ) (٢) ، ومن هؤلاء:

رابعة العدوية (ت ١٨٥هـ) حيث اعتبرت من أوائل من تغنى بنغمة الحب الإلهي ، السيّ اتخــذت حب الله ﷺ لذاته لا خوفا من نعمه وآلائه ، وأحبت الله ﷺ لذاته لا خوفا من ناره ولا طمعا في جنته ، وكان أقصى أمانيها أن يكشف الله لها عن وجهه الكريم ، ويرفع عــن قلبها الحجب التي تحول دون مشاهدته ، وفي هذا تقول في الأبيات الآتية مخاطبة فيها رها وقائلة :

أحبك حبين حب الهوى فأما الذي هو حب الهوى وأما الذي أنت أهل لــه فلا الحمد في ذا ولا ذاك لي

وحب الأنك أهل لذاكا فكشفك لي الحجب حتى أراكا فلست أرى الكون حتى أراكا ولكن الحمد في ذا وذاكا (٣).

وقد عقب الغزالي على هذه الأبيات قائلا: " ولعلها أرادت بحب الهوى: حب الله لإحسانه إليها وإنعامه عليها بحظوظ العاجلة ، ويحبه لما هو أهل له: الحب لجماله وحلاله الدي انكشف لها ؛ وهو أعلى الحبين وأقواهما ، ولذة مطالعة جمال الربوبية هي التي عبر عنها رسول الله على حينما قال حاكيا عن ربه الحكيات : " أعددت لعبادي الصالحين ما لا عين رأت ، ولا أذن سمعت ، ولا خطر على قلب بشر " " (أ).

<sup>(</sup>۱) سورة آل عمران ، الآية ( ٣١ ) .

<sup>(</sup>٢) نشأة الفكر الفلسفي في الإسلام ١٨٧/٣.

<sup>(</sup>٣) إحياء علوم الدين ٢١٠/٤ .

<sup>&</sup>lt;sup>(٤)</sup> سبق تخريجه في ص ٦٦ .



ولا شك أن حب الله الله الذاته هو الحب الذي كانت تؤثره رابعة وتأخذ نفسها به كما يدل على ذلك قولها في إحدى مناحاتها ، حين تناجي ربحا قائلة : "إلهي إذا كنت أعبدك رهبة من النار فأحرقني بنار جهنم ، وإذا كنت أعبدك رغبة في الجنة فأحرمنيها ، وأما إذا كنت أعبدك من أحل محبتك فلا تحرمني يا إلهي من جمالك الأزلي " ، وكما يدلنا عليه أيضا قصتها مع سفيان الثوري ، وقد سألها عن حقيقة إيمالها فأجابته بقولها : " ما عبدته حوفا من ناره ولا حبا لجنته ، فأكون كالأجير السوء ، بل عبدته حبا له وشوقا إليه " وكما يدل عليه بعد هذا كله قولها : " محب الله لا يسكن أنينه وحنينه حتى يسكن مع محبوبه " (۱) .

وهذا ما يجعل بعض الباحثين يقولون: بأن رابعة العدوية هي أول من استعمل لفظة الحب استعمالا صريحا في التعبير عن صلتها بالله على وميلها إليه وإقبالها عليه، وإن لفظة الحب قد شاعت في أقوال رابعة المنثورة والمنظومة، ومنذ عهدها أحذت لفظة الحب ولفظة المجبة تشيع في أقوال الزهاد والصوفية على تعاقب طبقاتهم وعصورهم (٢).

ولكن لو تأملنا في كلمات رابعة السابقة لوحدنا أن رابعة العدوية تحدثت عن مظهر من مظاهر الصوفية ، ذلك المظهر هو إنكار الذات وفناء المحب في المحبوب ، إذ لا تعرف الله حقا ولا يجد الحب الحقيقي - كما تزعمه المتصوفة - وفي النفس أدبى شعور بذاتها وبالعالم الحيط (٣) . وكذلك لو نظرنا إلى قولها " فكشفك لي الحجب حتى أراكا " فإنه قول ذو خطر عظر عظر على الصوفية المنحرفين الذين جاءوا بعدها ، لألهم لما عنوا بذلك وطلبوه بالخلوات والأذكار أتاهم الشيطان بتحيلات وتصورات فبدت لهم الكائنات ، وأن الله الله ظهر فيها ، فلا يرون إلا الله على حسب زعمهم ، حتى قال الحلاج أحد غلاتهم :

يا جملة الكل لست غيري فما اعتذاري إذن إلي أنا أنت بلا شك فسبحانك سبحاني (١٤).

وهكذا ظهرت نظرية الحب الإلهي بعد رابعة العدوية ، فمنهم من فهم معناها كما دل عليه الكتاب والسنة ، ومنهم من أخطأ فيها وانحرف عن الطريق الصحيح .

<sup>(</sup>١) الحياة الروحية في الإسلام ص ٧٩ .

<sup>(</sup>٢) المدخل إلى دراسة الأديان ، لعبد الرزاق محمد أسود ط١ ، بيروت ( دار المسيرة ١٤٠٠هــ) ٢٢/٢ .

<sup>(</sup>٣) انظر : التصوف بين الحق والخلق ص ٥٨ .

<sup>(&</sup>lt;sup>۱)</sup> أخبار الحلاج ص ۷۸ .



وأما بقية الأعلام الصوفية في القرن الثالث الهجري فقد تحدثوا أيضا عن المحبة الإلهية ، وذكروا عدة تعريفات يريدون من وراءها تحديد ماهية الحب والكشف عن طبيعته وحقيقة معانيه.

فهذا الحارث المحاسبي قال: "المحبة ميلك إلى الشيء بكليتك، ثم إيثارك له على نفسك وروحك ومالك، ثم موافقتك له سرا وجهرا، ثم علمك بتقصيرك في حبه "(١). ولها سئل سهل التستري عن المحبة فقال: "موافقة القلوب لله، والتزام الموافقة لله، واتباع الرسول في ، مع دوام الاستهتار (٢) بذكر الله تعالى، ووجود حلاوة المناحاة لله في "(١). أما أبو سعيد الخراز لما سئل فقال: طوبي لمن شرب كأسا من محبته، وذاق نعيما من مسناحاة الجليل وقربه بما وحد من اللذات بحبه فملئ قلبه حبا وطار بالله طربا، وهام إليه اشتياقا "(٤).

وبين أبو سعيد أن المحب قد حعل ذكر الله على بقلبه ولسانه فرضا على نفسه ، فهو يتفرغ من الغفلة ، ويستغفر الله على منها ، وكذلك حوارحه إنما هي وقف لخدمة من أحبه ، فهو غير ساه ولا لاه ، وإنما همه أن يرضى من أحبه ، فقد بذل المجهود في موافقته ، في أداء فرائضه واحتناب نواهيه ، فهو متزين له بكل طاقته حذرا من أن يأتي عليه أمر يسقطه من عين من أحبه .

إذا نظرنا في تعريفات كل من المحاسبي و التستري و الحراز فإنها تشير إلى حوانب الصحة والموافقة لما دل عليه الكتاب والسنة وحاصة ما ذكره التستري من أن المحبة لا بد من موافقة القراب لله على المحبوب الله على المحبوب الله الحراز من أن الإنسان لا بد أن يبذل جهوده في ابتغاء مرضاة الله في أداء فرائضه واحتناب نواهيه ، مع الحذر الشديد من العمل الذي سيؤدي به إلى سخط الله وعقابه على المحلة وعقابه الله عقابه الله عقابه الله على المحلة الله وعقابه الله على المحلة الله وعقابه الله على المحلة الله وعقابه الله وعقابه الله وعقابه الله المحلة الله وعقابه الله و المحلة و ال

والحق أن أبا سعيد قد وضح المحبة في القرن الثالث الهجري حينما بين معالمها الصادقة وضوابطها وأحوالها ، وذلك حينما أشار إلى أن الصدق في المحبة هو " اتباع الرسول الله في في

 $<sup>^{(1)}</sup>$  الرسالة القشيرية ص  $^{(1)}$ 

<sup>( &</sup>lt;sup>۲)</sup> يقال : استهتر بالشيء إذا أولع به .

 $<sup>(^{</sup>r})$  اللمع للطوسي ص ۸۷ .

<sup>( &</sup>lt;sup>٤)</sup> المصدر نفسه .

<sup>(</sup>٥) كتاب الصدق لأبي سعيد الخراز ص ١٤٣ - ١٤٤ .



هديه وزهده وأخلاقه ، والتأسي به في جميع الأمور ، والإعراض عن الدنيا وزهرتما وبمجتها . . وإيثار محبة الله ﷺ في جميع الأمور على نفسك وهواك ، وأن تبدأ في الأمور كلها بأمره قبل أمر نفسك " (١) .

وأضاف أبو سعيد موضحا أن لمحبة الله على علما فقال: "وبلغنا عن الحسن البصري على أن ناسا قالوا على عهد رسول الله على يا رسول الله إنا نحب ربنا حبا شديدا فحر الله تعالى للحبت على الله تعالى للحبت علما ، وأنزل الله على ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحبُّونَ الله فَاتَبِعُونِي يُحْبِرُكُمُ الله ﴾ (٢) " (٣) فإن الله على حمدا على علما ودليلا وحجة على أمته . وقال : " فعلامة المحبوب ، والتجاري مع طرقاته في كل الأمور ، والتقرب إليه بكل حيلة ، والهرب من كل ما لا يعنيه " .

ثم شرح حال المحبة فقال: " المحبة بدؤها من ذكر النعم ، ثم على قدر المنعم ، ثم على قدر المنعم ، ثم على عدر ما يستحق ؛ لأن المحب لله تعالى يجب الله تعالى عند النعم وعند فقدها ، وعلى كل حال حبا صحيحا منعه أو أعطاه ، أو ا بتلاه أو عافاه ، فالمحبة لازمة لقلبه على حالة واحدة في العقد ، ثم إلى الزيادة أقرب ، ولو كانت على قدر النعم لنقصت المحبة إذا نقصت السنعم في وقدت الشدائد ووقوع البلاء ، لكن المحب لله تعالى الذي وكه عقله بربه واشتغل برضاه فكان في شكره لله حيران ، كأنه ليست نعمة على أحد إلا وهي عليه ، وهو مشغول بحسبه لله تحلل عن قلبه الكبر والغل والحسد بحسبه لله تحلل عن قلبه الكبر والغل والحسد والبغي، وكثيرا مما يعنيه من أمر الدنيا من مصلحة فكيف يذكر ما لا يعنيه ؟ "(١) .

أما أبو القاسم الجنيد فقد وصف حال المحب في المحبة وصفا ليس في حقيقته إلا تعريفا للمحب يمكن أن يستخلص منه تعريف للحب ، وذلك على الوجه الذي نتبينه من قوله "عبد ذاهب عن نفسه متصل بذكر ربه ، قائم بأداء حقوقه ، ناظر إليه بقلبه ، أحرق قلبه أنسوار هويته ، وصفا شربه من كأس وده ، وانكشف له الجبار من أستار غيبه ، فإن تكلم فيبالله ، وإن نطق فعن الله ، وإن تحرك فبأمر الله ، وإن سكن فمع الله ، فهو بالله ولله ومع

<sup>(</sup>۱) المصدر نفسه ص ۱٤۳ .

 <sup>(</sup>۲) سورة آل عمران ، الآية ( ۳۱ ) .

<sup>(&</sup>lt;sup>٣)</sup> قال في " الدر المنثور " أخرجه ابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم ١٧/٢ .

<sup>(</sup>٤) كتاب الصدق ص ١٤٤ - ١٤٥ .



الله .. " (١) ، بيد أنه قد تحدث عن مفهوم المحبة الحقيقية عند الصوفية بتعريف آخر ؟ وهي المحسبة السيّ يصل فيها المحب إلى استبدال صفاته بصفات المحبوب فيقول : " دخول صفات المحبوب على البدل من صفات المحبوب " (٢) .

وإذا تأملنا في هذا التعريف فقد رأيناه تعريفا مجانبا للصواب إن أراد بذلك الجنيد أن على الحب أن يتخلى عن صفاته البشرية ؛ لأن الإنسان مهما كانت مترلته وقربه من الله على أخد محب لله تعالى حتى يخلع صفاته البشرية ويتحلى بالصفات الإلهية ، فالإنسان مهما أحب الله حق محبته فإنه سيظل إنسانا ناقصا ، ولا يسعه أن يتخلى عن صفاته الآدمية ، ولكن الطوسي قد فسر قول الجنيد السابق بقوله : فهذا على معنى قوله : ((..حتى أحبه ، فإذا أحببته كنت عينه التي يبصر بما ، وسمعه الذي يسمع به ، ويده التي يبطش بما ) ، فإن أراد الجنيد هذا التفسير فهو مقبول وإن كان تعريفه لا بد من تعديله وتصحيحه ، لأنه يوحي إلى الحلول كما عند المتصوفة المنحرفة .

وتحدث الحدلاج - كذلك - عن حقيقة الحبة فقال: "قيامك مع محبوبك بخلع أوصافك " (٣). فإن أراد الحسين بن منصور بذلك أن أحدا لا يصل إلى حقيقة المحبة إلا أن يخلع أوصافه البشرية ويقوم مع الله على بعد ذلك فإنه تعريف خاطئ ناقص ، لأنه ليس في وسع الإنسان تحقيق ذلك مهما كان محبا لله في ، كما أن كلام الحلاج أوما إلى القول بالحلول ، وهو ما اعتقده الصوفية المنحرفة بأن نهاية حب الله هو حلول الله في الحب ، أما دون ذلك فلا يسمى حبا عندهم ، وهذا غير صحيح فإن الرسول في كان أكثر الناس حبا له ، وكذلك أصحابه الكرام و لم نسمع من أحدهم ألهم ادعوا حلول الله فيهم .

وممن تحدث عن الحب الإلهي في القرن الثالث الهجري ذوالنون المصري وقال في الحبة: " أن تحب ما أحب الله ، وتبغض ما أبغض الله ، وتفعل الخير كله ، وترفض كل ما يشغل عن الله ، وألا تخاف في الله لومة لائم ، مع العطف للمؤمنين ، والغلظة على الكافرين ، واتباع رسول الله في الدين " (٤) .

<sup>(</sup>۲) الرسالة القشيرية ص ۳۲۱ .

<sup>(&</sup>lt;sup>r)</sup> المصدر نفسه ص ۳۲۳.

<sup>( &</sup>lt;sup>۱</sup>) طبقات الصوفية ص ۱۸ .



وقد تأثر ذوالنون بفكرة رابعة في الحب الإلهي ، حيث إن هذا الحب قد أرقه وأسقمه وهو يقول :

حبك قد أرقين سقما وزاد قلبي سقما كتمته في القلب والأحشا حتى انكتما

لا تمتك ستراي الذي ألبستني تكرما (١).

وهذا الحب إن جر ألما وعذابا فعليه أن يصبر ، قال لرجل زعم أن الحب أحرق قلبه:

لم تشتكي ألم البلا وأنت تنتحل المحبــة

إن الحب هو الصبو إن الحب هو الصبو

حب الإله هو السرو رمع الشقاء لكل كربه (٢) .

وبين أحمد بن أبي الحواري علامة حب الله بأن ذلك طاعته ﷺ أو حب ذكره فقال : " علامة حب الله العبد أحبه .. " (٣) .

أما حاتم الأصم (<sup>3)</sup> فقد وضح صحة أو كذب من يدعي الحب فقال: " من ادعى ثلاثا بغير ثلاث فهو كذاب ؟ من ادعى حب الله من غير ورع عن محارمه فهو كذاب ؟ ومن ادعى حب الجنة من غير إنفاق ماله فهو كذاب ، و من ادعى حب النبي من غير عبد الفقر فهو كذاب " (°) .

نفهم من كل ذلك أن على الإنسان أن يتجرد عن شهوات الحس ، ويتخلص من نسروات النفس ، ويقبل بهمته على الله على الله على الله على الله عن كل ما سواه ويتجنب عن كل ما يبغضه الله عن كل ما يبغضه الله عن أن يحققها المحب الإلهي ، وأن يتحقق بها حتى تصح محبته ، ويصبح محبا لله عن على الحقيقة .

على أن الحب الإلهي – عند الصوفية – لكي يكون محبا صادق الحب فلا بد أن يقوم بين يدي حبه طائفة من الرياضات والمحاهدات ، وأن يتخلق ويمارس جملة من الأحوال

<sup>(</sup>١) حلية الأولياء ٩/٥ ٩ .

<sup>(</sup>۲) المصدر نفسه ۹/۸۰۳ .

<sup>(&</sup>lt;sup>r)</sup> طبقات الصوفية ص ١٠١ .

<sup>(</sup> ٤) هو أبو عبد الرحمن ، حاتم بن علوان المعروف بالأصم ، من أكابر مشايخ حراسان (ت ٢٣٧هـــ) ، انظر : الرسالة القشيرية ص٣٩٣، وطبقات الصوفية ص٩١ .

<sup>· (°)</sup> المصدر السابق ص ٩٧ .



والمقامات – السي سنتحدث عنها – حتى إذا بلغ من هذه وتلك المبلغ الذي يحقق لسه العلم والعمل وصل عند ذلك إلى أرقى الأحوال وأسمى المقامات وهي المحبة . ولهذا يتفاوت السناس في المحسبة بتفاوت إيماهم عندهم وعند السلف الصالح ، فكلما زادت معرفتهم بالله زادت محبستهم قال تعالى : ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَتَّخِذُ مِن دُونِ اللهِ أَندَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِّ اللهِ وَالّذِينَ آمَنُوا أَشَدُّ حُبًّا لِللهِ ﴾ (١) .

فمحبة الله على - إذن - وعدم إشراك أحد مع الله على بالحب الخالص مرتكز هام في العقيدة الإسلامية ؛ لأن من أحب الله مخلصا من قلبه يحب غير الله ورسوله من الأهل وسواهم ولكن يحبهم لله وفي الله ، وذلك لما تحقق في قلبه ووجدانه من لذة الإيمان وحلاوته وهذا ما أشار إليه رسول الله على حينما قال : "ثلاث من كن فيه وجد حلاوة الإيمان أن يكون الله ورسوله أحب إليه مما سواهما ، وأن يحب المرء لا يحبه إلا لله ، وأن يكره أن يعود إلى الكفر كما يكره أن يقذف في النار " (") .

فِالإنسان الذي يعرف قيمة حب الله ورسوله يتجاوز أعراض الدنيا وزحارفها إذا ما دعاه هذا الحب للجهاد ابتغاء مرضاة الله عَلَى واتباع أوامر النبي عَلَى قال تعالى: ﴿ قُلْ إِن كَانَ آبَاؤُكُمْ وَأَبْانُكُمْ وَأَزْوَاجُكُمْ وَعَشِيرَتُكُمْ وَأَمْوَالٌ اقْتَرَفْتُمُوهَا وَتِجَارَةٌ تَحْشَوْنَ كَسَادَهَا وَمَسَاكِنُ تَرْضَوْنَهَا أَحَبَّ إِلَيْكُمْ مِنَ اللهِ وَرَسُولِهِ وَجِهَادٍ فِي سَبِيلِهِ فَتَرَبَّصُوا حَتَّى يَأْتِيَ اللهُ بِأَمْرِهِ وَاللهُ لاَ يَهْدِي الْقَوْمَ الْفَاسِقِينَ ﴾ (٣).

فَ الحَبِ الإلهِي شُوق من العبد للقاء ربه ومرضاته ، وهذا يستلزم أن يكون للمؤمن أسوة برسول الله على ، يأخذ ما جاء به وينتهي عما نهى عنه قال تعالى : ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِ بُبُونَ اللهَ فَاتَّبِعُونِي يُحْبِبْكُمُ اللهُ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَاللهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ (ئ) . وقال تعالى أيضا : ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللهِ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ لِمَن كَانَ يَرْجُو اللهَ وَالْيَوْمَ الآخِرَ ﴾ (٥)

قال شيخ الإسلام ابن تيمية: " فمن كان الله يحبه استعمله فيما يحبه محبوبه ، لا يفعل ما يبغضه الحق ويسخطه من الكفر والفسوق والعصيان ، ومن فعل الكبائر وأصر عليها

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> سورة البقرة ، الآية ( ۱٦٥ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري مع الفتح، في كتاب الإيمان ، باب حلاوة الإيمان ١٧/١ (ح ١٦) ·

<sup>(&</sup>lt;sup>r)</sup> سورة التوبة ، الآية ( ۲۳ ) .

<sup>(</sup>٤) سورة آل عمران ، الآية ( ٣١ ) .

<sup>(°)</sup> سورة الأحزاب ، الآية (٢١) .



ولم يتب منها فإن الله يبغض منه ذلك كما يحب منه ما يفعله من الخير إذ حبه للعبد بحسب إيمانه وتقواه ، ومن ظن أن الذنوب لا تضره لكون الله يحبه مع إصراره عليها كان بمترلة من زعم أن تناول السم لا يضره مع مداومته عليه وعدم تداويه منه بصحة مزاحه " (١) .

إذن فالعبد المؤمن المحب إذا أراد أن يتحقق الحب بينه وبين الله على فلا بد أن يتجه إلى الله وحدده فلا يخالف أمره وأمر رسوله فلى ، ولا يصغي بسمعه إلا إلى ما يرضي الله ، ولا يسغى بسمعه إلا إلى ما أذن الله به أن يذهب ولا يسعى بقدميه إلا إلى ما أذن الله به أن يذهب إليه .. وبذلك تتحقق المحبة لله ، ويسهل على العبد السالك إليه ..

<sup>(</sup>۱) الفتاوي الكبرى لشيخ الإسلام ١٩٨/٥.



### حمالمال خميمال

#### المولاية

إن مادة الولاية تدور في اللغة على القرب ، ثم ما يتصل به من معان مختلفة كالمحبة والنصرة والمؤازرة والسلطان وتدبير الأمور والمتابعة .. (١) . وشاعت الكلمة أول ما شاعت بمعاها العام الجامع لجانبي الخير والشر ، وحاء القرآن الكريم فاستعملها بذلك المفهوم كما قالمه شيخ الإسلام ابن تيمية في حانب أولياء الرحمن وحانب أولياء الشيطان (١) ، كما ذاعت أيضا تلك الكلمة في حديث رسول الله في حانب أولياء الله في في الأغلب والأعم ، كما في الحديث القدسي ، وفهمها الصحابة الكرام ومن بعدهم ممن سار على فحهم واستعملوها في حانب الخير ، على أنما الوصف الذي يجب أن يكون الإنسان عليه في المحدود التي حددها لها القرآن الكريم في حانب أولياء الله في الله المقرآن الكريم في حانب أولياء الله في الله القرآن الكريم في حانب أولياء الله في الله القرآن الكريم في حانب أولياء الله في المحدود التي حددها لها القرآن الكريم في حانب أولياء الله في الله القرآن الكريم في حانب أولياء الله في المحدود التي حددها لها القرآن الكريم في حانب أولياء الله في المحدود التي حددها لها القرآن الكريم في حانب أولياء الله في المحدود التي حددها لها القرآن الكريم في حانب أولياء الله في المحدود التي حددها لها القرآن الكريم في حانب أولياء الله في المحدود التي حددها لها القرآن الكريم في حانب أولياء الله في المحدود التي حددها لها القرآن الكريم في حانب أولياء الله القرآن الكريم في حانب أولياء الله المحدود التي حددها لها القرآن الكريم في حانب أولياء الله الموسول المو

هكذا فهم الصدر الأول معنى الولاية بمعناها المشرق الذي يدور بين الحب والقرب والنصرة .. وهو الذي أراده القرآن الكريم حينما قال : ﴿ أَلاَ إِنَّ أَوْلِيَاءَ اللهِ لاَ خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَالنصرة .. وهو الذي أرمنوا وكَانُوا يَتَقُونَ ﴾ (ئ) . فأولياء الله عند ابن حرير الطبري هم أنصار الله (٥) ، لألهم يؤيدهم الله وينصرون دين الله تبارك وتعالى ، وكما تبين الآية بأن كل مؤمن تقسي فهو ولي الله ، وإن كان المؤمنون يتفاوتون في إيمالهم وتقواهم ، فكذلك هم يتفاوتون في ولايتهم لله على الله .

وقد ظهر هذا المعنى منذ ابتدأت الدعوة إلى الإسلام ، وظلت النظرة إلى الولاية بهذا المدلول إلى أن دخلتها مفاهيم أخرى ، وأصبحت كلمة " ولي " تطلق على رجل متصوف، أو من يزعم انتسابه إلى آل بيت النبي الله (٢) ؛ بل وصل الأمر عند بعض المتصوفة إلى حد الانحراف ، وهذا ما سأبينه وأتطرق إليه مستعرضا أقوال الأعلام الصوفية في القرنين الثاني والثالث الهجريين .

<sup>.</sup>  $\xi 17 - \xi \cdot V/10$  انظر: لسان العرب  $\xi 17 - \xi 17$  .

Y في كتابه الفرقان بين أولياء الرحمن وأولياء الشيطان .

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> انظر : ولاية الله والطريق إليها ص ٦١ .

<sup>( &</sup>lt;sup>ئ )</sup> سورة يونس ، الآيتان ( ٦٢ – ٦٣ ) .

<sup>(°)</sup> انظر : جامع البيان ١٣١/١١ .

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> ولاية الله والطريق إليها ص ٦١ .



فالولايــة عند مصطلحات المتصوفة هي : "قيام العبد بالحق عند الفناء عن نفسه ، وذلك بتولي الحق إياه حتى يبلغه غاية مقام القرب والتمكين " (١) .

ويقـول القشيري: "الولي له معنيان: أحدهما: فعيل بمعنى مفعول، وهو من يتولى الله على أمره، قال الله على : ﴿ وَهُو يَتَوَلَّى الصَّالِحِينَ ﴾ (٢) فلا يكله إلى نفسه لحظة؛ بل يستولى الحق سبحانه رعايته، والثاني: فعيل مبالغة من الفاعل، وهو الذي يتولى عبادة الله وطاعته، فعبادته تحري على التوالي من غير أن يتخللها عصيان، وكلا الوصفين واحب حتى يكون الولي وليا .. " (٣).

فالولاية - إذن - تكون ثمرة لارتباط الجانبين معا ، رعاية إلهية تحيط بالعبد ، فلا تكله إلى نفسه لحظة ، ويترتب على هذه الرعاية أن لا يقصر في حق من حقوق الله . ورعاية مدن العبد لواجباته ، وأداء الطاعات المطلوبة منه ، ولا يمكن أن يصل إلى مرتبة الولاية إذا أهمل أو قصر في هذه الرعاية حسبما يراه المتصوفة .

وأشار الدكتور عبد الفتاح بركة إلى أن الولاية " اختصاص الله لبعض عباده ، وتفضيل بعضهم على بعض بما شاء من فضله ، وهي فكرة دينية ثابتة لكن على أي أساس تقوم ؟ هل هو محض اختيار من الله ؟ أم هو حزاء وفاق لمحض جهد العبد وإرادته ؟ أم أن الأمر قسمة بينهم .. حتى تتم الولاية " ؟ (٤) .

وإذا نظرنا في الصوفية المتقدمين في القرن الثاني الهجري وحدناهم قد تعرضوا لذلك، فالفضيل بن عياض ومعروف الكرحي يشيران إلى أن الولاية فضل ومنة من الله على ، وإن كالمهمم لا يخلو من الإشارة إلى الجهد والعمل . بينما إبراهيم بن أدهم يشير إلى الناحيستين معا ، ويرى ألها قد تكون بالمنة كما حدث لنفسه حينما هتف به الهاتف وهو في رحلة الصيد ، وقد تكون بالجهد كما روى عنه القشيري أنه قال لرحل في الطواف : وأمره أن يعلم بأنه لا ينال درجة الصالحين حتى يتحاوز ست عقبات .. (٥) .

<sup>(</sup>۱<sup>)</sup> اصطلحات الصوفية للكاشاني ص ٧٩ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> سورة الأعراف ، الآية ( ۱۹۲ ) ·

<sup>(</sup>r) الرسالة القشيرية ص ٢٥٩ - ٢٦٠ .

<sup>(</sup>٤) الحكيم الترمذي ونظريته في الولاية ، الدكتور عبد الفتاح بركة ، القاهرة ، من مطبوعات مجمع البحوث الإسلامية ٣٥/٢ .

<sup>( &</sup>lt;sup>ه) ا</sup>انظر : ص .



ووحدنا عند إبراهيم بن أدهم – أيضا – ناحية أحرى في طريق الولاية ، تلك هي إشارته إلى ضرورة إسقاط المشيئة وترك التدبير من جانب العبد ، وذلك بالإضافة إلى بذل الجهد، قال لأخ له في الله : " أتحب أن تكون لله وليا ؟ فقال نعم ، فقال : لا ترغب في شديء من الدنيا والآخرة ، وفرغ نفسك لله تعالى ، وأقبل بوجهك على الله ليقبل عليك ويواليك " (١).

وكذلك لو نظرنا في الأعلام الصوفية في القرن الثالث الهجري لوحدنا أن ذا النون المصري – المدي أول من تكلم بأحوال الصوفية ومقامات الولاية – وأبا يزيد البسطامي وأبا القاسم الجنيد قد أشاروا إلى الطريقين معا ، يمعنى أن هناك أولياء نالوا ولايتهم بمحض المسنة الإلهية ، وآخرين أدركوا بالجهد والعمل ، وتظهر هنا ناحية حديدة هي مقارنة أبي القاسم الجنيد بين الولي الذي نال ولايته ببذل الجهد ، والذي نالها بطريق المنة حيث كان يقول : باب كل علم نفيس حليل بذل المجهود ، وليس من طلب الله ببذل المجهود كمن طلبه من طريق الجود (أ) . أما يجيى بن معاذ الرازي وسهل التستري فيريان ما رآه إبراهيم بن أدهم من قبل ، حيث يوصيان في هذا الصدد بترك المشيئة أيضا ، ويقول : ما دام العبد يستعرف فيقال لا تختر شيئا ، ولا تكن مع اختيارك حتى تعرف ، فإذا عرف وصار عارفا فيقال له : إن شئت اختر ، وإن شئت لا تختر لأنك إذا اخترت فباختيارنا ، وإن تركت

<sup>(</sup>۱) الرسالة القشيرية ص ۲٦۱ .

 $<sup>^{(7)}</sup>$  سورة القصص ، الآية  $^{(7)}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> سبق تخریجه ص ٧٥ .

<sup>(؛)</sup> طبقات الصوفية ص ١٥٧



الاحـــتيار فباحـــتيارنا تركت الاحتيار (١) . ويقول سهل التستري : ذروا التدبير والاحتيار فإلهما يكدران على الناس معيشتهم (٢) . وسئل أي مترلة إذا قام العبد بها قام مقام العبودية ؟ قال : إذا ترك التدبير والاحتيار (٣) .

ومع ألهم أسقطوا اعتبار قيمة العمل فإلهم لم يقولوا بإسقاط التكاليف أو التقلل من أهي القاسم الجنيد: من أهل المعرفة أقوام يقولون: إن ترك الحركات مسن بساب البر والتقوى ، فقال الجنيد: إن هذا قول قوم تكلموا بإسقاط الأعمال ، وهو عندي عظيم ، والذي يسرق ويزي أحسن حالا من الذي يقول هذا ، فإن العارفين بالله أخيذوا الأعمال عن الله ، وإلى الله رجعوا فيها ، ولو بقيت ألف عام لم أنقص من أعمال البر ذرة (أ) . وبذلك رفض الصوفية المتقدمون رفضا قاطعا ما قال به بعض غلاة الشيعة ، من عدم الحاجة إلى الالتزام بالتكاليف ، واستحلالهم المحرمات ...

ولكن مع ذلك يبدو أن تأثير الشيعة كان واضحا على الصوفية في إطلاق لفظ الولاية على الشيخ والعالم فإن الرافضة هم أول من أطلق الولي على أثمتهم ابتداء بعلي بن أي طالب في ثم بقية الأئمة من بعده ، وأضافوا إلى ذلك دعوى العلم اللدي والعصمة ، وسرت عدواها إلى الصوفية فقالوا: بأن أولياءهم يتلقون عن الله في مباشرة وأهم معصومون من الخطأ (٥)؛ بل يزعمون أهم يتلقون علومهم عن الله في مشافهة ، وأهم يعرجون إلى السماوات العلا ، ويتكلمون مع الرب في ، ويدعون أيضا بأن النبوة مستمرة ، وأن الولاية أفضل من النبوة لأن النبوة قد انقطعت بينما الولاية لم تنقطع . وعلى هذا والوحي - عندهم - إلى الولي عن الله مستمر ، بل ادعى بعض غلاقم بأن الأنبياء يوحون اليهم بواسطة الملك ، بينما الأولياء يأخذون علومهم عن الله في بلا واسطة ، وألهم يأخذون من المعدن الذي يأخذ منه جبريل النبية .

<sup>(</sup>۱) عوارف المعارف ص ۳۳۷ .

<sup>(</sup>٢) طبقات الصوفية ص ٢٠٩.

<sup>(</sup>r) عوارف المعارف ص ۳۳۷ .

<sup>(</sup>١٤) الرسالة القشيرية ص ٣١٤.

<sup>(°)</sup> الصلة بين التصوف والتشيع ١٠/٢ .



ولعلل أبا يزيد البسطامي أبرز من زعم من المتصوفة تلقي علومهم عن الله وعلى الله وعلى الله وعلى الله الله وعلى الله ومكالمتهم معه ، بل يعتبر أول من يدعي دعوى المعراج الصوفي ، وأول من قال : لي معراج كما كان للنبي الله معراج ، وبذلك أخرج من بسطام .

يقول الدكتور ناصر العقل: "وهذه داهية من دواهي القوم ، وحرافة من حرافاهم التي راموا بما الإسلام ، وسُلّم إلى كثير من العقائد الفاسدة التي يدعونها (۱) . فأبو يزيد يعد من المشايخ الكبار في الأوساط الصوفية – في القرن الثالث الهجري – في تأسيس عقائد الصوفية المنحرفة ، حيث زعم انه أحذ علمه عن الحي الذي لا يموت ، ومعلوم أن الذي لا يموت هو الله على فهو المستحق وحده لهذا الوصف ، أما غيره من المخلوقات فلا يوصف بذلك لأن الله على يقول : ﴿ كُولُ مُولُ مُ الله عَلَيْهَا فَانٍ . وَيَبْقَى وَحْهُ رَبِّكَ ذُو الْحَلالِ وَالإَكْرَام ﴾ (١) .

وقد استهزأ البسطامي – أيضا – بعلماء الإسلام الذين يهتمون بعلوم كتاب الله الذي أنزله على رسوله محمد وبسنته المطهرة حينما قال : " أحذتم علمكم ميتا عن ميت ونحن أخذنا عن الحي الذي لا يموت " ( $^{(7)}$ ) وكذلك لما اعتبر العالم بعلمه من أشد المحجوبين عين الله ، بحجة أن جميع ما أبدى الله من العلم سطر واحد من اللوح المحفوظ ، فكم علم هذا العالم من ذلك السطر وكم عمل فيما علم ؟ "  $^{(3)}$  .

وعبارات البسطامي السابقة - بلا شك - ليست موفقة ولا مقبولة ، لأن فيها له كما واستهزاء واضحا بعلماء سلف هذه الأمة ، الذين نقلوا إلينا تعليم الكتاب والسنة عبر التاريخ الطويل ، لا يحيل تواطؤهم عن الكذب ، تلقوها عن رسول الله ، الذي لا ينطق عن الهوى إن هو إلا وحي يوحى ، وأما العلوم الخرافية التي يدعي المتصوفة ألهم أخذوها عن الله في فإن أهل السنة والجماعة الذين يتمسكون بالكتاب والسنة الصحيحة لا يقبلولها ما دامت تدعو إلى الضلال والكفر والبدع . إذ كيف يقول البسطامي إن العلماء من أشد المحجوبين عن الله في مع أن العلماء هم أشد الناس خشية لله ؟ قال تعالى : ﴿ إِنَّمَا يَخْشَى

<sup>(</sup>١) دراسات في الأهواء والفرق ..ص ٢٧١ .

<sup>(</sup>٢<sup>)</sup> سورة الرحمن ، الآيتان ( ٢٦ - ٢٧ ) .

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> الفتوحات المكية ١٣٩/١ .

<sup>(</sup> ٤ ) حلية الأولياء ٢٧/١٠ .



وما يقول البسطامي متناقض مع ما في الكتاب والسنة ، لأننا نؤمن بأن الله الله على متصف بالعلم الذي يليق بجلاله ، كما أننا نؤمن بأنه لا وحي ولا علم يتلقى عن الله على بعد الرسول في ، لأن رسالته في خاتمة لكل الرسالات السابقة ، فهي تسد كل باب من يدعي النبوة والرسالة قال تعالى : ﴿ مَا كَانَ مُحَمَّدٌ أَبَا أَحَدُ مِن رِّجَالِكُمْ وَلَكِن رَّسُولَ اللهِ يدعي النبوة والرسالة قال تعالى : ﴿ مَا كَانَ مُحَمَّدٌ أَبَا أَحَدُ مِن رِّجَالِكُمْ وَلَكِن رَّسُولَ اللهِ وَخَرَا اللهِ بِكُلِّ شَيْء عَلِيمًا ﴾ (٥) ، وفي حديث ثوبان الطويل عند أبي داود وغيره (وأنه سيكون في أمني كذابون ثلاثون كلهم يزعم أنه نبي ، وأنا خاتم النبيين ولا نبي بعدي ) (١) ، ونفهم من ذلك أن ادعاء الوحي بعد الرسول في كذب وافتراء ليس له سند ولا أساس من الصحة .

وصرح أبو يزيد بما يدل على ولايته وقربه من الله ﷺ وذلك حينما ادعى أنه عرج به إلى السماوات ، وتكلم مع الرب ﷺ ، وأنه أراه الله ﷺ السبع الأراضين وما فيها ، والسماوات السبع وما فيها ، وأنه رأى الجنان وعرش الرحمن فيقول : " أدخلني في الفلك الأسفل فسدوري في الملكوت السفلي فأراني الأراضين وما تحتها إلى الثرى ، ثم أدخلني في الفلك الفلوي فطوف بي في السماوات ، وأراني ما فيها من الجنان إلى العرش ، ثم أوقفني بسين يديه فقال لي : سلني أي شيء رأيت حتى أهبه ؟ فقلت يا سيدي ما رأيت شيئا

<sup>(</sup>۱<sup>)</sup> سورة فاطر ، الآية (۲۷) .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> سبق تخریجه فی ص ٦٨

<sup>(&</sup>lt;sup>r)</sup> سورة الكهف ، الآية ( ١٠٩ ) .

<sup>( &</sup>lt;sup>ئ)</sup> سورة لقمان ، الآية ( ۲۷ ) .

<sup>( ° &</sup>lt;sup>)</sup> سورة الأحزاب ، الآية ( ٤٠ ) .

<sup>(</sup>٦) أخرجه أبو داود ( ٢٥٢ ) ، والترمذي ( ٢٢٠٣ ) ، ومسلم مختصرا في الفتن /٢٨٨٩ .



استحسنه فأسألك إياه ، فقال : أنت عبدي حقا تعبدي لأحلي صدقا لأفعلنك بلك" (١) .

بحد في هذا النص أن أبا يزيد زعم بأنه تبادل مع الرب الله الحديث مشافهة حيث عرج به إلى السماوات العلا فرأى الجنان ، ومع ذلك لم يجد شيئا يعجبه فلم يسأل الله الله الشاء شيئا ، وذلك لأن الجنة لا تساوي عند المتصوفة المنحرفين شيئا لأنهم حسب زعمهم لا يعبدون الله حبا للدحول في الجنة ولا النجاة من النار ، وإنما يعبدونه متحردين عن الرغبة والرهبة ؛ ولا شك أن هذه العبادة مجانبة لما شرعه الله لعباده ، لأن الله تعالى قال في وصف أنبيائه وأوليائه : ﴿ إِنَّهُمْ كَانُوا يُسَارِعُونَ فِي الْحَيْرَاتِ وَيَدْعُونَنَا رَغَبًا وَرَهَبًا وَكَانُوا لَنَا خَاشَعِينَ ﴾ (٢) .

وقال أبو يزيد في نص آخر ما يدل على أنه تبادل الحديث مع الله العلي الكبير المستعال: " رفعين مرة فأقامني بين يديه وقال لي: يا أبا يزيد إن خلقي يحبون أن يروك ، فقلت: زيني بوحدانيتك ، وألبسني أنيتك ، وارفعني إلى أحديتك حتى إذا رآني خلقك قالوا: رأيناك فتكون أنت ذاك ولا أكون أنا هنا " (٣) .

كما زعم بأنه حاض بحرا من العلم لم يستطع الأنبياء أن يخوضوه وإنما وقفوا بساحله فقال: " حضنا بحرا وقف الأنبياء بساحله " (3). بل ادعى أنه أوتي ما لم يؤت النبيون من العلم حينما صرح " معاشر الأنبياء أوتيتم اللقب وأوتينا ما لم تؤتوه " (٥) ، وحينما قال أيضا : " تالله إن لوائي أعظم من لواء محمد ، لوائي من نور تحته الجان والجن والإنس كلهم من النبيين " (٦) .

ففي النصوص السابقة تفضيل أبي يزيد نفسه على جميع الأنبياء والرسل - عليهم الصيحة ، فلا ينبغي الصلام - في العلم واضح ، وهذا مخالف للعقيدة الإسلامية الصحيحة ، فلا ينبغي

<sup>(1)</sup> قوت القلوب لأبي طالب المكى (1) .

<sup>( &</sup>lt;sup>۲ )</sup> سورة الأنبياء ، الآية ( ۹۰ ) .

<sup>(&</sup>lt;sup>r)</sup> اللمع للطوسي ص ٤٦١ .

 <sup>(</sup>١) جمهرة الأولياء ٢٦٦/١ .

<sup>(</sup>٥) الإنسان الكامل للجيلي ١٢٤/١ .

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> المصدر نفسه ۱/۱ .



أن يقول\_\_\_ه إنسان يؤمن بالله واليوم الآخر ، بل لا يمكن أن يخرج من شخص يعتبره المتصوفة من كبار أوليائهم .

وأما المقولة أن الأولياء أفضل من الأنبياء فقد ذكر ابن الجوزي أن أول من قال بذلك ، هـو أحمد بن أبي الحواري (ت ٢٤٦هـ) حيث نسب إليه ، وشهد الناس عليه في ذلك ، فهـرب من دمشق إلى مكة (١) . والمقولة ظهرت آنذاك لكن نسبتها للحواري غير صحيحة ، أو أنه قال بها ثم رجع عنها ، قال الذهبي : "قال أحمد السلمي في محن الصوفية ، أحمد بن أبي الحواري شهد عليهم قوم أنه يفضل الأولياء على الأنبياء ، وبذلوا الخطوط عليه ، فهرب من دمشق إلى مكة ، وجاور حتى كتب إليه السلطان يسأله أن يرجع فرجع .

(قال الذهبي) قلت: إن صحت الحكاية فهذا من كذبهم على أحمد، هو كان أعلم بالله من أن يقول ذلك (٢) .

<sup>·</sup> ۲۰۷ ص بلیس ابلیس ص ۲۰۷

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> سير أعلام النبلاء ٩٣/١٢ .



# المبدث الرابع الكرابع

الكرامة هي ظهور أمر خارق للعادة من قبل شخص غير مقارن لدعوى النبوة ، فما لا يكون مقرونا بالإيمان والعمل الصالح يكون استدراجا ، وما يكون مقرونا بدعوى النبوة يكون معجزة (١) ، والمعجزة لا تكون إلا للرسل خاصة ، وتكون دائما مرتبطة بتحدي أمم الرسل لرسلهم .

فالمعجزة في اللغة تعم كل حارق للعادة وكذلك الكرامة في عرف أهل العلم المستقدمين ، ولكن كثيرا من المتأخرين يفرقون في اللفظ بينهما فيجعلون المعجزة للنبي والكرامة للولي (٢) .

والولي إذا كان من المؤمنين بالله على وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر والقدر خيره وشره ، مقيما لما أوجب الله عليه ، تاركا لما نهاه الله عنه ، مستكثرا من طاعته فهو من أولياء الله على ، وما ظهر عليه من الكرامات التي لم تخالف الشرع فهي موهبة من الله على لا يحلل لمسلم أن ينكرها ، ومن كان بعكس هذه الصفات فليس من أولياء الله على ، وليست ولايته رحمانية بل شيطانية ، وكرامته من تلبيس الشيطان عليه وعلى الناس (٣) .

والله ﷺ قد أكرم عباده المتقين وأولياءه الصالحين بكرامات كثيرة ، واصطفاهم وميزهم على غيرهم بأشياء عديدة ، وهذه الكرامات هي ثمرة الإيمان والتقوى ، ومحبة الله ورسوله واتباعه ﷺ فيما أمر ، والانتهاء عما نهى عنه وزحر ، وهي امتداد لمعجزات نبينا محمد ﷺ .

وقد بين الكلاباذي أن أولياء الله رقط إذا ظهر لهم من كرامات الله شيء ازدادوا لله تذلك تذلك وخضوعا وخشية واستكانة ، وإزراء بنفوسهم وإيجابا لحق الله عليهم ، فيكون ذلك زيادة لهدم في أمورهم ، وقوة على مجاهداتهم ، وشكرا لله تعالى على ما أعطاهم ، فالذي للأنبياء معجزات ، وللأولياء كرامات ، وللأعداء مخادعات (٤).

<sup>(</sup>١) التعريفات للجرجاني ص ١٨٤.

<sup>(</sup>۲) شرح العقيدة الطحاوية ص ٤٩٨.

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> ولاية الله والطريق إليها ص ٢٥٦ .

<sup>(</sup>٤) انظر: التعرف لمذهب أهل التصوف ص ٨٧- ٨٩.



ونحن لو عدنا إلى الأعلام الصوفية في القرنين الثاني والثالث الهجريين فإننا نجد من قد تحدث عن الكرامة وخوارق العادات ، وذكروا لنا معانيها وما كان متصلا بما .

فهذا سهل بن عبد الله التستري قد بين بأن أكبر الكرامات أن تبدل خلقا مذموما من أخلق نفسك بخلق محمود (١) . وهون من أمر الكرامة إلى حد أنه قال : " من زهد في الدنيا أربعين يوما صادقا مخلصا في ذلك تظهر له الكرامات من الله ﷺ " (٢) .

وبين البسطامي الضوابط للكرامة حينما قال: " لو أن رَجلا بسط مصلاه على الماء وتربع في الهواء فلا تغتروا به حتى تنظروا كيف تجدونه في الأمر والنهي " (٣) .

وأما الجنيد فقد انتقد من يتكلم في الكرامات دون أن يكون له شيء من ذلك فقال: من يتكلم في الكرامات ولا يكون له من ذلك شيء مثله مثل من يمضغ التبن .." (٤) وقال أيضا: "حجاب قلوب الخاصة المختصة برؤية النعم والتلذذ بالعطاء والسكون إلى الكرامات .

أما أبو الحسين النوري فقد ذكر أنه وافي ليلة إلى الدحلة قال: فوحدتما وقد التزق الشط بالشط قال: فقلت: وعزتك لا عبرتما إلا في زورق (٥).

نفهم من عبارات هؤلاء الأعلام أن منهم من كره إذا ظهر له شيء من الكرامات خوف من الفتنة ، ولعل ذلك ما يدل على ورعهم وتقواهم ، ومهما أنكروا ذلك فإن لبعضهم كرامة تدل على صدقهم وسلامة قلوبهم ، تكريما من الله الله وتأييدا لهم .

فهذا معروف الكرخي له خبر عن كرامته ذكره الخطيب البغدادي وذلك حينما سأله بعسض الناس فقالوا لمعروف يا أبا محفوظ لو سألت الله أن يمطرنا ؟ وكان يوما شديد الحر ، فقال : ارفعوا إذا ثيابكم ! فما أن يتموا رفع ثياهم حتى جاء المطر (٢) . وقيل له : يا أبا محفوظ بلغني أنك تمشي على الماء ، فقال : ما مشيت قط على الماء ولكن إذا هممت

<sup>(</sup>١) اللمع للطوسي ص ٤٠٠ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> المصدر نفسه ص ۳۱۵.

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> المصدر نفسه ص ٤٠٠ .

<sup>( &</sup>lt;sup>٤ )</sup> المصدر نفسه ص ٣٩٠ .

<sup>(°)</sup> المصدر نفسه ص ٤٠١ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> انظر : تاریخ بغداد ۲۰۷/۱۳ .

# THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

ف الحديث عسن الحسوادث أو الخوارق للعادة التي حدثت في القرنين الثاني والثالث المحريين طويل ولكن الذي أريد أن أؤكده بأن الكرامة ثابتة بالكتاب والسنة وبإجماع الأمة ، فالأدلة من الكتاب كثيرة منها ما حكاه لنا المولى على عن مريم عليها السلام قال تعالى : ﴿ وَهُ رَبِي إِلَيْكِ بِحِ نُع النَّخْلَة تُساقِطْ عَلَيْكُ رُطَبًا حَبيًا . فَكُلِي وَاشْرَبِي وَقَرِّي عَيْنًا ﴾ (٢). وقال تعالى عنها أيضا : ﴿ كُلَّمَا دَخَلَ عَلَيْهَا زَكَرِيَا الْمحرَابَ وَحَد عندَها رِزْقًا قَالَ يَا مَ رُيّمُ أَنِّى لَكِ هَذَا قَالَتْ هُوَ مِنْ عند الله إِنَّ الله يَرْزُقُ مَن يَشَاء بغير حساب ﴾ (٤) . فقد حساء في تفسير ذلك أنه كان يجد عندها فاكهة الشتاء في القيظ وفاكهة القيظ في الشتاء ، فقال يا مريم أي لك هذا ؟ فقالت : هو من عند الله (٥) . وكذلك قصة أصحاب الكهف فقال يا مريم أي لك هذا ؟ فقالت : هو من عند الله (٥) . وكذلك قصة أصحاب الكهف وما أجراه الله عليهم من النوم قال تعالى : ﴿ وَإِذِ اعْتَزَلْتُمُوهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ إِلاَّ اللهُ فَأُووا إِلَى الْكَهْ فَ يَنشُ رُ لَكُمْ مِن النوم قال تعالى : ﴿ وَإِذِ اعْتَزَلْتُمُوهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ إِلاَّ اللهُ فَأُووا إِلَى طَلَعَتْ تَزَاوَرُ عَن كَهْفِهِمْ ذَاتَ النَّمِينِ وَإِذَا غَرَبَتْ تَقْرِضُهُمْ ذَاتَ الشِّمَالِ ﴾ (٢) .

قــال الإمــام القرطبي: إن كرامات الأولياء ثابتة على ما دلت عليه الأحبار الثابتة والآيات المتواترة، ولا ينكرها إلا مبتدع جاهد، أو فاسق حائد. (^).

<sup>(</sup>۱) المصدر نفسه ۲۰۶/۱۳ .

 $<sup>(\</sup>gamma)$  انظر: اللمع للطوسي ص ٤٠٠ .

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> سورة مريم ، الآيتان ( ٢٥ - ٢٦ ) .

<sup>( &</sup>lt;sup>1)</sup> سورة آل عمران ، الآية ( ٣٧ ) .

<sup>(</sup>٥) الجامع لأحكام القرآن ٧١/٤.

<sup>(</sup>٦) سورة الكهف ، الآيتان ( ٦٦ – ١٧ ) .

<sup>(&</sup>lt;sup>۷)</sup> سبق تخریجه فی ص ۱۵۲ .

 $<sup>^{(\</sup>Lambda)}$  الجامع لأحكام القرآن  $^{(\Lambda)}$ 



وقال ابن أبي العز الحنفي: " وقول المعتزلة في إنكار الكرامة ظاهر البطلان ، فإنه بمترلة إنكار الحسوسات ، وقولهم لو صحت لأشبهت المعجزة ، فيؤدي إلى التباس النبي بالولي وذلك لا يجوز! وهذه الدعوى إنما تصح إذا كان الولي يأتي بالمخارق ويدعي النبوة وهذا لا يقع ، وإذا ادعى النبوة لم يكن وليا بل كان متنبئا كذابا " (١) .

وهدا نصل إلى أن ما حدث لبعض الأعلام في القرنين من الكرامة ما هي إلا امتداد لما حصل للسلف الصالح من كرامات كتكريم الله اله أم أيمن عندما هاجرت وليس معها زاد ولا ماء فكادت تموت من العطش وكانت صائمة ، فلما كان وقت الفطر سمعت حسا على رأسها فإذا دلو معلق فشربت منه ، وكما حدث للبراء بن مالك كان إذا أقسم على الله أبر قسمه ، وكان سعد بن أبي وقاص مستجاب الدعوة ، ومشى أمير الجيوش الإسلامية في البحرين العلاء بن الحضرمي وجنوده فوق الماء لما اعترضهم البحر و لم يكن معهم سفن تحملهم ، وألقى أبو مسلم الخولاني في النار فلم تحرقه (٢) .

ف أهل السنة والجماعة لا ينكرون الكرامات وهم يعلمون أن الله الله الذي وضع الأسباب ومسبباتها قادر على خرق هذه السنن لعبد من عباده ، ولكن الكرامة ليست شرط الولاية ، ولا دليلا على فضل صاحبها بمجرد وقوعها كما يعتقدها الصوفية بل " ينبغي أن يعسرف أن الكرامات قد تكون بحسب حاجة الرجل ، فإذا احتاج إليها الضعيف الإيمان أو الحستاج أتاه منها ما يقوي إيمانه ويسد حاجته ، ويكون من هو أكمل ولاية الله منه مستغنيا عسن ذلك فلا يأتيه مثل ذلك لعلو درجته وغناه عنها ، لا لنقص ولايته ولهذا كانت هذه الأمور في التابعين أكثر منها في الصحابة " (") .

وكانت الخوارق تقع في الصحابة دون تكلف منهم أو تطلب لها ، أو نتيجة ممارسة رياضية روحية ، بل تقع إكراما من الله الله الله الله علم ، أو دعاء يرون فيه مصلحة دينية ..أما المتأخرون فيطلبونها ويتكلفون لها لرياضات روحية ، وربما أفسد حسمه ونفسيته بسبب هذا مع أن " طلب الكرامات ليس عليه دليل ، بل الدليل خلاف ذلك فإنما غيب عن الإنسان ، ولا هو من التكاليف لا يطالب به " (٤) .

<sup>(</sup>١) شرح العقيدة الطحاوية ص ٥٠٢ - ٥٠٣ .

<sup>(</sup>۲) مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية ۲۷۹/۱۱ ،

<sup>(</sup>٣) مجموع فتاوى شيخ الإسلام ٣٢٣/١١ .

<sup>(</sup>١) الموافقات للشاطبي ٢٨٣/٢ .



ثم إن كرامات أولياء الله والسنن والنوافل ، عالما بأمر الله عاملا بما يعلم ، فمن والسولي لله هو المحافظ على الفرائض والسنن والنوافل ، عالما بأمر الله عاملا بما يعلم ، فمن صفت عقيدته وصح عمله كان وليا لله يستحق إكرام الله له إن شاء ، فهذا إذا حرقت له العادة لا تضر ولا يغتر بذلك ولا تصيبه رعونة ، وقد لا تحصل لمن هو أفضل منه فليست هي بحد ذاتما دليلا على الأفضلية . كما أنه ليس كل من حرقت له العادة يكون وليا لله ، كما أنه ليس كل من حرقت له العادة يكون وليا لله ، كما أنه ليس كل من حمل له تغم دنيوية تعد كرامة له ، بل قد تخرق العادة لمن يكون تاركا للفرائض مباشرا للفواحش ، فهذه لا تعدو أن تكون إما مساعدة من شياطين الجن ليضلوا الناس عن سبيل الله ، أو استدراج من الله والله الله ، أو فتنة شيطانية (١) . ولهذا أشار ابن الجوزي إلى أن كرامات الصوفية إما أن تكون شعوذة ، أو شطحات كاذبة ، أو فتنة شيطانية (١) .

والحــق أن الاسـتقامة على طريق الهدى واتباع السنة هي عين الكرامة فإن حصل بعدئــذ حرق العادة إكراما من الله ﷺ لمؤمن صادق متبع للكتاب والسنة فيحب أن يخفيها ولا يذيعها ويشكر الله ﷺ على ما من بها عليــه.

<sup>(</sup>۱) انظر : الصوفية نشأتها وتطورها ص ٧٤- ٧٦ .

<sup>(</sup> ۲ ) تلبیس إبلیس ص ۳۸۰ .

<sup>(&</sup>lt;sup>٣)</sup> سورة يونس ، الآية ( ٦٢ ) .



### المبحث الخامس الهناء ووحدة الشمود

أولا: الفناء

إن أخطر النظريات التي تعرض لها الصوفية وأدخلوها في مقاماتهم هي نظرية الفناء ، فالواصل إلى الله — حسب زعمهم — انطلقت روحه في عالم القرب المشرق بالنور والصفاء في لحظات سكره ، حتى لقد صار الوجود كله بالنسبة إليه نسيا منسيا أمام عظمة الله عظم وقد استوت أمامه الأشياء وتوحدت ، لتمضي في درب التلاشي أمام ذلك الشعور الذي ينستابه في حالات صحوه بشوق عظيم ، ورغبة جامحة بعلاقة تكون أكثر من التشوق ، وأقسوى مسن المحبة ، لعلها تنتهي به إلى فناء آخر يتحقق له منه أقصى ما يطمح إليه من الشرف والكمال (١) .

وحول الفناء نستعرض بعض أقوال الصوفية في تعريفاتهم له:

ذكر الكلاباذي: أن الفناء " هو أن يفني الشخص عن الحظوظ فلا يكون لـــه في شيء من ذلك حظ، ويسقط عنه التمييز فناء عن الأشياء كلها شغلا بما فني به " (٢) .

وبين القشيري معناه قائلا: "أشار القوم بالفناء إلى سقوط الأوصاف المذمومة، وأشاروا بالبقاء إلى قيام الأوصاف المحمودة ". (٣)

أمـــا السهروردي فذكر أن الفناء: " أن يفنى عن الحظوظ فلا يكون لـــه في شيء حظ " وذكر بعض أقوالهم في ذلك على النحو الآتي:

قيل: الفناء: "هو الغيبة عن الأشياء ، كما كان فناء موسى الطَّيْلِم حين تجلى ربه للحسبل ". وقال أبو سعيد الخراز: " الفناء هو التلاشي بالحق ". وقال الجنيد: " الفناء استعجام الكل عن أوصافك ، واشتغال الكل منك بكليته " (٤).

وقال السراج الطوسي: "ومعنى الفناء فناء صفة النفس، وفناء المنع والاسترواح إلى حال وقع، والبقاء بقاء العبد على ذلك، وأشار أيضا إلى أن الفناء هو فناء رؤيا العبد في أفعاله لأفعاله بقيام الله في ذلك " (١).

<sup>(</sup>١) انظر: نظرية الاتصال عند الصوفية في ضوء الإسلام ص ١٧٦.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> التعرف لمذهب أهل التصوف ص ۱٤٧ .

<sup>(</sup>٢) الرسالة القشيرية ص٦٧ وانظر : التعريفات للحرجاني ص ٦٢٠ .

<sup>&</sup>lt;sup>(؛)</sup> عوارف المعارف ص ٥٢٠ .



وإذا كـان الصوفية لم يتمكنوا من الوصول إلى تحديد معنى دقيق للفناء في ذات الحق وذلك لصعوبة التعبير عن هذه التحربة بكلمات محدودة ، لأنها تجربة داخلية يعيشها الصوفي وهو في حالة غياب عقلي كلي عما سوى الله

فإلهم يكادون يتفقون على تحديد حقيقة الفناء وخلاصة ما قالوه هو: فناء العبد عن رؤية ماسوى الله على التبرؤ عن كل ما في هذا الوجود من حظوظ ، وهو ما تحدث عنه أبو سعيد الخراز — في القرن الثالث الهجري — الذي يعتبره الهجويري صاحب مذهب الفناء ، والــذي يـرى أن حقيقة الفناء تكمن في فناء العبد عن رؤية عبوديته وفعله ، بل يكون الفضل لله في كل شيء ، لأن كل ما نسب إلى العبد فقرينه النقصان ، وما نسب إلى الرب فصــورته الكمال ، يقول : " الفناء فناء العبد عن رؤية العبودية ، والبقاء بقاء العبد بشاهد الألوهية ، أي أن العبودية آفة ، ويصل العبد إلى حقيقة العبودية حينما لا يرى فعله ، ويبقى برؤية فضل الله تعالى ، لتكون نسبة معاملته كلها للحق لا لنفسه ، لأن ما هو مقرون بالعبد مـن فعله يكون كله ناقصا ، وما هو موصول به من الحق يكون كاملا ، فحينما يفني العبد عن متعلقاته فإنه يبقى بجمال إلهية الحق " (1) .

ولما تكلم الجنيد عن توحيد الخواص بيّن أنه مقام من وصل إلى الفناء عن نفسه ، وعن دعوة الحول والقوة بذهاب حسه وحركته بقيام الحق فيما أراد منه .. (٣)

وذوالنون المصري حينما تحدث عن المعرفة رأى ألها لا تكمل إلا بالوصول إلى درجة الفياء، وأن هيذا الفناء مستمد من قول الرسول الله : ((..فإذا أحببته كنت سمعه الذي يسمع بي .. ) الخ ، فيصير العارف بهذا – في مظهر الفناء الأكمل – متحركا بحركة الله ، ناظرا بنور الله في بصره (٤) .

ولعل أبا يزيد البسطامي أشهر من يمثل ذلك في القرن الثالث الهجري ، وقد ذكر الشيخ العطار في كتابه تذكرة الأولياء عند شرحه لحال أبي يزيد فيقول: "وكان في الاستغراق بالله بحيث كان له مريد امتدت به الصحبة عشرين سنة ، وكان يسأله كل يوم قائلا: ما اسمك أيها الولد؟ فقال له المريد ذات يوم: أتمزأ بي أيها الشيخ فإني في

<sup>(</sup>١) اللمع للطوسي ص ٤١٧ .

<sup>(</sup>۲) كشف المحجوب ٢/٥٨٥ - ٤٨٦ .

<sup>(&</sup>lt;sup>r)</sup> انظر : الرسالة القشيرية ص٢٩٦ .

<sup>(</sup>٤) في التصوف الإسلامي وتاريخه ص ١١٥ .



حدمتك عشرين سنة ، وتسأل كل يوم عن اسمي ؟ قال الشيخ : إني لا أهزأ بك أيها الولد ولك من حاء اسمه وطرد كل الأسماء عن قلبي ، فقد أعرف اسمك وأنساه مرة ثانية . وسألوه أيضا : كيف الوصول إلى الحق ؟ فقال : تنح أنت عن الطريق فقد وصلت إلى الحق (١) .

ولم يقف الأمر عند هذا ، بل وصل من هذا الفناء إلى الحلول والاتحاد ، وذلك من حسلال قول أبي يزيد الآتي : "شهوتي ومناي أن أقول مرة : لا إله إلا الله بغيبوبة أبي يزيد وحضور أبي يزيد عن أبي يزيد مع لا إله إلا الله .. كما حرى له في القدر مع الله حين أقرر ببلي ، فكان إقراره للرب بالربوبية ، والنفس بالعبودية ، ثم غاب عن الإقرار وبقي بالتوحيد مجردا للواحد الفرد " (٢) .

قــال إبراهيم هلال: "وأبو يزيد يشير بذلك إقرار الذر بالربوبية بقوله " بلى " إلى قولـــه تعالى: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِن بَنِي آدَمَ مِن ظُهُورِهِمْ ذُرِّيْتَهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى أَنفُسِهِمْ أَلَسْتُ برَبِّكُمْ قَالُوا بَلَى شَهِدْنَا أَن تَقُولُوا يَوْمَ الْقِيَامَةِ إِنَّا كُنَّا عَنْ هَذَا غَافِلِينَ ﴾ (٣).

<sup>(</sup>١) تذكرة الأولياء ٢٥٠/٢ نقلا عن تاريخ التصوف في الإسلام ص ٤٢ - ٥٤٣ .

۲۱ علم القلوب ص ۲۲ .

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف ، الآية ( ١٧٢ ) .

<sup>( ؛ )</sup> ولاية الله والطريق إليها ص ١٧٣ - ١٧٤ .

<sup>( °)</sup> أخرجه البخاري مع الفتح في الجنائز ، باب إذا أسلم الصبي فمات .. ٥٨٢/٣ (ح١٣٨٥) ، ومسلم في القدر ، باب معنى كل مولود يولد على الفطرة ٢٠٤٧/٤ (ح٢٦٥٨) .

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> سورة الروم ، الآية ( ٣٠ ) .



ثم ينتقل أبو يزيد عن هذا الفناء إلى الاتحاد بل إلى سؤال ما لله ﷺ من الوحدانية والأحدية فيقول أبول مغاطبا ربه ﷺ: "قربني بوحدانيتك ، وألبسني ربانيتك ، وارفعني إلى أحديتك ، حتى إذا رآني خلقك قالوا رأيناك ، فيكون أنت ذاك ، ولا أكون أنا هنا " (١) .

أما الحالاج زعيم القائلين بالحلول فقد اتخذ الفناء أساسا لهذا المذهب بحجة أن الإنسان لا يصل إلى مرتبة حلول الله فيه إلا بعد أن يفنى عن نفسه فناء كاملا ويحجب عنها بالله على ويتمثل في ذلك الفناء بحديث الأولياء ، فالمتحققون عنده بالله هم الذين " أفناهم الله عن أوصافهم الناشئة عن طبائعهم ، ولم يردهم إلى علومهم المستخرجة بحكم عقولهم .. بل كان الذي هو لسائهم الذي به ينطقون ، وبصرهم الذي به يبصرون ، وأسماعهم التي بها يسمعون ، وأيديهم التي بها يبطشون " (1) .

ولا شك أن استدلال المتصوفة بفكرة الفناء الزاعمة بأن الحديث على حقيقته وأن الحيق على العبد الله المتدلال معاني الحيق الله عن العبد استدلال معاني الحديث كما ذكرها ابن حجر "أن كليته (الولي) مشغولة بي، فلا يصغى بسمعه الا إلى ما أمرت به "(") أي أن الله الله وفق العبد وهداه إلى طاعة الله ، وسدده عن الوقوع في شيء من معاصيه .

ففكرة الفناء عند الصوفية – إذن – ذات حطورة عظيمة لأنما تدعو إلى القول بالحلول أو الاتحاد أو وحدة الوجود كما عند البسطامي والحلاج . ولكن الفناء عند بعض صوفية القرن الثالث الهجري لم يصل إلى حد الانحراف كما وصل عند أبي يزيد والحلاج كما رأينا ذلك من أبي سعيد الخراز حيث بين أن العبد إذا رجع وتاب إلى الله على ، وتقرب اليه بأداء الفرائض والنوافل ، وقام بتزكية نفسه ظاهرا وباطنا فيحدث في قلبه تعلق به وحده . وهذا موافق لمفهوم الفناء الصحيح ؛ بحيث لا يحب العبد ولا يعبد إلا الله ، ولا يتوكل إلا عليه ، ولا يرجو ولا يخاف إلا منه ، ولا يتوجه إلا إليه ، فهو صاحب القلب السليم مما سوى الله تعالى .

<sup>(</sup>١) اللمع للطوسي ص ٤٦١ .

<sup>(</sup>٢) ولاية الله والطريق إليها ص ١٧٤ - ١٧٥ .

 $<sup>^{(</sup>r)}$  فتح الباري بشرح صحيح البخاري ، كتاب الرقاق  $^{(r)}$  (ح $^{(r)}$  ) .



ولفيظ الفناء لم يرد في الكتاب ولا في السنة ، ولا في كلام الصحابة والتابعين ، ولا السيتعملوا لفظه في معنى الفناء عند الصوفية المتقدمين ولا جعلوه غاية ولا مقاما " (١) قال شيخ الإسلام: " فإن أكابر الأولياء كأبي بكر وعمر والمهاجرين والأنصار لم يقعوا في الفناء الذي اختلط معناه عند الصوفية المتأخرين ، ويعني به مقام الفناء الذي يحدث في غيبة العقل بحيث لا يميز الصوفي بين ما يرد على القلب من أحوال الإيمان ويضطرب في تمييزه .

وهــــذا الفناء في مدلوله - كما يرى شيخ الإسلام - ينبغي أن يوجه الباحث إلى أنه ليـــس دليلا على كمال المحبة وقوة درجات اليقين والإيمان لأنه لو كان كذلك لعرفناه عند الصحابة فضلا عمن فوقهم من الأنبياء (٢).

ومـع ذلك فقد أشار أهل التوحيد والاستقامة بالفناء إلى أمرين: أحدهما أرفع من الآخر كما قال بذلك ابن القيم رحمه الله .

"الأمر الأول: الفناء في شهود الربوبية والقيومية ، فيشهد تفرد الرب تعالى بالقيومية والتدبير ، والخلق والرزق ، والعطاء والمنع ، والنفع والضر ، وأن جميع الموجودات منفعلة لا فاعلة ، وماله منها فعل فهو منفعل في فعله ، محل محض لجريان أحكام الربوبية عليه ، ولا يملك شيئا منها لنفسه ولا لغيره ، فلا يملك ضرا ولا نفعا ، فإذا تحقق العبد بهذا المشهد لحمدت منه الخواطر والارادات نظرا إلى القيوم الذي بيده تدبير الأمور ، وشخوصا منه إلى مشيئته وحكمته ، فهو ناظر منه به إليه ، فان بشهوده عن شهود ما سواه ، ومع هذا فهو ساع في طلب الوصول إليه ، قائم بالواجبات والنوافل .

 $<sup>^{(1)}</sup>$  انظر : مدارج السالكين  $^{(1)}$  .

<sup>(</sup>۲) انظر : مجموع فتاوى شيخ الإسلام ۲۲۰/۱۰

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> انظر: نفسه ۲۱۹/۱۰ .



الأمر الثاني : الفناء في مشهد الإلهية ، وحقيقته الفناء عن إرادة ما سوى الله ومحبته ، والإنابـــة إليـــه ، والتوكل عليه ، وخوفه ورجائه ، فيفنى بحبه عن حب ما سواه ، وبخوفه ورجائه عن خوف ورجاء ما سواه . وحقيقة هذا الفناء : إفراد الرب على بالمحبة ، والخوف والرجاء ، والتعظيم والإجلال " (١) .

أما شيخ الإسلام ابن تيمية فقد قسم الفناء إلى ثلاثة أنواع: (٢)

الأول: وهـو " الفناء عن إرادة ما سوى الله " بحيث لا يحب ولا يعبد إلا إياه ، ولا يتوكل إلا عليه ، ولا يطلب غيره ، ذلك أن كمال العبد أن لا يريد ولا يحب ولا يرضى إلا ما أراده الله ورضيه وأحبه . وهذه المرتبة للفناء تحقق عند الأنبياء والأولياء الكاملين .

النوع الثاني: الفناء عن شهود السوي ، وهذا يحصل لكثير من السالكين فإلهم لفرط الجهداب قلوهم إلى ذكر الله وعبادته ومحبته . فلا يشهدون ولا يشعرون بغير الله ، بحيث يستفق مع حالة أم موسى الكيلا ، حيث فرغ قلبها إلا من ذكر موسى كما قال تعالى: وهكذا وأصبح فُوَادُ أُمِّ مُوسَى فَارِغًا إِن كَادَت لَتُبْدِي بِهِ لَوْلاً أَن رَّبَطْنَا عَلَى قَلْبِهَا ﴾ (٢) وهكذا يستغرق صاحب الفناء من هذه الدرجة بدافع الحب أو الحوف أو الطلب ، فإذا زاد في المخذاب قلبه واستغراقه أصبح غائبا بمشهوده عن شهوده وبمذكوره عن ذكره ، وبمعروفه عن معرفته حسى يفنى من لم يكن وهي المخلوقات المعبدة ممن سواه ويبقى من لم يزل وهو السرب تبارك وتعالى . والمراد فناؤها في شهود العبد وذكره ، وفناؤه عن أن يدركها أو يشهدها ، فإذا قري هذا ضعف الحب حتى اضطرب في تمييزه فقد يظن أنه هو محبوبه . .

ثم قــال شيخ الإسلام: وهذا الموضع زل فيه أقوام وظنوا أنه اتحاد ، وأن المحب يتحد به بالمحبوب حتى لا يكون بينهما فرق في نفس وجودهما ، وهذا غلط ؛ فإن الخالق لا يتحد به شيء أصلا " (٤) .

" وكذلك صار في شيوخ الصوفية من يعرض له من الفناء والسكر ما يضعف معه تمييزه ، حتى يقول في تلك الحال من الأقوال ما إذا صحا عرف أنه غالط فيه ، كما يحكى نحو ذلك عن مثل أبي يزيد ، وأبي الحسين النوري وأبي بكر الشبلي وأمثالهم .

<sup>( &</sup>lt;sup>( )</sup> المرجع نفسه ۳٥٢/۳ .

<sup>(</sup>۲) مجموع فتاوى شيخ الإسلام ٢١٨/١٠ - ٢٢٣ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> سورة القصص ، الآية ( ۱۰ ) .

<sup>( ؛ )</sup> مجموع فتاوى شيخ الإسلام ٢١٩/١٠ . ٢٢٠ .

بخــ الله أبي سليمان الداراني ، ومعروف الكرخي ، والفضيل بن عياض بل وبخلاف الجــ نيد وأمــ ثالهم ممن كانت عقولهم وتمييزهم يصحبهم في أحوالهم فلا يقعون في مثل هذا الفناء والسكر (۱) ونحوه ، بل الكل تكون قلوبهم ليس فيها سوى محبة الله وإرادته وعبادته ، وعــ ندهم مــن ســعة العلم والتمييز ما يشهدون الأمور على ما هي عليه ، بل يشهدون المخــ الوقات قائمــة بأمر الله مدبرة بمشيئته بل مستحيبة لــه قانتة لــه ، فيكون لهم فيها تبصرة وذكرى ، ويكون ما يشهدونه من ذلك مؤيدا وممدا لما في قلوبهم من إخلاص الدين ، وتجريد التوحيد لــه ، والعبادة له وحده لا شريك لــه " (۱) .

النوع الناث : الفناء عن وجود السوي ، وهذا الفناء هو فناء الملاحدة ، الذين يسزعمون فيه أله م يتحققون فيه أنه لا موجد إلا الله ، وأن هذا الكون هو الله لا غيره ولا سهواه ، فله فسرق بين الرب والعبد فهو فناء أهل الضلال والإلحاد الواقعين في الحلول والاتحاد (٣) .

#### ثانيا: وحدة الشهود

والظاهر أن وحدة الشهود هي أحص مظهر من مظاهر الحياة الصوفية حيث جربوها وأطلقوا عليها ، أو رمزوا إليها بأسماء مختلفة ، وهي الحال التي يسميها الصوفية بالفناء – كما تقدم – وعين التوحيد ، وحال الجمع وهكذا .. (3)

وقـول أبي سعيد الخراز- من الصوفية في القرن الثالث الهجري - ما يدلنا على هذه الحـال ، وذلك حينما قال : " فمن شاهد الله بقلبه خنس عنه ما دونه ، وتلاشى كل شيء ، وغـاب عند وجود عظمة الله تعالى ، و لم يبق في القلب إلا الله على " (°) . وقال أيضا : " أول مقام لمن وجد التوحيد وتحقق بذلك فناء ذكر الأشياء عن قلبه وانفراده بالله على " (٢)

<sup>(</sup>۱) هو غيبة بوارد قوي وهو يعطي الطرب والاستلذاذ وهو أقوى من الغيبة . التعريفات ص ١٢٠ .

۲۲۱/۱۰ المصدر السابق ۲۲۱/۱۰ .

<sup>(&</sup>lt;sup>r)</sup> انظر: نفسه ۲۲۲/۱۰ .

<sup>(</sup>١) انظر: أضواء على التصوف ص ٣١٧- ٣١٨.

<sup>· · ·</sup> اللمع للطوسي ص ١٠٠ · ·

<sup>&</sup>lt;sup>(٦)</sup> الرسالة القشيرية ص ٣٠٢ .



وقال عمرو بن عثمان المكي : " المشاهدة ما لاقت القلوب من الغيب بالغيب ولا يجعلها عيانا ولا يجعلها وحدا . وقال أيضا : المشاهدة وصل بين رؤية القلوب ورؤية العيان، لأن رؤية القلوب عند كشف اليقين في زيادة توهم (١) .

وبين الطونسي أحوال أهل المشاهدة على ثلاثة:

فالأول منها: الأصاغر وهم المريدون، وهو ما قال أبو بكر الواسطي (٢): يشاهدون الأشياء بعين العبر، ويشاهدونها بأعين الفكر. والحال الثاني من المشاهدة: الأوسط وهو الذي أشار إليه أبو سعيد الخراز حيث يقول: الخلق في قبضة الحق وفي ملكه، فإذا وقعت المشاهدة فيما بين الله وبين العبد لا يبقى في سره ولا في وهمه غير الله تعالى. والحال المثالث: ما أشار إليه عمرو بن المكي فقال: إن قلوب العارفين شاهدت الله مشاهدة تثبيت، فشاهدوه بكل شيء، وشاهدوا كل الكائنات به (٣).

ف نظرية وحدة الشهود - إذن - أصبحت من الغايات التي ينتهي إليها الصوفي في طريقه إلى الله على الله على النظرية عند أبي القاسم الجنيد كما هي واضحة في رسالته المسماة " رسائل الجنيد في التصوف والأخلاق الدينية " حيث وضع فيها أصول التوحيد ، والمعرفة والفيناء ، والسكر والصحو ، وحقيقة الوجود ، وحقيقة الشهود ، والترقي من أحدهما إلى الآخر ، فيقول الجنيد في التوحيد : " اعلم أن أول عبادة الله على معرفته ، وأصل معرفة الله توحيده ، ونظام توحيده نفي الصفات عنه بالكيف والأين ، فبه استدلال عليه ، وكان سبب استدلاله به عليه توفيقه ، وبتوفيقه وقع التوحيد له ، ومن توحيده وقع التصديق به ، ومن التحقيق جرت المعرفة به ، ومن المعرفة به وقع الترقي إليه ، ومن الاستجابة له وقع الترقي إليه ، ومن البيان له انقطع عن التوصف له ، ومن البيان له انقطع عن الوصف وقع في حقيقة الوجود له ، ومن حقيقة الوجود وعقع حقيقة الشهود بذهابه عن وجوده ...

<sup>(</sup>١) اللمع للطوسي ص١٠٠٠ .

<sup>(</sup> ۲) هو أبو بكر محمد بن موسى الواسطي ، أحد أصحاب الجنيد والنوري ، وأحد المشاركين في وضع الكثير من أصول التصوف (ت ٣٠١هـ) انظر : طبقات الصوفية ص٣٠٢ ، والرسالة القشيرية ص٣٢٩ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> المصدر السابق ص ۱۰۱ .



وترد عليه المشاهدة لإنزال الأشياء منازلها ووصفها مواصفها لا استدراك صفاته ببقاء آثاره ، والاقتداء بفعله بعد بلوغه غاية ماله منه " (١) .

قال محمد حالال معلقا على هذا النص: "هكذا يلخص لنا الجنيد كل معاني التصوف من مقامات وأحوال ، ولكن بقي معنى هام في هذا النص نلمس فيه فارقا جوهريا بين الصوفي الذي يعاني حالا أو تجربة صوفية ونعني بذلك " وحدة الشهود " وبين الذي لا تتصل أقواله بتجربة روحية ؛ بل هي مجرد نظرية فلسفية لا يقصد بها وحدة الألوهية بل وحدة الحقيقية الوجودية كما هي موجود عند محي الدين ابن عربي ، أي أن هناك اختلافا كبيرا بين وحدة الشهود عند الجنيد وغيره من الصوفية ووحدة الوجود عند ابن عربي وغيره من الإشراقيين (٢) . فوحدة الشهود حال ، وليست علما ولا اعتقادا ، ولا تخضع لوصف ولا لتفسير ، وهي أخص مظهر من مظاهر الحياة الصوفية ، وهي الحال التي يسمولها بالفناء وعين التوحيد وحال الجمع .. (٣)

والجينيد قد أشار إلى مثل هذا المعنى ، أي حال الفناء والجمع والتفرقة . فالجمع كما يقول القشيري : هو ما سلب عن العبد ، والتفرقة أو الفرق ما نسب إليه ، فمن أشهد الحق سبحانه أفعاله من طاعاته ومخالفاته فهو عبد يوصف بالتفرقة ، ومن أشهد الحق سبحانه ما يوليه مين أفعال نفسه سبحانه فهو عبد يشاهد الجمع ، فإثبات الخلق من باب التفرقة ، وإثبات الحق من نعت الجمع " (٤) .

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية في هذا الصدد: "وهم قد يتكلمون في "الفرق والجمع "ويدخل في ذلك من العبارات الملفتة نظير ما دخل في الفناء فإن العبد إذا شهد الستفرقة والكثرة في المخلوقات يبقى قلبه متعلقا بما ..إما محبة وإما حوفا وإما رجاء ؛ فإذا انتقل إلى الجمع احتمع قلبه على توحيد الله وعبادته وحده لا شريك له ، فالتفت قلبه إلى الله بعد التفاته إلى المخلوقين ، فصارت محبته لربه وخوفه من ربه ورجاؤه لربه واستعانته

<sup>(</sup> ۱) رسائل الجنيد في التصوف والأخلاق الدينية : ورقة رقم ٦٣ ، مخطوطة شمسية ، تصوير حامد مراد رقم ١٠٣٦ . مكتبة آداب الإسكندرية ، نقلا عن التصوف الإسلامي ومدارسه ص ٣١١ - ٣١٢ .

٢) الإشراق عند الصوفية هو حدوث الإلهامات من الله للصوفي بطريق مباشر وعلى باطنه أو قلبه .

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> التصوف الإسلامي ومدارسه ص ٣١٢ .

<sup>( &</sup>lt;sup>٤)</sup> الرسالة القشيرية ص **٦٤ - ٦٥** 



بربه . وهو في هذا الحال قد لا يسع قلبه النظر إلى المحلوق ليفرق بين الخالق والمحلوق فقد يكون مجتمعا على الحق معرضا عن الخلق نظرا وقصدا وهو نظير النوع الثاني من الفناء .

ولكن بعد ذلك "الفرق الثاني " وهو: أن يشهد أن المخلوقات قائمة بالله مدبرة بأمره ويشهد كثر هما معدومة بوحدانية الله في وأنه سبحانه رب المصنوعات وإلهها وخالقها ومالكها فيكون مع اجتماع قلبه على الله ناظرا إلى الفرق بين الخالق والمخلوق مميزا بين هذا وهذا يشهد تفرق المخلوقات وكثر لها مع شهادته أن الله رب كل شيء ومليكه وخالقه ، وأنه هو الله لا إله إلا هو ، وهذا هو الشهود الصحيح المستقيم وذلك واحب في علم القلب وشهادته وقصده وإرادته ومجبته وموالاته وطاعته " (١) .

وهذا كما قال الدكتور غالب عواجي: " فينبغي أن نبتعد عن هذه الكلمة — وحدة — أشد البعد فإن الله تعالى هو الواحد القهار لم يشارك أحدا في خلقه ﴿ لَمْ يَلِدْ وَلَمْ يُولَدْ وَلَـمْ يُكُـن لَّـهُ كُفُـوًا أَحَدٌ ﴾ (٣) ، ولنا في العبادات الطيبة التي تربطنا بربنا مجال واسع كالإسلام والإيمان والإحسان كما حاء في حديث حبريل ، حيث سأله عن تلك الأمور و لم يسأله عن وحدة الشهود ولا وحدة الوحود ولا الحلول ولا الكشف ، ولا غير هذا مما هو من احتراع الصوفية تبعا لأفكار ضالة ليس بينها وبين الإسلام أي صلة أو تقارب " .

ثم " إن وجددة الشهود تؤدي في النهاية إلى القول بالحلول " (٤) . وهذا هو الموقف الصحيح ، فلنبتعد عن استخدام هذه الكلمة لئلا ننحرف عن منهج السلف الصالح .

<sup>(</sup>١) مجموع فتاوى شيخ الإسلام ٢٢٤/١٠ - ٢٢٥ .

<sup>(</sup>۲) فرق معاصرة تنتسب إلى الإسلام ، للدكتور غالب بن علي عواجي ، ط٥ مصر ( دار لينة للنشر ١٤٢١هــ) . ٨٥٩ - ٨٥٨/٢

 $<sup>^{(</sup>r)}$  سورة الإخلاص ، الآيتان  $^{(r)}$  . .

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> المرجع نفسه ۸٦٠/۲ .



### المرحث السادس الحقيقة والشريعة

لقد ردد المتصوفة كثيرا مصطلح الحقيقة والشريعة ، وقرنوا بينه وبين مصطلح آخر لهم هو الظاهر والباطن .

فالشريعة - كما يرونها - هي مجموعة الأحكام العلمية التكليفية ، أي ما يسمى بالفقه الإسلامي ، والحقيقة هي ما وراء هذه الأحكام من إشارات وأسرار . فالفقهاء - على حسب قولهم - يعلمون الناس أركان الصلاة وسننها ... والصوفية يهتمون بأعمال القلوب من المحبة والخشية ... وبعبارة أحرى : أن الشريعة التي يجيء بها النص ، بينما الحقيقة السي يسأتي بها الكشف ، واعتبارهم الأولى من نصيب العوام ، والثانية من حظ الخواص .

<sup>(</sup>۱<sup>)</sup> سورة يونس ، الآية ( ۳۲ ) .

<sup>( &</sup>lt;sup>۲ )</sup> سورة يونس ، الآية ( ۳۵ ) .

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> سورة محمد ، الآية ( ٣ ) .

<sup>( &</sup>lt;sup>۱</sup> ) سورة الشورى ، الآية ( ۱۳ ) .

<sup>(°&</sup>lt;sup>)</sup> سورة الجاثية ، الآية ( ١٨ ) .

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن ماجة في المقدمة ، باب اتباع سنة الخلفاء الراشدين المهديين ١٠/١ (ح ٣٥) .

فتبين من الأدلة أن الحقيقة والشريعة لمسمى واحد وهو الدين ، و لم يجر هذا التفريق إلا على ألسنة الصوفية ليبينوا على ما يسمونه الحقيقة أوهامهم للناس ، حتى إلهم يسمون علماء الشريعة بأهل الظاهر ، وعلماء الحقيقة بأهل الباطن .

وقد حرر الصوفية مصطلح آخر وهو الظاهر والباطن ، حيث يقولون : إن للقرآن ظاهرا وباطنا ، فالظاهر هو ما يؤخذ من ألفاظه حسب الفهم العربي أو السياق أو غير ذلك من الأصول المرعية في التفسير وهو ما يهتم به علماء الظاهر ، أو ما يطلقونه عليهم علماء الرسوم ، وأما الباطن فهو العلم الخفي وراء تلك الألفاظ وهي المراد الحقيقي بها ، وهذا لا يطلع عليه إلا الخواص من أصحاب المقامات السامية ، ويطلقون عليه ( الإشارات ) وهم يغمرون أهل الفقه بأهم لا يهتمون بأعمال القلوب (١) . ويريدون أن يقولوا بأن علم الساطن هو التصوف بعينه ، وهو ما أشار إليه الكلاباذي نقلا عن عبد الواحد بن زيد أنه قل : " سألت الحسن عن علم الباطن فقال : سألت حذيفة بن اليمان عن علم الباطن فقال : سألت حبريل عن علم الباطن ، فقال سيألت الله عن علم الباطن فقال : سألت حبريل عن علم الباطن ، فقال عليه أحد من خلقي " (٢) .

إذا نظرنا في هذه الرواية وحدنا ألها حاءت عن طريق عبد الواحد بن زيد وهو رحل صوفي غفل عن الإتقان ، وكثرت المناكير في حديثه ، بل هو متروك الحديث ، ورمي بالقدر ، فالرواية – إذن – باطلة من حيث السند ، كما ألها مرفوضة من حيث المتن ، لألها توحي بأن الرسول على معرفة من علم الباطن وأنه وحي من الله على ولم يقم بتبليغه للناس ! مع أن الرسول من مأمور أن يبلغ ما أنزل إليه من ربه قال تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلّغُ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِن رَبّكَ فَإِن لّم تَفْعَلْ فَمَا بَلّغْتَ رِسَالَتَهُ ﴾ (٣) والكتمان مستحيل في حقه بتبلغ ما أنزل البه من لبلغه إلينا ، والدين قد اكتمل قبل وفاته عن من له فقال تعالى ﴿ الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَنْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ وَانْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ وَانْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ وَانْمَمْتُ عَلَيْكُمْ وَأَنْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ وَانْمَمْتُ عَلَيْكُمْ وَانْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ وَانْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمْ وَانْمَمْتُ عَلَيْكُمْ وَانْمَمْتُ عَلَيْكُمْ وَانْمَمْتُ عَلَيْكُمْ وَرَضِيتُ لَكُمْ وَيَنَا ﴾ (١٠) .

الصوفية ، نشأتها وتطورها ص ٥٦ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> التعرف لمذهب أهل التصوف ص ١٠٥ – ١٠٦

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> سورة المائدة ، الآية (٦٧) .

<sup>( &</sup>lt;sup>؛ )</sup> سورة المائدة ، الآية ( ٣ ) .

قال ابن القيم مستنكرا قول الصوفية بأن هناك علما باطنا وظاهرا: "ومن كيد الشيطان ما ألقاه إلى جهال المتصوفة من الشطح والطامات، وأبرزه لهم في قالب الكشف من الخيالات، فأوقعهم في أنواع الأباطيل والترهات، وفتح لهم أبواب الدعاوى الهائلات، وأوحى إليهم: أن وراء العلم طريقا إن سلكوه أفضى بهم إلى كشف العيان، وأغناهم عن الستقيد بالسنة والقرآن، فحسن لهم رياضة النفوس وتهذيبها، وتصفية الأخلاق والتحافي عما عليه أهل الدنيا، وأهل الرياسة والفقهاء وأرباب العلوم، والعمل على تفريغ القلب وخلوه من كل شيء، حتى ينتقش فيه الحق بلا واسطة تعلم، فلما خلا من صورة العلم الذي جاء به الرسول نقش فيه الشيطان بحسب ما هو مستعد له من أنواع الأباطيل، وخيله للنفس حتى جعله كالمشاهد كشفا وعيانا، فإذا أنكره عليهم ورثة الرسل قالوا: لكم العلم الظاهر ولنا الكشف الباطن، ولكم ظاهر الشريعة وعندنا باطن الحقيقة، ولكم القشور ولنا اللباب، فلما تمكن هذا من قلوبهم سلخها من الكتاب والسنة والآثار كما ينسلخ الليل من الباب، فلما أنه إلهامات وتعريفات، فلا تعرض على السنة والقرآن ولا تعامل إلا بالقبول والإذعان ... وكلما ازدادوا بعدا وإعراضا عن القرآن وما جاء به الرسول كان هذا الفتح على قلوبهم أعظم "(۱).

وقال ابن عقيل منتقدا المتصوفة الذين يعتقدون بهذا المعتقد ومحذرا منهم:

" فالله الله الله الإصغاء إلى هؤلاء الفرغ الخالين من الإثبات وإنما هم زنادقة جمعوا بين مدايــــ العمال مرقعات وصوف ، وبين أعمال الخلعاء الملحدة أكل وشرب ورقص وسماع وإهـــال لأحكــام الشــرع ، ولم تتجاسر الزنادقة أن ترفض الشريعة حتى جاءت المتصوفة فجاءوا بوضع أهل الخلاعة .

فأول ما وضعوا أسماء وقالوا حقيقة وشريعة ، وهذا قبيح لأن الشريعة ما وضعه الحق لمصالح الخلق ، فما الحقيقة بعدها سوى ما وقع في النفوس من إلقاء الشياطين وكل من رام الحقيقة في غير الشريعة فمغرور مخدوع " (٢) .

<sup>(</sup>١) إغاثة اللهفان من مصايد الشيطان ، لابن القيم ، تحقيق د. السيد الحميلي ، القاهرة ( دار الحديث ١٢٧/١

<sup>(</sup>۲) تلبيس إبليس ص ٤٤٩ - ٤٥٠ .



وقـال ابن القيم في معرض النقد للمتصوفة أيضا: "وقد فرق كثير من الصوفية بين الشريعة والحقيقة ، وهذا جهل من قائله لأن الشريعة كلها حقائق " (١) .

وبذلك يتبين أن التفرقة بين الحقيقة والشريعة وبين الظاهر والباطن غير صحيحة ؛ بل هي باطلة مجانبة للصواب ، لأن أي تجزئة للإسلام فهي من قبيل اتخاذ القرآن عضين ، والإسلام كله متكامل كالجسم الواحد ، فلا بد أن ندرك به ونفهمه فهما صحيحا كما فهمه الصحابة عن رسول الله .

وقد تنبه بعض الصوفية المتقدمين في القرن الثالث الهجري لهذا الأمر ويشعر بخطأ هذه الستفرقة فيحذر وينصح وهو سهل بن عبد الله التستري حيث قال: "احفظوا السواد على السبياض (يعني العلم) فما أحد ترك الظاهر إلا تزندق ". وكذلك أبو سعيد الخراز حيث قال: "كل باطن يخالف ظاهرا فهو باطل " (٢).

وقال سيد الطائفة الجنيد: الطرق كلها مسدودة إلا على من اقتفى أثر الرسول ، وقال أيضا: من لم يحفظ القرآن ولم يكتب الحديث لا يقتدي به في هذا العلم، لأن علمنا مقيد بالكتاب والسنة.

وقال السري السقطي: التصوف اسم لثلاثة معان وهو: لا يطفئ نور معرفته نور ورعه ، ولا يتكلم بسر باطن في علم ينقضه عليه ظاهر الكتاب ، ولا تحمله الكرامات على هتك محارم الله . وقال أيضا: من ادعى باطن علم ينقضه ظاهر حكم فهو غالط .

وقال أبو الحسين النوري: من رأيته يدعي مع الله تعالى حالة تخرجه عن حد العلم الشرعي فلا تقربه ، ومن رأيته يدعي حالة لا يشهد لها حفظ ظاهر فاتهمه على دينه .

ولا شك أن هذه النصوص بمثابة النقد من الصوفية المتقدمين على الصوفية الذين يفرقون بين الشريعة والحقيقة ، وبين الظاهر والباطن ، ودلالة واضحة على موقف بعض الصوفية الأخيار في القرن الثالث الهجري من العلم بألهم لا يستمدون إلا من كلام الله على ورسوله هي ، ولا يعملون إلا بأوامرهما .

وأما الدكتور إحسان ظهير فقد بين بأن فكرة الظاهر والباطن فكرة تسربت من التشيع إلى التصوف فاعتنقتها الصوفية ، وهي فكرة تقسيم الشريعة إلى الظاهر والباطن

<sup>(</sup>۱) نفسه ص ۳۹۶ .

<sup>(</sup>۲) تلبيس إبليس ص ۳۹۰.



والعام والخاص ، ذلك أن الشيعة يعتقدون بأن لكل ظاهر باطنا ، وقد اختص بمعرفة الباطن علم والخاص ، فسموا الموالين لهم بالخاصة ، وغير المؤمنين بهذه الفكرة بالعامة (١) .

وقــالوا: " لا بــد لكل محسوس من ظاهر وباطن ، فظاهره ما تقع الحواس عليه ، وباطنه ما يحويه ويحيط العلم به بأنه فيه ، وظاهره مشتمل عليه " (٢) .

وقالوا: " إن الظاهر هو الشريعة والباطن هو الحقيقة ، وصاحب الشريعة هو الرسول محمد ﷺ ، وصاحب الحقيقة هو الوصي علي بن أبي طالب ﷺ " (٣) .

ثم أحد المتصوفة بدورهم أفكار الشيعة ومعتقداتهم فآمنوا بها ، وجعلوها من الأصول والقواعد لأتباعهم فقالوا ما قالمه الشيعة والفرق الباطنية: "العلوم ثلاثة: ظاهر ، وباطن ، وباطن الباطن ، فعلم الشريعة ظاهر ، وعلم الطريقة باطن، وعلم الحقيقة باطن الباطن " (٤٠) .

وهكذا فالصوفية يزعمون بأن علم الباطن هو المسمى بعلم القلب وبعلم التصوف .. وهو أجل العلوم وأشرفها عندهم ، وهو الزبدة الممخوضة من الشريعة التي لم تبعث الأنبياء عليهم الصلاة والسلام إلا لأجلها ..وهو علم طريق الآخرة ، وهو العلم الذي درج عليه السلف الصالح من الصحابة والتابعين وتابعيهم بإحسان إلى يوم الدين . إلا أن الصوفية المتقدمين - كما سبق - لا يرتضون غير العلم الذي يستمد من كلام الله على وسنة رسوله الأمين .

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> التصوف : المنشأ والمصادر ص ۲٤۳ .

 $<sup>^{(7)}</sup>$  كتاب أساس التأويل للنعمان القاضي ص  $^{(7)}$  ، نقلا عن المرجع السابق ص  $^{(7)}$ 

<sup>(</sup>٣) المرجع نفسه .

<sup>(</sup>١) الفتوحات الإلهية لابن عجيبة ص ٣٣٣ نقلا عن المرجع نفسه ص ٢٤٥.



### المردث السابع

#### السالغ

إن ما يسمونه السماع من الآداب الهامة عند الصوفية ، ويضيفونه إلى موضوع الذكر ، ومعناه في اللغة : الغناء ، وقيل : الذكر المسموع الحسن الجميل ، وكل ما التذته الأذن من صوت حسن السماع (١).

وفي اصطلاح المتصوفة فيعرفه الكلاباذي بأنه " استجمام من تعب الوقت وتنفس لأرباب الأحوال ، واستحضار الأسرار لذوي الأشغال " (٢) . ويعرفه ذوالنون المصري بأنه " وارد حــق يــزعج القلوب إلى الله فمن أصغى إليه بحق تحقق ، ومن أصغى إليه بنفس تزندق " (٣) . أما أبو بكر الشبلي فالسماع عنده : " ظاهره فتنة وباطنه عبرة ، فمن عرف الإشارة حل له استماع العبارة ، وإلا فقد استدعى الفتنة وتعرض للبلية " (١) .

وعلم بعضهم مجالسه من مجالس نزول الرحمة كما قال بذلك الجنيد: " تترل الرحمة على الفقراء في ثلاثة مواطن ، عند السماع فإلهم لا يسمعون إلا عن حق ولا يقولون إلا عـن وحـد ، وعند أكل الطعام فإنهم لا يأكلون إلا عن فاقة ، وعند مجاراة العلم فإنهم لا يذكرون إلا صفات الأولياء " (٥).

وكان الحارث المحاسبي يقول: ثلاث إذا وحدن متع بمن ، وقد فقدناها: حسن الوجه مع الصيانة ، وحسن الصوت مع الديانة ، وحسن الإخاء مع الوفاء (٦) .

فمسألة السماع - إذن - كانت معروفة في القرن الثالث الهجري ، وهو عبارة عن الـــلحن والغــناء والاستماع إليه والرقص ، ويبدو أن السماع قد اشتهر منذ وقت مبكر ، ويدل عليه أن معظم المؤلفين المعتبرين في التصوف اهتموا به اهتماما كبيرا ، فعدوا لـــه

<sup>(</sup>١) لسان العرب لابن منظور ١٦٥/٨ ، والمعجم الوسيط ١/٩٤١ .

<sup>(</sup>۲) التعرف لمذهب أهل التصوف ص ۱۲۱ .

اللمع للطوسي ص ٣٤٣ ، والرسالة القشيرية ص ٣٤٠ .

المصدر نفسه ص ٣٤٢.

<sup>(</sup>٥) الرسالة القشيرية ص ٣٤٠ .

<sup>(</sup>٦) المصدر نفسه .



بابا وفصولا خاصة في مصنفاتهم ، مثل ما صنع أبو نصر السراج في اللمع (١) ، والقشيري في رسالته (٢) ، والسهروردي في عوارف المعارف (٣) والغزالي في الإحياء (٤) .

فه ذا رويم بن أحمد لما سئل عن وجد الصوفية عند السماع فقال : يشهدون المعاني التي تعزب عن غيرهم فتشير إليهم إلي إلي .. ، فيتنعمون بذلك من الفرح ، ثم يقع الحجاب ، فيع ود ذلك الفرح بكاء ، فمنهم من يخرق ثيابه ، ومنهم من يصيح ، ومنهم من يبكي ، كل إنسان على قدره (٥) .

وحينما سئل إبراهيم الخواص: ما بال الإنسان يتحرك عند سماع غير القرآن ولا يجد ذلك في سماع القرآن ؟ فقال: لأن سماع القرآن صدمة ، لا يمكن لأحد أن يتحرك فيه لشدة غلبته ، وسماع القول ترويح فيتحرك فيه .

أما أبو سعيد الخراز فيبدو من كلامه أنه انتقد من ادعى أنه غلب عند السماع حينما قال : " من ادعى أنه مغلوب عند الفهم يعني في السماع وأن الحركات مالكة له فعلامته تحسين المجلس الذي هو فيه بوحده " (٦) .

وكذلك أبو حفص النيسابوري حينما قال لـــه رجل " إن فلانا من أصحابك ، أبدا يحمل يـــدور حول السماع ، فإذا سمع هاج وبكى ، وفرق ثيابه ، فقال أبو حفص : أيش يعمل الفريق ؟ يتعلق بكل شيء يظن نجاته فيـــه " (٧) .

فنظرا إلى أن السماع قد يكون فيه الذمّ إذا رافقته الكلمات الخبيثة والبدعية ، وآلات اللهو المعروفة عند أهل البطالة والمجون واللغو .. فقد بين شيخ الإسلام ابن تيمية موقف أهل السينة والجماعة من مسألة السماع لما سئل عنها فأحاب : " السماع الذي أمر الله به ورسوله واتفق عليه سلف الأمة ومشايخ الطريق هو سماع القرآن ، فإنه سماع النبيين، وسماع العارفين ، وسماع المؤمنين ، قال على الله الله المؤمنين ، قال الله المؤمنين ، وسماع العارفين ، وسماع المؤمنين ، قال الله المؤمنين ، قال الله المؤمنين ، قال الله المؤمنين ، وسماع العارفين ، وسماع المؤمنين ، قال الله المؤمنين ، قال الله المؤمنين ، قال الله المؤمنين ، وسماع العارفين ، وسماع المؤمنين ، قال الله المؤمنين ، قال الله الله المؤمنين ، وسماع المؤمنين ، وسماع المؤمنين ، قال الله المؤمنين ، وسماع المؤمنين ، وسماع

<sup>(</sup>۱) انظر: ص ۳۳۸- ۳۷۶ من الكتاب المذكور.

<sup>(</sup>۲) انظر: ص ۳۵۰ – ۳۵۰

<sup>(</sup>۳) انظر: ص ۱۲۶ – ۱٤۷

<sup>(</sup>١) انظر: ص١٩٢ - ٢٣٠

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق ص ٣٤٢.

 <sup>(</sup>٦) المصدر نفسه ص ٣٤٣ .

<sup>( &</sup>lt;sup>v)</sup> طبقات الصوفية ص ۱۱۹ .



عَــلَيْهِمْ مِــنَ النَّبِيِّينَ مِن ذُرِِّيَةِ آدَمَ وَمِمَّنْ حَمَلْنَا مَعَ نُوحٍ وَمِن ذُرِّيَةٍ إِبْرَاهِيمَ وَإِسْرَائِيلَ وَمِمَّنْ هَدَيْنَا وَاحْتَبَيْنَا إِذَا تُتْلَى عَلَيْهِمْ آيَاتُ الرَّحْمَنِ خَرُّوا سُجَّدًا وَبُكِيًّا ﴾ (١).

وقال تعالى : ﴿ إِنَّ الَّذِينَ أُوتُوا الْعَلْمَ مِن قَبْلِهِ إِذَا يُتْلَى عَلَيْهِمْ يَحرُّونَ لِلأَّذْقَانِ يَبْكُونَ وَيَزِيدُهُمْ وَيَقُولُونَ سُبْحَانَ رَبِّنَا إِنْ كَانَ وَعْدُ رَبِّنَا لَمَفْعُولاً . وَيَحرُّونَ لِلأَّذْقَانِ يَبْكُونَ وَيَزِيدُهُمْ عَيْنِهُمْ تَفِيضُ مِنَ خُشُوعًا ﴾ (٢) وقال تعالى : ﴿ وَإِذَا سَمِعُوا مَا أُنزِلَ إِلَى الرَّسُولِ تَرَى أَعْيْنَهُمْ تَفِيضُ مِنَ اللَّمْعِ مِمَّا عَرَفُوا مِنَ الْحَقِّ يَقُولُونَ رَبَّنَا آمَنَّا فَاكْتُبْنَا مَعَ الشَّاهِدِينَ ﴾ (٢) وقال تعالى : ﴿ إِنَّمَا اللَّمْعِ مِمَّا عَرَفُوا مِنَ الْحَقِّ يَقُولُونَ رَبَّنَا آمَنَّا فَاكْتُبْنَا مَعَ الشَّاهِدِينَ ﴾ (٢) وقال تعالى : ﴿ إِنَّمَا اللَّمُومُ مِنَا عَرَفُوا مِنَ الْحَقِّ يَقُولُونَ رَبَّنَا آمَنَّا فَاكُتُبْنَا مَعَ الشَّاهِدِينَ ﴾ (٢) وقال تعالى : ﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ اللّذِينَ إِذَا ذُكُو اللهُ وَحِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيَتْ عَلَيْهِمْ آيَاتُهُ زَادَتُهُمْ إِيمَانًا وَعَلَى رَبِّهِمْ الْمُؤْمِنُونَ اللّذِينَ إِذَا ذُكُو اللهُ وَحِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيَتْ عَلَيْهِمْ آيَاتُهُ زَادَتُهُمْ إِيمَانًا وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَعْقُونَ . أُولَئِكُ هُمُ الْمُؤْمِنُونَ حَقًا لَهُمْ يَتَعْقُونَ . أُولَئِكَ هُمُ الْمُؤْمُونَ خَوْرَاتُ كُوبِمُ ﴾ (٤) اللهُ وَمُعْفِرةً وَرِزْقٌ كُوبِمُ ﴾ (٤) اللهُ اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللّهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللّهُ اللهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ الللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ الللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ ا

ويكفي للمسلمين شرفًا أن الله مدح أصحاب هذا السماع المتبعين لأحسنه ويفهمونه ، ثم يعملون به كما قال تعالى : ﴿ فَبَشِّرْ عِبَادِ . الَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ الْقَوْلَ فَيَتَّبِعُونَ أَحْسَنَهُ أُولُوا الأَلْبَابِ ﴾ (٢) .

وكما أثنى على أهل هذا السماع ذم المعرضين عنه ، الذين إذا تليت عليهم آيات الله لا تزيدهم إيمانا بل أدبروا وأعرضوا كألهم لم يسمعوها ، لألهم يتضايقون من سماع كلام الله عَلَيْه عَلَيْه ، إن هـــؤلاء توعدهم الله بالعذاب الشديد يوم القيامة ، قال تعالى : ﴿ وَإِذَا تُتْلَى عَلَيْهِ آيَاتُنَا وَلَى مُسْتَكْبِرًا كَأَن لَمْ يَسْمَعْهَا كَأَنَّ فِي أُذُنَيْهِ وَقْرًا فَبَشِّرْهُ بِعَذَابٍ أَلِيمٍ ﴾ (٧) .

وأوضح الله على أن المقبل والمتمسك بهذا السماع المشروع من الفائزين الناجين من الضلط المنساء الضلط والشقاء في الدنيا والآخرة ، وأن المعرض عن سماع القرآن واتباعه جزاؤه المعيشة الضنك في الدنيا ، فلا طمأنينة له ولا انشراح لصدره ، بل صدره ضيق حرج لضلاله ، ويحشر يوم القيامة أعمى البصر والبصيرة .

<sup>(</sup>۱) سورة مريم ، الآية ( ۸۵ ) .

<sup>(</sup>٢) سورة الإسراء ، الآيات (١٠٧ - ١٠٩) .

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة ، الآية ( ٨٣ ) .

<sup>( ؛ )</sup> سورة الأنفال ، الآيات ( ٢ – ٤ ) .

<sup>(</sup>٥) مجموع فتاوى لشيخ الإسلام ١١/٨٨٥ .

<sup>&</sup>lt;sup>(٦)</sup> سورة الزمر ، الآيتان ( ۱۷ – ۱۸ ) .

<sup>( &</sup>lt;sup>۷)</sup> سورة لقمان ، الآية ( ۷ ) .

ثم إن الاجتماع على السماع المشروع له فوائد وآثار إيمانية ، كما أشار إلى ذلك شيخ الإسلام حيث قال رحمه الله : " وهذا سماع له آثار إيمانية من المعارف القدسية والأحوال الزكية يطول شرحها ووصفها ، وله في الجسد آثار محمودة من حشوع القلب ، ودموع العين ، واقشعرار الجلد ، وقد ذكر الله هذه الثلاثة في القرآن ، وكانت موجودة في أصحاب رسول الله في ، الذين أثنى عليهم في القرآن ، ووجد بعدهم في التابعين آثار ثلاثة : الاضطراب ، والاحتلاج ، والإغماء ، أو الموت والهيام ، فأنكر بعض السلف ذلك إما لبدعتهم وإما لحبهم .

وأما جمهور الأئمة والسلف فلا ينكرون ذلك فإن السبب إذا لم يكن محظورا كان صاحبه فيما تولد عنه معذورا ، لكن سبب ذلك قوة الوارد على قلوبهم وضعف قلوبهم عن حمله ، فلو لم يؤثر السماع لقسوتهم. كانوا مذمومين كما ذم الله الذين قال فيهم ﴿ ثُمَّ قَسَتَ قُلُوبُهُمْ مَن بَعْد ذَلِكَ ﴾ (١) وقال عَلَى : ﴿ أَلَمْ يَأْنِ لِلَّذِينَ آمَنُوا أَن تَحْشَعَ قُلُوبُهُمْ لَلَّا لِلَّذِينَ آمَنُوا أَن تَحْشَعَ قُلُوبُهُمْ لَلْاَيْنَ أَوْتُوا الْكِتَابَ مِن قَبْلُ فَطَالَ عَلَيْهِمُ الأَمَدُ لَلْاَيْنَ أُوتُوا الْكِتَابَ مِن قَبْلُ فَطَالَ عَلَيْهِمُ الأَمَدُ لَلَهُ مَن قَبْلُ فَطَالَ عَلَيْهِمُ الأَمَدُ فَلَسَتَ قُدُلُكُ مَن الْحَقَ وَلاَ يَكُونُوا كَالَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ مِن قَبْلُ فَطَالَ عَلَيْهِمُ الأَمَدُ فَلَا لَا عَلَيْهِمُ المَّمَدُ وَلَا يَعْمُودَة لَمْ يَجْدَهُم عن حد العلم لكانوا كمن أخرجهم إلى حد العلبة كانوا محمودين أيضا ومعذورين " (٢) .

فأما سماع القاصدين لصلاح القلوب في الاجتماع على ذلك ؛ إما نشيد مجرد نظير الغبار ، وإما بالتصفيق ونحو ذلك ، فهو السماع المحدث في الإسلام فإنه أحدث بعد ذهاب القرون الثلاثة الذين أثنى عليهم النبي على حيث قال : ( خير القرون القرن الذي بعثت فيه ، ثم الذين يلوهم ، ثم الذين يلوهم ألا ، وقد كرهه أعيان الأمة و لم يحضره أكابر المشايخ . .

ومن هؤلاء المشايخ الصوفية المتقدمون مثل: إبراهيم بن أدهم ، والفضيل بن عياض، ومعروف الكرخي ، والسري السقطي ، وأبو سليمان الداراني .. ثم قال شيخ الإسلام: " وأكثر الذين حضروه من المشايخ الموثوق بمم رجعوا عنه في آخر عمرهم ؛ كالجنيد فإنه حضره وهو شاب ، وتركهم في آخر عمره ، وكان يقول : من تكلف السماع فتن به ،

<sup>(</sup>١) سورة البقرة ، الآية ( ٧٤ ) .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> سورة الحديد ، الآية ( ۱٦ ) .

<sup>(&</sup>lt;sup>۳)</sup> مجموع فتاوى لشيخ الإسلام ۹۱/۱۱ .

<sup>( ؛ )</sup> سبق تخریجه .



ومن صادفه السماع استراح به ، فقد ذم من يجتمع له ، ورخص فيمن يصادفه من غير قصد ولا اعتماد للجلوس له " (١) .

ومما يدل على تراجعه قوله: " إذا رأيت المريد يحب السماع فاعلم أن فيه بقية من البطالة " (٢) .

إذن نفهم مما سبق أن السماع إما أن يكون مشروعا أو ممنوعا ، فالسماع المشروع هو سماع الرحي وهو سماع النبيين والمؤمنين ، وأن الاجتماع على هذا السماع بحصل للعبد فيه فوائد كثيرة كغشيان الرحمة ، ونزول السكينة ، وحضور الملائكة ، وذكر الله لهم فيمن عنده كما ورد ذلك في الحديث الصحيح ((ما احتمع قوم في بيت من بيوت الله يتلون كستاب الله ، ويتدارسونه بينهم ، إلا نزلت عليهم السكينة ، وغشيتهم الرحمة ، وحفتهم الملائكة ، وذكرهم الله فيمن عنده ) (۱) .

وأما السماع الممنوع فهو الغناء المحرم ، وهو الذي اجتمعت فيه آلات اللهو كدف وشبابة ، ورجال ونساء ، ورافقته الكلمات الخبيثة والبدعية ونحو ذلك . . وقد نهى الشارع الحكيم عن هذا السماع المذموم لما فيه من المفاسد العظيمة والعواقب الوحيمة التي تعود على العباد في الدنيا والآخرة .

وهـــذا النوع من السماع محرم ومحدث ، ولهذا كرهه السلف الصالح من هذه الأمة ولم يستمعوا إليه ، وكذلك مشايخ الصوفية الأخيار كانوا بعيدين عن هذا اللغو ولم يحضروا إليه .

<sup>(</sup>۱) مجموع فتاوى لشيخ الإسلام ١١/١١ه- ٥٩٢ .

<sup>(</sup>٢) الرسالة القشيرية ص ٣٤٤.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم ، في كتاب الدعاء باب فضل الاجتماع على تلاوة القرآن وعلى الذكر ٢٠٧٤/٤ .



## المهدث الثامن المهالم

المقامات في اللغة جمع مقام وهو موضع القيام ، ويشمل الأمر الحسي كقوله تعالى : ﴿ عَسَى أَن يَبْعَثَكَ رَبُّكَ وَالمَّعنوي كقوله تعالى : ﴿ عَسَى أَن يَبْعَثَكَ رَبُّكَ مَقَامًا مَحْمُودًا ﴾ (٢) وهو مقام الشفاعة يوم القيامة .

وفى اصطلاح المتصوفة: " معناه مقام العبد بين يدي الله ﷺ ، فيما يقام فيه من العسبادات والمجاهدات والرياضات ، والانقطاع إلى الله ﷺ قال تعالى: ﴿ ذَلِكَ لِمَنْ خَافَ مَقَامِي وَخَافَ وَعِيدٍ ﴾ (٢) وقال تعالى: ﴿ وَمَا مِنَّا إِلاَّ لَهُ مَقَامٌ مَعْلُومٌ ﴾ (١) " (٥) .

وبين القشيري بأن المقام: "هو ما يتحقق به العبد بمنازلته من الآداب ، مما يتوصل السه بنوع تصرف ، ويتحقق بضرب تطلب ومقاساة تكلف ، فمقام كل أحد: موضع إقاميته عند ذلك ، وما هو مشتغل بالرياضة له ، وشرطه أن لا يرتقي من مقام إلى مقام آخر ما لم يستوف أحكام ذلك المقام .. ولا يصح لأحد منازلة مقام إلا بشهود (٢) إقامة الله تعالى إياه بذلك المقام ليصح بناء أمره على قاعدة صحيحة " (٧) .

أما الحال فهي معنى يرد على القلب من غير تصنع ولا اكتساب . وقد بينه الطوسي بسأن معسناه " ما يحل بالقلوب أو تحل به القلوب من صفاء الأذكار مستدلا بما حكي عن الجسنيد أنسه قال : الحال نازلة تترل بالقلوب فلا تدوم ..وليس الحال من طريق المحاهدات والرياضات .. " (^) .

وقد اهمتم المتصوفة كثيرا بذكر المقامات والأحوال للتدليل على تدرج السالك للطريق الصوفي من مكانة إلى أخرى ، ولما يتعرض له في تدرجه هذا في المقامات من

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> سورة البقرة ، الآية (۱۲٥) .

 <sup>(</sup>۲) سورة الإسراء ، الآية ( ۷۹ ) .

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> سورة إبراهيم ، الآية ( ١٤ ) .

<sup>( &</sup>lt;sup>٤)</sup> سورة الصافات ، الآية ( ١٦٤ ) · · ·

<sup>(°)</sup> اللمع للطوسي ص ٦٥ .

<sup>(</sup>٦) أي : أن يرى حظوظ نفســه ، وتقابله الغيبة ، وهي أن يغيب عن حظوظ نفسه فلا يراها . انظر : معجم مصطلحات الصوفية ص ١٤٢ .

<sup>(&</sup>lt;sup>٧)</sup> الرسالة القشيرية ص ٥٦ – ٥٧ ، والتعريفات ص ١٥٦ . .

 $<sup>^{(\</sup>Lambda)}$  اللمع للطوسي ص ٦٦ .

أحــوال تأتيه من نسمات الرحمة الإلهية ، فإذا دامت واستقرت سميت مقاما ، لأن الأحوال توهــب للعــبد من الله على ، بينما المقامات يمكن أن يتوصل إليها العبــد باكتسابه وبذل جهــده .

وفي الـتعريفات السابقة والتفريق بين المقام والحال يبدو أن بينهما تشابها وتداخلا ، حيث يتراءى للبعض المقام حالا ، ويتراءى للآخر الحال مقاما ، وكلتا النظرتين تكاد أن تكون صحيحة لوجود تداخلهما ، ولذا لا بد من ضابط يفرق بينهما من خلال اللفظ والعبارة ، الذي يشعر بالفرق .

وعلى كل ، فالحال سمي حالا لتحوله ، والمقام مقاما لثبوته واستقراره . ولكن للمقام الذي يؤسسه العمل ثمرة هي الحال المستقرة كالرضا مثلا وهو مقام ينتج الأنس بالله على ، وهو حال ترقى فتحول معه الأنس إلى حب وهكذا (۱) .

وبعد هذا الإيضاح يمكننا أن ننتقل إلى شرح بعض المقامات والأحوال .

#### التوبة:

فسالك الطريق إلى الله ﷺ عليه أن يطلب التوبة من الله ﷺ في كل وقت من أوقاته ، لأنه الله ﷺ و كل وقت من أوقاته ، لأنه الله الله عباده للخما ملازمة للعبد السالك إلى الله تعالى حتى يأتيه اليقين (٢) ، ولأن الله ﷺ حث عباده المؤمنين على التوبة فقال تعالى : ﴿ وَتُوبُوا إِلَى اللهِ جَمِيعًا أَيُّهَا الْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ المؤمنين على التوبة فقال تعالى : ﴿ وَتُوبُوا إِلَى اللهِ جَمِيعًا أَيُّهَا الْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ (٤) وقال تعالى أيضا : ﴿ إِنَّ اللهَ يُحبُّ التَّوَّابِينَ وَيُحِبُ الْمُتَطَهِّرِينَ ﴾ (٤) .

<sup>(</sup>١) انظر: عوارف المعارف ص ٤٦٩ ، وجمهرة الأولياء ١٩١/١ - ١٩٢ .

<sup>(</sup>۲) مدارج السالكين ۱۹۲/۱ .

<sup>(&</sup>lt;sup>r)</sup> سورة النور ، الآية ( ٣١ ) .

<sup>( ؛ )</sup> سورة البقرة ، الْإَية ( ٢٢٢ ) .

والـــتوبة بمعين الرجوع عن المعاصي هي توبة العوام ، أما الخواص فلهم توبة من نوع آحــر ، فهـــم يريدون الحضور مع الحق دائما ، وقلوهم عامرة بذكره أبدا ، فإذا غفلوا عن ذكره لحظة واحدة سارعوا بالتوبة عن هذه الغفلة . وإلى ذلك أشار ذوالنون المصري بقوله: أن الـــتوبة توبـــتان : " توبة العوام من الذنوب وتوبة الخواص من الغفلة " (١) . وحول هذا المعنى يقول عبد الله بن علي التميمي : " شتان ما بين تائب يتوب من الزلات وتائب يتوب من الغفلات ...(٢) .

أمـــا الجنيد فيقول في معنى " التوبة على أنها ثلاثة معان : أولها الندم ، وثانيها العزم على ترك المعاودة إلى ما نهى الله عنه ، وثالثها السعي في أداء المظالم " (") .

ولك نابو سعيد الخراز هو أكثر توضيحا لهذا الأمر حيث قال: " فأول التوبة هو السندم على ما كان من التفريط في أمر الله تعالى ونهيه ، والعزيمة على ترك العود في شيء مما يك مه الله على ودوام الاستغفار ورد كل مظلمة للعباد من مالهم ، والاعتراف لله تعالى ولهم ، ولزوم الخوف والحزن ، والإشفاق ألا تكون مصححا ، والخوف أن لا تقبل توبتك، ولا تأمن أن يكون قد رآك الله تعالى على بعض ما يكره فمقتك . وهكذا يروي عن الحسن البصري أنه قال : ما يؤمني أن يكون قد رآني على بعض ما يكره فقال : اعمل ما شئت فلا غفرت " (3) .

وأضاف أبو سعيد قائلا: "ومن صدق التوبة ترك الأخدان والأصحاب الذين أعانوك على تضييع أمر الله تعالى ، والهرب منهم ، وأن تتخذهم أعداء ، أو يرجعون إلى الله ..ومن صدق التوبة خروج المآثم من القلب ، والحذر من خفايا التطلع إلى ذكر شيء مما أنبت إلى الله منه " (٥) .

<sup>(</sup>۱) التعرف لمذهب أهل التصوف ص ۱۱۱ .

<sup>(</sup>۲) الرسالة القشيرية ص ٩٥.

<sup>(&</sup>lt;sup>٣)</sup> نفسه والصفحة .

 $<sup>^{(1)}</sup>$  کتاب الصدق ص ۸۷ - ۸۸ .

<sup>( °)</sup> المصدر نفسه .



ثم قال: " واعلم أن المؤمن كلما صحح وكثر علمه بالله تعالى دقت عليه التوبة أبدا، ألا ترى أن النبي الله يقول: (( إنه ليغان (() على قلبي فأستغفر الله وأتوب إليه كل يوم مائة مرة (() ()).

وكذلك الله سهل بن عبد الله التستري فقد بين هذا المقام فقال: "أول ما يؤمر به المبتدئ التوبة ، وهي الندامة والإقلاع والتحول من الحركات المذمومة إلى الحركات المحمودة ، ولا تصح التوبة للعبد حتى يلزم نفسه الصمت ، ولا يصح الصمت حتى يلزم الخلوة ، ولا يلزم الخلوة إلا بأكل الحلال ، ولا يصح أكل الحلال إلا بأداء حق الله تعالى ، ولا يصح أداء حتى الله تعالى ، ولا يصح شيء مما ذكرنا حتى يستعين بالله تعالى على ذلك كله " (٣) .

كما أن أحمد بن أبي الحواري وضع أيضا الشروط التي لا بد من توفرها لدى التائب حسى تتحقق توبته ، وأشار إلى أن مقامات وأحوالا أخرى تتفرع من التوبة حيث كان يقرول: "لا يكون العبد تائبا حتى يندم بالقلب ، ويستغفر باللسان ، ويرد المظالم فيما بينه وبين الناس ، ويجتهد في العبادة ، ثم يتشعب له من التوبة الاجتهاد والزهد ، ثم يتشعب له من السخد الصدق التوكل ، ثم يتشعب له من التوكل الاستقامة ، ثم يتشعب له من الاستقامة المعرفة ، ثم يتشعب له من الاستقامة ، ثم يتشعب له من المعرفة الذكر ، ثم يتشعب لله من الذكر الحلاوة والتلذذ ، ثم بعد التلذذ الأنس ، ثم بعد الأنس الحياء ، ثم بعد الحياء خوف الاستدراج ، ثم بعد الاستدراج الخوف من الحياء ، وفي هذه الأحوال لا يفارق خوف تحويل هذه الأحوال قلبه دون لقائه " (3) .

<sup>(</sup>۱) الغين : أي الغيم ، يقال : غينت السماء إذا أطبق عليهم الغيم ، وأراد الرسول هذا ما يغشاه من سهو لا يخلو من بشر ، لأن قلبه أبدا كان مشغولا بالله تعالى ، فإن عرض وقتا ما عارض بشري يشغله عن أمور الأمة والملة ومصالحها عد ذلك ذنبا وتقصيرا فيفزع إلى الاستغفار . انظر : مجمع بحار الأنوار ٨٥/٤ .

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم ، في الذكر والدعاء ، باب استحباب الاستغفار ..، ٢٠٧٥/٤ ( ح٢٧٠٢ ) .

<sup>(</sup>٣) تهذیب الأسرار ، لعبد الملك بن محمد بن إبراهیم النیسابوري الخركوشي (ت ٤٠٧هـ) تحقیق بسام محمد باردو ، أبو ظبي ( المجمع الثقافي ١٩٩٩م ) ص ٩٤ .

<sup>(</sup>۱) نفسه ص ۹۷ – ۹۸



#### الورني:

الــورع مــن المقامات العالية عند السالكين لطريق الله ﷺ ، ويعني الخروج من كل شبهة (١) ، وترك الإنسان لما لا يعنيه بوجه عام ، ويقتضي الورع من المتحقق به أن يتحرى كــل ما يعرض له من أعراض الدنيا متفحصا ، فإن وجد فيه أدنى شبهة غادره تجنبا للوقوع في الحرام .

قال أبو نصر الطوسي في وصف أهل الورع: "منهم من تورع عن الشبهات التي اشتبهت عليه وهي ما بين الحرام البين والحلال البين، وما لا يقع عليه اسم حلال مطلق ولا اسم حرام مطلق فيكون بين ذلك فيتورع عنهما " (٢).

ولأهمية السورع كسان الزهاد في القرنين الثاني والثالث الهجريين يتحدثون عنه ، ويقومون بتطبيق معانيه .

فهـذا الحسـن البصري - رحمه الله - قـال: "أفضل العلم الورع والتوكل " (") وقـال: " الفقيه الورع الزاهد المقيم على سنة محمد ، الذي لا يسخر بمن أسفل منه ، ولا يهـزأ بمن فوقه ، ولا يأخذ على علم علمه الله على حطاما " (ن) . وما في الأرض شيء أحبه للناس من قيام الليل ، فقال له قائل : فأين الورع ؟ قال : به به ذلك ملاك الأمر " .

ومحمد بن سيرين يقول: "ليس شيء أهون علي من الورع ، إذا رابني شيء تركته" وكذلك إبراهيم بن أدهم يشير إلى أن الورع ترك كل شبهة ، وترك ما لا يعنيك هو ترك الفضلات (٥٠) .

والفضيل بن عياض يوضح ما يقوله الناس بأن الورع شديد لقوله على : (دع ما يريبك إلى ما لا يريبك ) (١) فيقول : فخذ ما حل وطاب من الأشياء ، وابذل المجهود في

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق ص ۹۹ .

<sup>.</sup>  $(\Upsilon)$  Illia bladem  $(\Upsilon)$ 

<sup>(&</sup>lt;sup>r)</sup> الزهد للإمام أحمد ص ٣٢٥.

<sup>( &</sup>lt;sup>٤)</sup> الآداب الشرعية ٢/٥٧ .

<sup>(°)</sup> مدارج السالكين ٢٤/٢ .

<sup>(</sup>٢) صحيح سنن الترمذي ، ٢/٩٠٦ (ح ٢٥٢٠) ، وصحيح سنن النسائي ١١٥٣/٣ (ح ٢١١٥) .



طلب الشيء الصافي من الحلال ، لأن الله ﴿ يَا أَيُّهَا الرُّسُلُ كُلُوا مِنَ الطَّيِّبَاتِ وَاعْمَلُوا صَالحًا ﴾ (١) .

أما سفيان الثوري فيرى أن الورع أيسر له في الأمر وذلك من حلال قوله: "ما رأيت أسهل من الورع! ما حاك في نفسك تركته "(٢). ثم يبين أهميته ويحث عليه قائلا: عليك بالورع يخفف الله حسابك، ودع ما يريبك إلى ما لا يريبك، وادفع الشك باليقين يسلم لك دينك ؟ (٣).

وكذلك الحارث المحاسبي كان لا يمد يده إلى طعام فيه شبهة . وبشرالحافي يحكى عنه أنه حمل إلى دعوة ، فوضع بين يديه طعام ، فجهد أن يمد يده إليه فلم تمتد ، ففعل ذلك ثلاث مرات ، فقال رجل يعرف ذلك منه ، إن يده لا تمتد إلى طعام حرام أو فيه شبهة .

وسئل سهل التستري عن الحلال الصافي فقال: هو الذي لا يعصي الله فيه ، فالورع فيما لا ينسى الله فيه هو الورع الذي سئل عنه الشبلي فقيل له : يا أبا بكر ما الورع فقال: أن تتورع ألا يتشتت قلبك عن الله على طرفة عين (٤) .

وهكـــذا فالإنسان الورع هو الذي يقوم على الإنفاق والتصرف بالحلال الطيب وهو ذاكرا لله ﷺ ومراقبته له ، فيرعى حق الله ﷺ وحق العباد حتى في حلالـــه .

#### الزهدي

قال السراج الطوسي: "والزهد مقام شريف، وهو أساس الأحوال الرضية والمراتب السينية، وهيو أول قدم القاصدين إلى الله ﷺ، والمنقطعين إلى الله، والراضين عن الله، والمتوكلين على الله تعالى، ممن لم يحكم أساسه في الزهد لم يصح له شيء مما بعده، لأن حب الدنيا رأس كل خير وطاعة " (°).

ثم قسم الزهاد إلى ثلاث طبقات:

فمنهم المبتدئون ، وهم الذين حلت أيديهم من الأملاك ، وحلت قلوبهم مما حلت من أيديهم كما قال أبو القاسم الجنيد حينما سئل عن الزهد فأجاب بأنه: تخلي أيدي من

<sup>(</sup>۱<sup>)</sup> سورة المؤمنون ، الآية ( ٥١ ) .

<sup>(</sup>۲) كتاب الصدق ص ۱۰۰

<sup>(</sup>r) الرسالة القشيرية ص ١١١ .

<sup>(</sup>٤) اللمع للطوسي ص ٧١ .

<sup>(</sup> ه) نفسه ص ۷۲ .



الأملاك ، وتخلي القلوب من الطمع ، وكما قال سري السقطي بأنه : حلو قلب الإنسان مما حلت منه يده .

ومنهم متحققون في الزهد ، وصفهم رويم بن أحمد حينما سئل عن الزهد فقال : ترك حظوظ النفس من جميع ما في الدنيا وهذا زهد المتحققين ، لما في الزهد في الدنيا من حظ للنفس ، لما في الزهد من الراحة والثناء والمحمدة واتخاذ الجاه عند الناس ، فمن زهد بقلبه في هذه الحظوظ فهو متحقق في زهده .

أما الطبقة الثالثة فقوم علموا وتيقنوا أن لو كانت الدنيا كلها لهم ملكا حلالا ، ولا يحاسبون عليها في الآخرة ، ولا ينقص ذلك مما لهم عند الله شيئا ، ثم زهدوا فيها لله عجل ، ولو كانت الدنيا تزن عند الله حناح بعوضة ما سقى الكافر منها شربة من ماء ، فعند ذلك زهـدوا في زهدهم وتابوا من زهدهم كما سئل عنه الشبلي فقال : الزهد غفلة ، لأن الدنيا لا شيء ، والزهد في لا شيء غفلة (١) .

ومن حلال عبارات المتصوفة السابقة نفهم أن الزهد - في مفهومهم - هو تخلي الأيدي من كل ما الأيدي من كل ما يملكه الإنسان ، وعدم القيام بالأسباب ؛ فهو مفهوم حاطئ مناقض للقرآن الكريم حيث قال الله على : ﴿ قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَةَ الله الَّتِي أَخْرَجَ لِعبَادِه وَالطَّيبَاتِ مِنَ الرِّزْقِ قُلْ هِيَ للَّذِينَ آمَنُوا فِي الْحَيَاةِ اللهُ الَّذِينَ آمَنُوا كَذَلكَ نَفَصَّلُ الآياتِ لَقُومٍ يَعْلَمُونَ ﴾ (٢) وقال أيضا : ﴿ يَا أَيُّهَا اللَّذِينَ آمَنُوا كُلُوا مِن طَيبَاتِ مَا رَزَقْنَاكُمْ وَاشْكُرُوا للهِ إِن كُنتُمْ إِيَّاهُ أَيْفًا مَن كُنتُمْ إِيَّاهُ عَبُدُونَ ﴾ (٢) وقال أيضا : ﴿ يَا أَيُّهَا اللَّذِينَ آمَنُوا كُلُوا مِن طَيبَاتِ مَا رَزَقْنَاكُمْ وَاشْكُرُوا للهِ إِن كُنتُمْ إِيَّاهُ أَيْفًا مَن كُنتُمْ إِيَّاهُ اللَّهُ إِن كُنتُمْ إِيَّاهُ اللَّهُ إِن كُنتُمْ إِيَّاهُ أَيْفًا مَا رَزَقْنَاكُمْ وَاشْكُرُوا لِللهِ إِن كُنتُمْ إِيَّاهُ اللَّهُ اللَّهُ إِن كُنتُمْ إِيَّاهُ اللَّهُ وَاللَّهُ إِنْ كُنتُمْ إِيَّاهُ أَيْفًا مَا رَزَقْنَاكُمْ وَاشْكُرُوا لِللَّهِ إِن كُنتُمْ إِيَّاهُ اللَّهُ اللَّهُ إِنْ كُنتُمْ إِيَّاهُ اللَّهُ إِنْ كُنتُمْ إِيَّاهُ اللَّهُ إِنْ كُنتُمْ إِنَّ اللَّهُ إِنْ كُنتُمْ إِنَّا أَنْهُ إِنْ كُنتُمْ إِيَّاهُ اللَّهُ إِنْ كُنتُمْ إِنَّاكُمْ وَاشْكُرُوا لِللهِ إِن كُنتُمْ إِيَّاهُ اللَّهُ إِنْ كُنتُمْ اللَّهُ إِنْ كُنتُمْ إِنَّاهُ إِنْ كُنتُمْ إِنَّا أَنْهُ إِنْ كُنتُمْ اللَّهُ إِنْ كُنتُمْ اللَّهُ اللَّهُ إِنْ كُنتُوا عَلَيْهُ إِنْ كُنتُمْ إِنْ كُنتُوا عَلَى اللَّهُ إِنْ كُنتُمْ الْمُؤْلِقُونُ اللَّهُ إِنْ كُنتُوا عَنْهُ اللَّهُ إِنْ كُنتُهُ إِنْ كُنتُمْ إِنْ كُنتُوا عَلْهُ اللَّهُ إِنْ كُنتُ اللَّهُ إِنْ كُنتُوا عَلْهُ اللَّهُ إِنْ كُنتُوا عَلْهُ إِنْ كُلُوا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ إِنْ كُنتُوا عَلْهُ إِنْ كُنتُوا عَلْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الل

#### التوكل:

إن مقام التوكل من مقامات السالكين إلى الله ﷺ ، ويعني بالثقة بما عند الله واليأس عما في أيدي الناس (ئ) ، ذلك أن المتوكل على الله الذي يعلم أن الله ﷺ كافل رزقه وأمره ، فيركن إليه وحده ولا يتوكل على غيره .

<sup>.</sup>  $^{(1)}$  المصدر السابق ص  $^{(1)}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> سورة الأعراف ، الآية ( ۳۲ ) .

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة ، الآية ( ١٧٢ ) .

<sup>( &</sup>lt;sup>٤ )</sup> التعريفات ص ٥٦ .



ومقام التوكل على الله مقام حليل القدر ، عظيم الأثر ، أمر الله عباده به ، وحثهم عليه في مواضع كثيرة من كتابه الكريم فقال في : ﴿ وَعَلَى الله فَلْيَتَوَكَّلِ الْمُؤْمِنُونَ ﴾ (١) ، وقد حعل الله التوكل سببا لنيل محبته فقال : ﴿ إِنَّ الله يُحِبُّ الْمُتَوَكِّلِينَ ﴾ (٢) ، وضمن الله سبحانه لمن يتوكل عليه القيام بأمره فقال في ﴿ وَمَن يَتَوَكَّلْ عَلَى اللهِ فَهُوَ حَسَبُهُ ﴾ (٣) .

أما مفهوم التوكل عند الصوفية فيتضح بما يلي:

قال سري السقطي: التوكل الانخلاع من الحول والقوة ، وقال ابن مسروق: الستوكل الاستسلام لجريان القضاء في الأحكام (<sup>3)</sup> ، وسئل ابن عطاء عن حقيقته فقال: أن لا يظهر فيك انزعاج إلى الأسباب مع شدة فاقتك إليها ، ولا تزول عن حقيقة السكون إلى الحق مع وقوفك عليها (<sup>6)</sup>.

أما أبو سعيد الخراز فقد تكلم بعبارة جميلة بأن: " المتوكل على الله إذا ملكه الله تعالى شيئا من أمر الدنيا وفضل عنده لم يدخره لغد، إلا بالنية أن الشيء إنما هو لله، وموقوف لحقوق الله، وهو حازن من حزان الله، فإذا رأى موضع الحاجة شارع إلى الإحراج والبذل والمواساة، وكان في الذي يملك وإخوانه سواء " (٢).

وأما الحارث المحاسي فقد انتقد القوم الذين يقعدون ولا يسعون في طلب الرزق وأعلا: " وقد زعم قوم أن التوكل لا يثبت لأهله إلا بترك الحركة في طلب الرزق ، والقعود عن الاضطراب ، فمنعوا أن يكون في ذلك إباحة من كتاب الله تعالى وسنة رسوله في فحمه لوا ما أحبرنا عن إسماعيل بن إبراهيم ، عن الأعمش عن إبراهيم عن عائشة رضي الله عن عنها قالت : قال رسول الله في : " إن أطيب ما أكل الرحل من كسبه " () ، وهذا خبر عن رسول الله في لا يدفعه أهل العلم والنقل ولا أعلمهم يختلفون فيه .. " () .

<sup>(</sup>١<sup>)</sup> سورة المائدة ، الآية ( ٢٣ ) .

 <sup>(</sup>۲) سورة آل عمران ، الآية (۱۵۹) .

<sup>(&</sup>lt;sup>٣)</sup> سورة الطلاق ، الآية (<sup>٣</sup>) .

<sup>(</sup>٤) التعرف لمذهب أهل التصوف ص ١٢٠.

<sup>(</sup>٥) الرسالة القشيرية ص ١٦٤ .

<sup>(</sup>۱) كتاب الصدق ص ۱۲۶ – ۱۲۰

 $<sup>^{(\</sup>gamma)}$  صحیح سنن ابن ماجة في التجارات ، باب الحث على المكاسب  $^{(\gamma)}$ 

<sup>(^)</sup> المسائل في أعمال القلوب والجوارح والمكاسب والعقل ص ١٨٣.



وقال ذوالنون المصري عن التوكل بأنه " تدبير النفس والانخلاع من الحول والقوة ، وإنما يقوي العبد على التوكل إذا علم أن الحق سبحانه يعلم ويرى ما هو فيه " . وعبارة ذي النون تعني المتوكل على الله لا ينبغي له أن يقوم بأي سبب لأنه ينافي التوكل على الله على الله على الله المكن أن يكون هذا على الله عليه أن يقطع الأسباب لهائيا ، وهو مفهوم حاطئ حيث من الممكن أن يكون هذا تواكل وليسس توكلا ، ويؤيد على هذا قول ذي النون بعبارة أخرى بأن " التوكل خلع الأرباب وقطع الأسباب " (١) .

أما سهل بن عبد الله التستري فقد قال: " إن أول مقام التوكل أن يكون العبد بين يدي الغاسل يقلبه كيف يشاء لا يكون لله حركة ولا تدبير (٢).

ونفهم من ذلك - إذن - أن الإنسان المتوكل على الله ينبغي لـ ه أن يقعد ولا يستحرك في هـ ذه الحياة لتأمين لوازم الحياة ؛ وإلا لا يوصف بأنه متوكل على الله ، وهذا مفهوم خاطئ للتوكل لأنه ليس من التوكل على الله قطع القيام بالأسباب التي تكون سببا لحصول الإنسان على رزقه الحلال ، أو تناول دواء يكون سببا لشفائه .

#### الصبر:

إن الصبر مقام ومترل من منازل السالكين ، لا يتم جهد بدونه ، ولا يتوصل إلى هدف بغيره ، ولا يصل بلاء إلى غايته بالنسبة للسالك إلى الله على ما لم يركب فيه مركب الصبر ، وإذا كان السالك يحتاج إلى الصبر في تحققه بكل مقام سابق من التوبة والورع . فإنه يظل كذلك حتى يصبح الصبر مقاما له ، ويصير مفتاحه في كل شأن من شؤونه قال الله على : ﴿ إِنَّمَا يُوفَّى الصَّابِرُونَ أَجْرَهُمْ بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ (٣) .

و لأهمية الصبر لدى السالكين إلى الله فقد قام بعض الصوفية بإعطاء تعريف له .

قال إبراهيم الخواص: الصبر هو الثبات على أحكام الكتاب والسنة. وقال عمرو بن عيمان: الصبر هو الثبات مع الله تعالى، وتلقي بلائه بالرحب والدعة. وقال ذوالنون

<sup>(</sup>۱) الرسالة القشيرية ص ١٦٥ .

<sup>(</sup>۲) نفسه *ص* ۱۹۳

<sup>(</sup>٣) سورة الزمر ، الآية (١٠) .



المصري: الصبر هو الاستقامة بالله تعالى (١). وأشار سهل التستري إلى أنه انتظار الفرج من الله ، وهو أفضل الخدمة وأعلاها (٢).

أمـا أبو سعيد الخراز فبين أن الصبر اسم لمعان ظاهرة وباطنة ؛ وهو الصبر على أداء فرائض الله تعالى ، على كل حـال ، في الشدة والرخاء ، والعافية والبلاء ، طوعا وكرها .

ثم الصبر عن كل ما نهى الله ﷺ عنه ، ومنع النفس من كل ما مالت إليه بمواها ، مما ليس لله تعالى فيه رضا ، طوعا وكرها ..

ثم الصـــبر على النوافل وأعمال البر ، مما يقرب العبد إلى الله تعالى فيحمل نفسه على بلوغ الغاية منه ، للذي رجاه من ثواب الله ﷺ .

أمـــا الصـــبر الرابع فهو الصبر على قبول الحق ممن حاءك به من الناس ، ودعاك إليه بالنصـــيحة ، فيقبل منه ، لأن الحق رسول من الله حل ذكره إلى العباد ، لا يجوز لهم رده ، فمن ترك قبول الحق ورده فإنما يرد على الله تعالى أمره (٣) .

ثم قـال أبو سعيد: وهذا ظاهر الصبر الواحب على الخلق ، الذي يكون لا يسعهم حهله ، ولا بد لهم منه .

وهذا التقسيم قد يرجع إلى القسمين الإثنين: الأول صبر على ما هو كسب للعبد، والآخر صبر على ما هو كسب للعبد، والآخر صبر على ما ليس بكسب له ؛ أما الذي يكتسبه العبد فداخل تحت الأمر والنهي، وأما الذي لا يكتسبه فهي أحكام الله عليه، وما قد يناله فيها من مشقة وبلاء (١٠).

ولكن لو نظرنا إلى الصبر فإنه ينصرف عادة إلى القسم الثاني أكثر مما ينصرف إلى القسم الأول؛ لأن القسم الثاني وهو الصبر على ما يترل بالسالك من أنواع البلاء فهو الذي يأخذ أكثر الحديث عن الصبر.

يقول الجنيد: المسير من الدنيا إلى الآخرة سهل هين على المؤمن، وهجران الخلق في جنب الله شديد، والمسير من النفس إلى الله تعالى صعب شديد، والصبر مع الله على أشد،

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق ص ۱۸۳ .

<sup>( &</sup>lt;sup>۲ )</sup> التعرف لمذهب أهل التصوف ص ۱۱۲ – ۱۱۳ .

<sup>(</sup>٣) كتاب الصدق ص ٨٣ - ٨٤.

<sup>(</sup>١) الرسالة القشيرية ص ١٨٣.



وحينما سئل عن الصبر فقال: تجرع المرارة من غير تعبيس (١) ، وذلك يشمل الوجهين الذين أوردهما القشيري عن الصبر.

ويعتمد الطوسي على تقسيم ابن سالم للصبر فيقول: "متصبر ، وصابر ، وصبار ؟ فالمتصبر من صبر في الله تعالى ، فمرة يصبر ، ومرة يجزع . والصابر من يصبر في الله ولله ، فله فله فله يجزع وقد تقع منه الشكوى . وأما الصبار فهو الذي يصبر في الله وبالله ، وهذا لو وقع عليه جميع البلايا لا يجزع ، ولا يتغير من جهة الوحود والحقيقة ، لا من جهة الرسم والخلقة " (۲) .

والصـــبر ليس عملا سلبيا محضا كما قد يتخيله البعض ؛ فهو في الأمور السلبية عمل سلبي ، ولكنه في الأمور الإيجابية عمل إيجابي ، فهو في كل أمر بحسبه .

فالصبر عملى العبادة عمل سلبي ، والصبر تحت مواقع القضاء عمل سلبي بحسب ظاهره ، ولذلك يستعان على قضاء المصالح وتحقيق الآمال بالصبر ، وهو كفيل أن يصل بصاحبه إلى تحقيق أهدافه ، ولذلك يقولون : الصبر على الطلب عنوان الظفر ، والصبر في المحن عنوان الفرج .

#### الشكر:

ولأهمية الشكر في حياة العبد السالك إلى الله ﷺ فقد تحدث عنه الأعلام الزهاد في القرنين الثاني والثالث الهجريين .

<sup>(</sup> ۱ ) المصدر السابق ص ۱۸۳ ·

<sup>(</sup>٢) اللمع للطوسي ص ٧٦.

<sup>(</sup>r) إحياء علوم الدين (r)

<sup>&</sup>lt;sup>(٤)</sup> عدة الصابرين ص ١٢٢ .

وقال الفضيل بن عياض: "عليكم بملازمة الشكر على النعمة ، فقل نعمة زالت عن قلوم فعادت إليهم ". وبين أن من عرف نعمة الله بقلبه وحمده بلسانه لم يستقم ذلك حتى يرى الزيادة لقوله على : ﴿ لَئِن شَكَرْتُمْ لاَّزِيدَنَّكُمْ ﴾ (١)وإن من شكر النعمة أن يحدث بما " (٢)

وقال أبو سليمان الداراني: " جلساء الرحمن يوم القيامة من جعل في قلبه خصالا: الكرم والسخاء والحلم والرأفة والشكر والبر والصبر " (").

أما أبو سعيد الخراز فقد بين أن الشكر على ثلاثة وجوه: شكر القلب، وشكر اللسان، وشكر البدن.

فأما شكر القلب فهو أن تعلم أن النعم من الله وحده لا من غيره . وأما شكر اللسان فلا تستعمل جارحة فلا تستعمل جارحة منحها الله تعالى وأحسن خلقها في معصية ؛ بل تطيع لله تعالى بحا .

وكذلك كل ما خولك وملكك من الدنيا جعلته عونا لك على طاعته ، ولم تحوله في باطل ، ولم تنفقه في سرف ، ثم تبذل لله – ﷺ ذكره وعز جده – الخدمة ، وتعطيه الجهد من نفسك .. (٤) .

والعبد لم يبلغ هذا المبلغ ما لم يكن هناك ما يبعثه على الشكر ، وقد بين المحاسبي ذلك فقال : يبعث على الشكر الحرص على مداومة تذكر النعم وحوف حلول النقم (٥) . وكذلك استكثار العبد منن الله على وشدة الحياء ، حيث لو تذكر إحسان الله وكثرة نعمه عليه استحى من التقصير في حقه ، ودأب في أداء شكره على .

#### الرضا:

اعتـــبره كـــثير من أئمة الصوفية نهاية ما يتحقق به السالك في طريقه ، ويعنون به أن يكون السالك للطريق راضيا عن الله على ، وغير معترض على تقديره على ، ولهذا فهو مقام

<sup>(</sup>۱<sup>)</sup> سورة إبراهيم ، الآية (۲) .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> إحياء علوم الدين ١٢٧/٤ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> عدة الصابرين ص ۱۲۰ .

<sup>(</sup>٤) كتاب الصدق ص ١٣٩ - ١٤٠

<sup>(</sup>٥) المسائل في أعمال القلوب والجوارح ..ص ٥٣ .



يسندون الرضا إلى قوله ؟ ﴿ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ ﴾ (1) فواجب العبد السالك أن يرضى بالقضاء الذي أمر بالرضا به فيما عدا المعاصي فلا وجه للرضا بها أو عنها ، وفي هنذا المعنى يقول القشيري: " واعلم أن الواجب على العبد أن يرضى بالقضاء الذي أمسر الرضا به ، إذ ليس كل ما هو بقضائه يجوز للعبد أو يجب عليه الرضا به كالمعاصي وفنون محن المسلمين " (٢) . وكذلك فإن رضا العبد عن الله على فيما يورده سواء كان محنة أو منة هو من علامة رضا الله عنه مصداقا لما جاءت به الآية السابقة .

ويستند الرضا كذلك إلى شواهد من السنة منها قول النبي ﷺ: ( ذاق طعم الإيمان من رضي بالله ربا وبالإسلام دينا وبمحمد رسولا ) ( " ) .

فهـذا الحديـث يفيد أن من لم يتحقق بالرضا لم يلاق حلاوة الإيمان ، ويكون إيمانه صـورة لا روح فيهـا ، وأما المتحقق بالرضا فهو مستسلم لله منقاد لحكمه ، وواجد لذة العيش وراحة التفويض فهو مؤمن على الحقيقة .

وقد اختلف الصوفية في شأن الرضا ، ففريق منهم يعتبره من جملة المقامات ، وأنه مما يتوصل إليه العبد باكتسابه ، وفريق آخر يعتبره من جملة الأحوال ، وأنه ليس كسبا للعبد بلله هو نازلة تحل بالقلب كسائر الأحوال ، وفريق ثالث يجمع بين الفريقين فيقول : بداية الرضا مكتسبة للعبد ، وهي من المقامات ، ونهايته من جملة الأحوال وليست بمكتسبة ، وهذا هو الأقرب إلى الصواب .

ولأهمية مقام الرضا في حياة العبد السالك إلى الله ﷺ نحد بعض الصوفية في القرنين الثاني والثالث الهجريين قد عبروا عنه ؟

فهذا عبد الواحد بن زيد أشار إلى أن " الرضا باب الله الأعظم وجنة الدنيا " (٤) .

وقال الفضيل لبشر الحافي: الرضا أفضل من الزهد في الدنيا ، لأن الراضي لا يتمنى فوق مترلته .

<sup>(</sup>١) سورة المائدة ، الآية (١١٩) .

<sup>(</sup>۲) الرسالة القشيرية ص ١٩٤.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في الإيمان ، باب الدليل على أن من رضي بالله ربا ١٠٠ ( ح ٥٦ ) .

<sup>(</sup>١) الرسالة القشيرية ص ١٩٤.



وسئلت رابعة العدوية متى يكون العبد راضيا ؟ فقالت : إذا سرته المصيبة كما سرته النعمة .

وقال أبو سليمان الداراني: أرجو أن أكون طرفا من الرضا، لو أنه أدخلني النار لكنت بذلك راضيا.

وقال رويم: الرضا استقبال الأحكام بالفرح. وهذا يشبه ما قاله الحارث المحاسبي من أن الرضا سكون القلب تحت مجاري الأحكام، وما عبر عنه النوري بأنه سرور القلب بمر القضاء. وكذلك ما قاله ذوالنون المصري حينما بين ثلاثة من أعلام الرضا: ترك الاحتيار قبل القضاء، وفقدان المرارة بعد القضاء، وهيجان الحب في حشو البلاء (۱).

ولا شك أن الرضا مما أجمع العلماء على استحبابه واختلفوا في وحوبه ، وكان شيخ الإسلام ابن تيمية ممن ذهب إلى القول باستحبابه فيقول رحمه الله : " و لم يجئ الأمر به كما حاء بالصبر وإنما حاء بالثناء على أصحابه ومدحهم " (٢) .

#### النوف والرجاء:

فالسالك يتحقق بمقام الخوف حينما يخشى أن يسلبه الله رهج عليه من أحوال ومقامات لعلمه بأن الله عليم حكيم ، ذو قدرة ومشيئة ، متى أراد أن يسلبها عنه فعل ذلك ولا يسأل الله عما يفعل وهم يسألون .

على أن خوف العبد من أن تسلب عنه أحواله ومقاماته لا ينبغي أن يستبد به ، وعليه ألا يفقد الرجاء في الله على أن فهو إذا خوف ينبغي أن يعلم أن من وراء خوفه أوصاف المرجو الذي لا ينبغي أن يقنط من رحمته ، وأنه على ما خوفه إلا ليجمعه عليه وليرده بذلك إليه ، وبهذا يكون مقام الخوف موصلا إلى مقام الرجاء .

ووردت آثار وأقوال الزهاد في القرنين الثاني والثالث الهجريين في الخوف والرجاء ؛ عـن الحسن البصري في قوله تعالى : ﴿ وَيَدْعُونَنَا رَغَبًا وَرَهَبًا وَكَانُوا لَنَا عَـن الحسن البصري في قوله تعالى : ﴿ وَيَدْعُونَنَا رَغَبًا وَرَهَبًا وَكَانُوا لَنَا عَالَى الله عَلَى الله الله عَلَى الله عَلَى الله الله عَلَى الله عَلَى الله الله عَلَى الله

<sup>(</sup>۱) انظر : الرسالة القشيرية ص ١٩٥ – ١٩٦

<sup>(</sup>۲) مجموع فتاوي لشيخ الإسلام ۲۰/۱۰ .



ومــا يــزال متحوفا منه حتى يدحل الجنة " (١) . وقال في قوله تعالى : ﴿ وَالَّذِينَ يُؤْتُونَ مَا أَتَــوا وَقُــلُوبُهُمْ وَجِــلَةٌ أَنَّهُمْ إِلَى رَبِّهِمْ رَاجِعُونَ ﴾ (٢) بأهم "كانوا يعملون ما عملوا من أعمال البر وهم يخافون أن لا ينجيهم ذلك من عذاب الله " (٣) .

وســــئل عبد الله بن المبارك عن رحلين أحدهما خائف والآخر قتيل في سبيل الله ﷺ قال : " أحب إلي أخوفهما " .

وقال الفضيل بن عياض: " الخوف أفضل من الرجاء ما كان الرجل صحيحا ، فإذا نزل الموت فالرجاء أفضل " (٤) .

وقال أبو سليمان الداراني: "أصل كل خير في الدنيا والآخرة الخوف من الله ﷺ ، وكل قلب ليس فيه خوف فهو قلب خرب " (°).

أما أبو على الرذوباري فقد بين الترابط والعلاقة بين الخوف والرجاء وشبه بجناحي الطائر فقال: " الخوف والرجاء كجناحي الطائر إذا استويا استوى الطير وتم طيرانه، وإذا نقص أحدهما وقع فيه النقص، وإذا ذهبا صار الطائر في حد الموت " (٢).

وقال أبو سعيد الخراز في كلام لــه: "شكوت إلى بعض العارفين الخوف فقال لي : إني أشــتهي أن أرى رجلا يدري أيش الخوف من الله ؟ ثم قال : إن أكثر الخائفين خافوا على أنفسهم من الله شفقة منهم على أنفسهم وعملا في خلاصها من أمر الله ﷺ " (٧) .

وهكـذا فالمؤمنون بالله على لا يأمنون طرفة عين من مجيء عذاب الله لخطأ أو زلة قد يقعـون فيها ، ولذا فالخوف يعطيهم صفة الحذر من النفس ومن وساوس الشيطان ، وحالة الخـوف هـذه تحفظهم من ارتكاب المعاصي ، وتزيد درجة الورع عندهم ، ويعبرون عن ذلك بالسحود لله على إعلانا للطاعة ، ويقرنون سجودهم بالبكاء ، وهو التعبير عن الخوف

<sup>(</sup>١) الزهد للإمام أحمد ص ٣٢٤.

<sup>(</sup>٢) سورة المؤمنون ، الآية (٦٠) .

<sup>.</sup>  $^{(T)}$  المصدر السابق ص  $^{(T)}$ 

<sup>( &</sup>lt;sup>۱)</sup> التحويف من النار والتعريف بحال دار البوار ، لابن رجب ، تحقيق بشير محمد عون ، دمشق ، ( مكتبة دار البيان ۱٤۱۳هـــ) ص ۲۳ .

<sup>(°)</sup> نفسه ص ۷ .

<sup>&</sup>lt;sup>(٦)</sup> مدارج السالكين ٣٧/٢ .

<sup>( &</sup>lt;sup>٧ )</sup> اللمع للطوسي ص ٩٠ .



والخــشــوع فهــــؤلاء وصفتهم الآيــة : ﴿ إِذَا تُتْلَى عَلَيْهِمْ آيَاتُ الرَّحْمَنِ خَرُّوا سُجَّدًا وَبُكِيًّا ﴾ <sup>(١)</sup> .

ولأهمية الخوف الذي هو حصن من الوقوع في المعاصي أو الأخطاء حث النبي على على على الله ورغب فيه وقال: ((عينان لا تمسهما النار: عين بكت من خشية الله ، وعين باتت تحرس في سبيل الله (۲) .

وقد كان الخوف والبكاء من الصفات التي عرف بما السلف الصالح كما كانا يخيمان على الخليفة الراشد عمر بن عبد العزيز والحسن البصري ، حتى قيل من شدة حوفهما كأن النار لم تخلق إلا لهما .

ولكن العبد لو عاش حال الخوف دون الرجاء لسد باب أمله وازدادت وساوسه ، ولكن الترغيب والوعد بغفران الله على يشكل حصنا يمنع الإنسان من السقوط والقنوط من رحمة الله الله على .

وهــــذا ما يجعل القشيري يورد أن من معاني الرجاء هو النظر إلى سعة رحمة الله ، أو ارتيـــاح القلوب لرؤية كرم المرجو المحبوب (٣) . لذا فإن كل من يتوقع الحسني في المستقبل يعتبر راجيا مؤملاً .

ومن المفيد أن يكون العبد دائما بين حالي الحوف والرجاء ، لأن الحوف يردعه عن المعصية ، والرجاء يدفعه إلى العمل مما يضبط سلوكه ويحصنه ، ويجعله فيمن رضي عنهم الله وأحسبهم . فالمؤمن يراعي قاعدة الالتزام بفعل المعروف والانتهاء عن المنكر خوفا من النيران وطمعا بالجنان قال تعالى : ﴿ إِنَّمَا يُؤْمِنُ بِآيَاتِنَا الَّذِينَ إِذَا ذُكّرُوا بِهَا خَرُّوا سُحَّدًا وَسَبحُوا بِحَمْد رَبِّهِمْ وَهُمْ لاَ يَسْتَكْبرُونَ . تَتَحَافَى جُنُوبُهُمْ عَنِ الْمَضَاحِعِ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ خَوْفًا وَطَمَعًا وَمَمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنفِقُونَ ﴾ (٤) .

<sup>(</sup>۱<sup>)</sup> سورة مريم ، الآية (۸۵) .

<sup>( &</sup>lt;sup>۲)</sup> أخرجه الترمذي في الجهاد ، باب ما جاء في فضل الحرس في سبيل الله ۲۷٦/۳ . وأورده الألباني في صحيح الترمذي ٢٧/٢ ( ١٣٣٨ ) .

<sup>.</sup> انظر : الرسالة القشيرية ص  $1 \pi \gamma - 1 \pi \gamma$ 

<sup>(</sup>٤) سورة السجدة ، الآيتان ( ١٥ – ١٦ ) .



# البساب الثساني موقف الفقهاء الأربعة من التصوف وتعتبه أربعة فصسول

الفصل الأول: الإمام أبو حنيفة والتصوف

الفصل الثاني : الإمام مالك بن أنس والتصوف

الفصل الثالث : الإمام الشافعي والتصوف

الفصل الرابع : الإمام أحمد بن حنبل والتصوف



# الفصل الأول الإمام أبو حنيفة والتصوف وتحته أربعة مباحث

المبحث الأول : عصر الإمام أبي حنيفة وحياته

المبحث الثاني : الإمام أبو حنيفة وموضوعات التصوف

المبحث الثالث : بطلان ما نسب إليه في التصوف

المبحث الرابع : موقف بعض تلامذته من التصوف



## المبدث الأول عصر الإمام أبي حنيفة وحياته

أولا: عصره

لقد عاش الإمام أبو حنيفة - رحمه الله - في عهدي الدولة الأموية والعباسية ، وشهد ما كان في تالك الفترة من فتن وأحداث ، كما رأى - كذلك - مشاهد المحادلات والمناقشات بين الفرق المتنازعة من شيعة وحوارج ومعتزلة ومرجئة .. وجماعات من الفقهاء والعباد والزهاد مما أدى ذلك إلى اتخاذ رأيه وموقفه من تلك الظواهر .

واتسعت الحياة المادية والاجتماعية - في عصره- بعد الفتوحات الإسلامية ودخول شعوب مختلفة في دين الله على ، فأصبح المجتمع يضم أجناسا وأفكارا متعددة ، فتغيرت البيئة وظهرت مسائل وأمور لم تكن قد شاعت في عهد رسول الله هي ، فكثرت الأقوال في الفقه الإسلامي ، وبدرت محاولات للتوفيق بين حياة المجتمع والنصوص الدينية ، وظهرت آراء ومذاهب (۱) تستفق في العقائد وفي أصول الفقه وتختلف في فروعه وفي عدد من تفاصيل العبادات والمعاملات ، وقد أدى الاحتلاف في تفسير نصوص القرآن الكريم إلى نشأة المذاهب الأربعة هذا في الفروع (۱) .

أما الأصول فمن المعروف أن العراق كان موطنا للفرق المحتلفة ومحلا للأفكار للدنيات قديمة ، فكان ملتقى الشعوب والأجناس المتباينة ؛ مما أدى ذلك إلى ظهور المذاهب التي كانت تنشر بين المسلمين في الحفاء لإفساد عقيدهم ، أو للتشكيك في أمور دينهم ، أو لتفكيك وحدهم ، وإثارة الترعات الفكرية بينهم (٣) .

ووجدت كذلك في العصر الأموي حركة فكرية نشطة ، وهي حركة الاتصال بالفلسفة اليونانية ، وبدأت ترجمة كتب الطب ، وأخذ المسلمون - أيام المنصور - ينقلون كتب العلوم والفلسفة اليونانية إلى العربية .

وهكذا نشأت حركة علمية في هذا العصر ، ولكن كان أساسها الدين ، الذي يتمثل في القرآن الكريم والسنة النبوية المطهرة ، وقد كان بحث العلماء يدور حول تفسير آية

<sup>(</sup>١) الأئمة الأربعة ، لأحمد الشرباصي ، بيروت ( دار الجيل ) ص ١٥ .

<sup>(</sup>٢) تاريخ الفكر العربي إلى أيام ابن خلدون ، بيروت ( دار القلم ١٣٩٢هــ) ص ٢٢٣٠.

<sup>(</sup>٣) انظر : أبو حنيفة ، لأبي زهرة ، ط٢ ( دار الفكر العربي ١٣٦٤هـــ) ص ٩٤-٩٦ .



قرآنية ، أو رواية لحديث مسند يتصل برسول الله الله الله عدا محاولات ترجمة كتب فلسفية والتي قام بما البعض في عصر المنصور وغيره من الخلفاء الذين جاءوا من بعده .

ثانيا: حياته

هو أبو حنيفة النعمان (١) بن ثابت بن زوطي التيمي الكوفي الخزاز، الإمام فقيه الملة، عالم العراق، المنتسب إلى أسرة شريفة في قومه، أسلم حده أيام عمر بن الخطاب ﷺ (٢).

ونسب إلى الخزّاز (٣) لأنه كان يبيع الخز ، ويأكل منه طلبا للحلال (٤) ، وأما نسبته إلى الكوفي فلأن موطنه الذي ولد وعاش فيه هو الكوفة ، وأما كونه تيميا فلأن حده زوطي مسولى لبيني تيم الله بن ثعلبة من بني ربيعة . وقد نفى إسماعيل بن حماد بن حنيفة أن يكون السرق قد وقع على أحداده (٥) . وسواء حرى الرق على حده أم لا فإن هذا الأمر لا ينقص من قدر الإمام أبي حنيفة وعلمه شيئا ، لأن الإسلام قد ساوى بين البشر كلهم لا فرق بين عربي وأعجمي إلا بالتقوى .

ولد الإمام أبو حنيفة سنة ثمانين من الهجرة بالكوفة على القول الراجح في أيام الخليفة عبد الملك بن مروان (٢) . ونشأ بها أيضا ، واشتغل في مبدأ أمره تاجرا في الخز ، وكان أمينا في تجارته ، ثم توسيعت تجارته وازدهرت حتى صار له معمل لحياكة الخز ، وعنده صيناع وأجراء ، وقيد أبو حنيفة هذه المهنة عن أبيه . وبهذا يتبين أنه نشأ في بيت إسلامي خالص (٧) .

وقد وصفه صاحبه أبو يوسف بأنه اتصف بالخصال الحميدة حينما سأله عنها الخليفة العباسي هارون الرشيد فقال: يا أبا يوسف صف لي أحلاق أبي حنيفة الله فقال: إن الله

<sup>(</sup>۱) انظر ترجمته في : تاريخ بغداد ۳۲٤/۱۳ – ۳۵۴ ، والتاريخ الكبير ۸۱/۸ ، وطبقات الفقهاء للشيرازي ص ۸۲ ، الجــرح والــتعديل ٤٤٩/٨ ، وتذكرة الحفاظ ١٦٨/١ ، وسير أعلام النبلاء ٣٩٠/٦ ، ومناقب أبي حنيفة للمكي ، بيروت ، (دار الكتاب العربي ١٤٠٠هـــ) وغيرها .

 <sup>(</sup>۲) سير أعلام ٢/٠٩٩ ، ووفيات الأعيان ٥/٥٠٥ .

<sup>(</sup>۳) تاریخ بغداد ۳۲٤/۱۳ .

<sup>.</sup> (1) الأنساب للسمعاني (1)

<sup>( ° )</sup> تاریخ بغداد ۳۲٦/۳۱ .

<sup>.</sup> ٤٧ منيفة النعمان إمام الأئمة الفقهاء ص  $^{(1)}$ 

<sup>( &</sup>lt;sup>( )</sup> انظر : أبو حنيفة لأبي زهرة ص ٢١ ، وتاريخ المذاهب الإسلامية ١٣١/٢ .

تعالى يقول: ﴿ مَا يَلْفِظُ مِن قَوْلِ إِلاَّ لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ ﴾ (١) وهو عند لسان كل قائل ، كان علمي بأبي حنيفة أنه كان شديد الذّب عن محارم الله ، شديد الورع أن ينطق في دين الله بما لا يعلم ، يحب أن يطيع الله ولا يعصي ، دائم الفكر ، على علم واسع ، لم يكن مهذارا ولا ثرثارا ، إن سئل عن مسألة كان عنده ما فيها علم نطق به وأجاب فيها بما سمع ، وإن كان غير ذلك قاس على الحق واتبعه ، صائنا نفسه ودينه ، بذولا للعلم والمال ، مستغنيا بنفسه عن جميع الناس ، لا يميل إلى طمع ، بعيدا عن الغيبة ، لا يذكر أحدا إلا بخير ، فقال له الرشيد : هذه أخلاق الصالحين ، ثم قال للكاتب اكتب هذه الصفة وارفعها إلى ابني ينظر فيها (٢) .

وقد اتسم عصره - رحمه الله - بكثرة العلماء ، فأخذ العلم عن الكثير منهم ، ووصف أبو حنيفة عصره فيقول: "كنت في معدن العلم والفقه فجالست أهله ولزمت فقيها من فقهائهم يقال له حماد بن أبي سليمان فانتفعت به " (٣) . كما أخذ العلم عن عدد كبير من التابعين حيث ذكر لنا أنه لقي عطاء بن رباح (ت ١١٤هـ) فسأله أبو حنيفة عن شيء فقال له عطاء من أين أنت ؟ أجابه من أهل الكوفة ، فسأله من أي الأصناف أنت ؟ أجابه فممن لا يسبُّ السلف ، ويؤمن بالقدر ، ولا يكفر أحدا بذنب ، فقال عطاء عرفت فالزم (٤) .

كـان لأبي حنيفة تلامذة كثيرون ، منهم من كان يرحل إليه ويستمع أمدا ، ثم يعود إلى بلده بعد أن يأخذ طريقه ومنهاجه ، ومنهم من لازمه (٥) .

فمــن تلامذتــه عبد الله بن المبارك (ت ١٨١هــ) وداود الطائي (ت ١٦٥هــ) والفضيل بن عياض (ت ١٨٧هــ) وشقيق البلحي (ت ١٩٤هــ) وغيرهم . وتوفي – رحمه الله – سنة ١٥٠هــ .

<sup>(</sup>۱<sup>)</sup> سورة ق ، الآية ( ۱۸ ) .

 $<sup>(^{(7)})</sup>$  أخبار أبي حنيفة وأصحابه ، للصيمري ص ٣١-٣٦ .

۲/۱ مناقب أبي حنيفة ، للموفق المكي ۲/۱ .

<sup>&</sup>lt;sup>١)</sup> مناقب أبي حنيفة للكردي ٨٣-٨٢/٢ .

<sup>(°)</sup> المصدر نفسه ۱۳۱/۲ .



#### المردث الثاني

### الإمام أبو حنيفة وموضوعات التصوف

## ١ – معرفة الله تعالى

إن معرفة الله تبارك وتعالى في اعتقاد سلفنا الصالح – كما سبق – مودعة في أعماق الإنسان ، ومستقرة في القلوب ، وأن العباد مفطورون على معرفة حالقهم ورازقهم ، وإن الإمام أبا حنيفة ليقرر ذلك ، يتبين من خلال النصوص الآتية :

ذكر الإمام الموفق (١) بن أحمد المكي في كتابه " مناقب أبي حنيفة " أن جماعة من الزنادقة يريدون قتل أبي حنيفة فناظرهم النعمان " فقال لهم : على رسلكم حتى تجيبوني عن مسألة ثم أنتم وشأنكم ، فقالوا له هات فقال : ما تقولون في رحل يقول لكم إني رأيت سفينة مشحونة بالأحمال مملوءة من الأمتعة والأثقال قد احتوشتها في لجة البحر أمواج مستلاطمة وأمواج مختلفة ، وهي من بينها تجري مستوية ليس فيها ملاح يجرها ويقودها ويسوقها ولا مستعهد يدفعها ، هل يجوز ذلك في العقل ؟ فقالوا : لا ، هذا شيء لا يقبله العقل ولا يجيزه الوهم ! فقال لهم أبو حنيفة - رحمه الله - : فيا سبحان الله ! إذا لم يجز في العقل وجود سفينة تجري مستوية من غير متعهد ولا بحر ، فكيف يجوز قيام هذه الدنيا على الحتلاف أحوالها ، وتغير أمورها وأعمالها ، وسعة أطرافها وتباين أكنافها من غير صانع وضلالهم " (٢) .

وذكر الملاعلي القاري الحنفي هذا الحدث بصيغة أحرى قائلا: "إن قوما من أهل الكلام أرادوا البحث معه في تقرير توحيد الربوبية فقال لهم: أحبروني قبل أن نتكلم في هذه المسألة عن سفينة في دجلة تذهب فتمتلئ من الطعام والمتاع وغيره بنفسها وتعود بنفسها فتترصي بنفسها وتتفرغ بنفسها ، وترجع كل ذلك من غير أن يديرها أحد ، فقالوا: هذا محال لا يمكن أبدا ، فقال لهم: إذا كان هذا محالا في سفينة فكيف في هذا العالم كله علوه وسفله ؟ وما أحسن قول العارف إبراهيم الخواص في هذا المعنى:

فما أحد أرادك يستدل ..

لقد وضح الطريق إليك حقا

<sup>(</sup>١) الموفق بن أحمد المكي ، فقيه أديب خطيب ..( ت ٥٦٨ ) ، انظر : معجم المؤلفين ٥٢/١٣ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> مناقب أبي حنيفة ، ۱٥١/١ .



وكذلك قول أبي العتاهية ما أحسنه!

أم كيف يجحده الجاحد وتسكينة أبدا شاهد تدل على أنه واحد (١). فوا عجبا كيف يعصي الإله ولله في كل تــحريكــة وفي كل شيء له آيـــة

وكذلك ما ذكره الإمام أبو حنيفة أنه قال: "لا عذر لأحد في الجهل بخالقه لما يرى مسن حلق السماوات والأرض، وحلق نفسه، وسائر ما حلقه ربه "(٢). قال الملا علي القلاري مبينا ذلك: "وقد أعرض الإمام عن بحث الوجود، اكتفاء بما هو ظاهر في مقام الشهود.. فوحود الحق ثابت في فطر الخلق كما يشير إليه قوله تعالى: ﴿ فَطُرَةَ الله النّبي الله النّاسَ عَلَيْهَا ﴾ (٢) ويومئ إليه حديث ((ما من مولود إلا يولد على الفطرة)) (٤) " (٥) ومما يؤكد فطرية المعرفة عند الإمام أبي حنيفة - رحمه الله - أن كتب المذهب الحنفي جميعا تقرر: أن الصبي من أولاد الكفار إذا سبي بدون أبويه ومات عند المسلمين أنه يصلى عليه، ويدفن في مقابر المسلمين، وهذا تأكيد على أنه مفطور على فطرة الإسلام

وقد بين الإمام أبو حنيفة أيضا أن معرفة الله لا بد أن تكون كما وصفه الله في كتابه وسنة رسوله في فقال: " نعرف الله تعالى حق معرفته كما وصف الله نفسه في كتابه بجميع صفاته ، وليس يقدر أحد أن يعبد الله تعالى حق عبادته كما هو أهل له ، ولكن يعبده بأمره كما أمره بكتابه وسنة رسوله " (٧) .

ومعرفة ربه ﷺ (٦).

<sup>(</sup>١) شرح كتاب الفقه الأكبر ، للملا على القاري الحنفي ، ط ١ بيروت ( دار الكتب العلمية ١٦ ١٤ هــ)٣٢٧ شرح

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ص٢٠٧ ، ودرء تعارض العقل والنقل ٦٢/٩ .

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> سورة الروم ، الآية ( ٣٠ ) .

<sup>( ؛ )</sup> أخرجه البخاري مع الفتح ، في كتاب الجنائز ، باب إذا أسلم الصبي فمات هل يصلى عليه ؟ ٢٠٨٧ ( ح ١٣٥٩ ) ، ومسلم في القدر ، باب معنى كل مولود يولد على الفطرة ٢٠٤٧/٤ ( ح ٢٦٥٨ )

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق ص١٦-١٧.

<sup>(</sup>٦) انظر: براءة الأئمة الأربعة من مسائل المتكلمين المبتدعة ، د. عبد العزيز أحمد بن محسن الحميدي ، ط ١ القاهرة ، (دان ابن عفان ١٤٢٠هـ) ص١٤٦ .

 <sup>(</sup>٧) كتاب الفقه الأكبر ص٥ - ٦ .



ووضح كذلك أن " المعرفة وحدها لا تكون إيمانا ، لأنها لو كانت إيمانا لكان أهل الكتاب كلهم مؤمنين ، لقوله تعالى في حق أهل الكتاب : ﴿ الَّذِينَ آتَيْنَاهُمُ الْكِتَابَ يَعْرِفُونَهُ كَمَا يَعرِفُونَ أَبْنَاءَهُمْ ﴾ (١) " (٢) .

فمن خلال ما سبق تبين لنا أن معرفة الله على - عند الإمام أبي حنيفة - فطرية ، وأن العباد مفطورون جميعا على معرفة خالقهم وبارئهم ، ومن ثم فهم مطالبون أن يحققوا العبودية لله وحده على وبذلك وافق الإمام أبو حنيفة ما ذهب إليه أهل الحق من هذه الأمة من أن طريق معرفة وحود الله فطري وأمر بديهي ، لا ينبغي الخوض فيه ، بل هو من القضايا المسلمة ، التي لا تحتاج إلى بحث وعناء ، وهو بذلك حالف - رحمه الله - منهج بعض المتصوفة ، الذي يقول : بأن الحيرة هي أقصى حد يبلغها العارف بالله ، أو أن طريق الوصول إلى معرفة الله لا بد عن طريق الاتحاد بالله أو الجمع به الله .

فمعرفة الله تعالى – إذن – لا تتطلب مجاهدة روحية ، أو رياضة قلبية ، تنشأ عنها حالات نفسية معينة تعرف بالأحوال والمقامات ، حيث يرتقي المريد من حال إلى حال ، ومن مقام حتى يصل إلى معرفة الله على أو أن معرفة الله تعالى تكون على فئة خاصة من الناس كما يعتقدها ذوالنون المصري ، أو أن الإنسان لا يجد المعرفة إلا ببطن حائع .. وأن الذي يشتغل بالإيمان والعبادة لا يصل إلى معرفة الله تبارك وتعالى كما عند البسطامي والحلاج .

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> سورة البقرة ، الآية ( ۱٤٦ ) .

<sup>(</sup>٢) الطبقات السنية في تراجم الحنفية ١٥٦/١



#### ٧- العبوديــة

فقد روى الموفق المكي بسنده إلى بكير بن معروف (١) قال : كنت بطانة أبي حنيفة في السفر والحضر ، وأشهده في الليالي في مترله ، وكان قلّ ما يستتر عليّ أمر من أموره ، فما رأيت أحدا أكثر احتهادا منه ، صائما بالنهار، قائما بالليل ، تاليا لبيان الله ، حاشعا دائبا في طاعة الله ، محتسبا في التعليم وفي تنوير ما يشكل على الناس من المعاني .. (٢)

وبــه إلى حفص بن عبد الرحمن (<sup>۳)</sup> قال : كان أبو حنيفة يحفظ القرآن ، فيحتمه في الشــهر ثلاثين مرة . وقال أيضا : كنت شريك أبي حنيفة ثلاثين سنة فكان يختم القرآن في ثلاثة أيام ولياليها ، وكان يتصدق كل يوم بصدقة (<sup>3)</sup> .

هـــذا هـــو الإمـــام أبو حنيفة العابد القانت لله تعالى ، يتلو كتاب الله ويجعله ديدنه وأنيســـه ، - وإن كان في ختمه للقرآن مشقة - يقوم بالليل لله ريح خائفا وجلا ، ويصوم الأيام الكثيرة ، ويحج كل عام منذ حج مع والده حجة الإسلام ويتصدق كل يوم بصدقة .

وقد مر مسعر (°) بن كدام الزاهد بأبي حنيفة وأصحابه ، فوحدهم قد ارتفعت أصواته فأقام مليا ، ثم قال : هؤلاء أفضل من الشهداء والعباد والمتهجدين ، هؤلاء يجاهدون في إحراج الجهال من جهلهم ، هؤلاء أفضل السناس ، ثم اقترب من الحلقة فقال لأصحابه : يا هؤلاء ارفقوا بالشيخ فإنه – مع ما هو فيه – قد أحيا ليالي متواليات ، شهدته الليلة التي مضت منها .

<sup>(</sup> ۱) بكير بن معروف الأسدي ، أبو معاذ أو أبو الحسن الدامغاني ، قاضي نيسابور ، ثم نزيل دمشق ، صــــدوق ( ت ١٦٣ هـــ) . تقريب التهذيب ١١٦/١ .

۲۲۱/۱ مناقب أبي حنيفة ۲۲۱/۱ .

<sup>( &</sup>lt;sup>۳ )</sup> حفص بن عبد الرحمن بن عمر ، أبو عمرو البلخي الفقيه ، النيسابوري قاضيها ، صدوق عابد ، ( ت ١٩٩٦ هـــ) . تقريب التهذيب ١٨٦/١ .

<sup>( &</sup>lt;sup>٤ )</sup> المصدر نفسه .

<sup>( °)</sup> مسعر بن كدام بن ظهير الهلالي العامري ، أبو سلمة ، من ثقات أهـــل الحديث ، كوفي ( ت ١٥٢هـــ) . الأعلام ٢١٦/٧ .



وبذلك وحدنا من العلماء من يمدحونه ويثنون عليه ، فقال الفضل بن سويد ، الذي قدم الكوفة وسئل بعد عن أبي حنيفة : صحبناه كثيرا فما عرفناه إلا صواما قواما .

وقال أبو مقاتل: صحبت أبا حنيفة الصحبة الطويلة في حضره وأسفاره ، فما رأيت أحدا أكثر صلاة منه ، ولا أعبد ولا أورع منه ..

وقـال عطاء بن حبلة: لم أر أحدا من العلماء يختلف أن أبا حنيفة كان أفقه القوم، وأورع القوم، وأكثرهم صلاة وعبادة (١).

فكان الإمام أبو حنيفة - إذن - عابدا من العباد الصالحين ، ولكنه مع كونه مكثرا للعبادة ، ومجتهدا في التقرب إلى الله على ، ووليا من أوليائه على كان حريصا أشد الحرص على حماية مناف الشرك بالله ، حريصا على سد جميع منافذ الشرك بالله ، فقد حاء عنه - رحمه الله - وأتباعه النهي عن كل ما يفضي إلى الشرك ، مما يتعلق بتعظيم القبور وأهله والغلو فيها كما يفعلها غلاة المتصوفة والمبتدعة ، احتجاجا منهم أن تلك الأعمال تجعلهم في مصاف العابدين لله المحبين له ، أو ألها عمل من أعمال أولياء الله على .

قال الألوسي (٢) الحسنفي واصفا حال المستغيثين بغير الله على ، وتعلقهم الشديد بسالأموات حيث صرفوا لهم أنواعا من الطاعات ، كالنذر وغيره ، وفي قوله تعالى : ﴿ إِنَّ اللهِ مِن دُونِ اللهِ لَن يَخْلُقُوا ذُبَابًا وَلَوِ احْتَمَعُوا لَهُ ﴾ (٢) إشارة إلى ذم المغالين في الله تعالى ، حيث يستغيثون بهم في الشدة – أي الأولياء – غافلين عن الله ، وينذرون له ما السندور ، والعقلاء منهم يقولون إلهم وسائلنا إلى الله تعالى – وإنما ننذر لله وحده وبحعال ثوابه للولي ، ولا يخفى ألهم في دعواهم الأولى أشبه الناس بعبدة الأصنام القائلين : ﴿ مَا نَعْبُدُهُمْ إِلاَ لِيُقَرِّبُونَا إِلَى اللهِ زُلْفَى ﴾ (٤) . ودعواهم الثانية لا بأس بها لو لم يطلبوا منهم بذلك شفاء مريضَهم ، أو رد غائبهم أو نحو ذلك (٥) .

<sup>(</sup>۱) مناقب أبي حنيفة ۲۲۱/۱ .

<sup>(</sup>٢) محمود شكري بن عبد الله بن شهاب الدين الألوسي ، أبو المعالي ، مؤرخ ، عالم بالأدب والدين ، من الدعاة إلى الاصلاح (ت ١٣٤٢هـــ) . الأعلام ١٧٢/٧ .

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> سورة الحج ، الآية ( ٧٣ ) .

<sup>( &</sup>lt;sup>؛ )</sup> سورة الزمر ، الآية ( ٣ ) .

<sup>(°)</sup> روح المعاني ، لمحمود الألوسي ٢١٢/١٧–٢١٣



وقال أيضا: "ولقد رأيت من يبيح ما يفعله الجهلة في قبور الصالحين من إشرافها وبنائها بالحجر والآجر ، وتعليق القناديل عليها ، والصلاة إليها ، والطواف بها ، واستلامها والاجتماع عندها في أوقات مخصوصة إلى غير ذلك .. وكل ذلك محادة لله تعالى ورسوله في ، وإبداع دين لم يأذن به الله فيل ، ويكفيك في معرفة الحق تتبع ما صنع أصحاب رسول الله في قيره عليه الصلاة والسلام ، وهو أفضل قبر على وجه الأرض ، والوقوف على أفعالهم في زيارتهم له في ، فتتبع ذاك وتأمل ما هنا وما هناك والله في يتولى هداك " (۱) وقال الإمام ولي الله الدهلوي (۲): " وإذا كنت - أيها القارئ - تتوقف بصحة ما يقال عن عقائد المشركين وأعمالهم ، فانظر إلى المنحرفين في هذا العصر ، لا سيما من يقطنون مسنهم بأطراف دار الإسلام ، ما هي تصوراتهم عن الولاية ، فرغم ألهم يعترفون القسور والعتبات ، وقد ابتلوا بأنواع من الشرك والبدع والخرافات ، وتمكن منهم التحريف والتشبيه ، وتغلغل في نفوسهم حتى لم يبق بحكم ما جاء في الحديث الصحيح "لتتبعن سنن من كان قبلكم..الخ" بلية من البلايا ، ولا فتنة من الفتن إلا وطائفة من طوائف المسلمين - من كان قبلكم..الخ" بلية من البلايا ، ولا فتنة من الفتن إلا وطائفة من طوائف المسلمين - من كان قبلكم..الخ" بلية من البلايا ، ولا فتنة من الفتن إلا وطائفة من طوائف المسلمين - من كان قبلكم..الخ" بلية من البلايا ، ولا فتنة من الفتن إلا وطائفة من طوائف المسلمين - من كان قبلكم..الخ" بلية من البلايا ، ولا فتنة من الفتن إلا وطائفة من طوائف المسلمين - من كان قبلكم..الخ" بلية من البلايا ، ولا فتنة من الفتن إلا وطائفة من طوائف المسلمين -

و هـ ــذا الموقف من الإمام أبي حنيفة وأتباعه أقول: إذا كانت الصوفية تتحدث كثيرا عـن العـبودية والحب الإلهي فقد كان الإمام أبو حنيفة سبقهم في هذا المقام، وفهم معنى العـبودية التي انعكست في حياته؛ بل حرص كل الحرص على أن تكون العبادة خالصة لله على ، ونقيـة من كل شائبة، وهكذا فهم أئمة سلفنا الصالح الغاية العظمى من الخلق الذي قـال الله فيـه ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالإِنسَ إِلاَّ لِيَعْبُدُونِ ﴾ (أ) فإذا عبدوا الله كانوا في غاية الحـب والـذل والإحسان لوصف الرسول هي هذه المترلة ((أن تعبد الله كأنك تراه فإن لم تكن تراه فإنه يراك) () () .

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> المرجع نفسه ۱۵/۲۳۹.

<sup>(</sup>٢) أحمــــد بن عبد الرحيم الفــــاروقي الدهلوي الهندي ، الملـــقب بشاه ولي الله ، فقيـــه حنفي من المحدثـــين ، (ت ١١٧٦هــــ) . الأعلام ١٤٩/١ .

<sup>(</sup>٢) الفوز الكبير ص77 نقلا عن عقيدة الإمام أبي حنيفة 87-13 .

<sup>( &</sup>lt;sup>ئ)</sup> سورة الذاريات ، الآية ( ٥٦ ) .

<sup>(</sup>٥) أخرجه مسلم ، في كتاب الإيمان ، باب بيان الإيمان والإسلام والاحسان .. ٣٦/١ (ح١) .



وأدركوا أن الطريق الوحيد الذي يتوصل به العبد إلى تحقيق العبودية لله على ومحبته هو الطريق الذي شرعه الله ورسوله على ، حيث أمر الله الله الله النهج الصحيح نحو الوصول إلى محبة الله على ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحبُّونَ الله فَاتَبِعُونِي يُحْبِبْكُمُ الله ﴾ (١) ، وقد حعل الله في هذه الآية الشرط الأساسي لحب الله لعباده المؤمنين متابعة الرسول الهو واحتناب ما نحصى عنه ، وبهذا تتحقق العبودية لله وحده ، ويرتقي فيها العبد إلى درجات تجعله في مصاف أوليائه الله كما جاء في الحديث القدسي (( .. وما تقرب إلى عبدي بشيء أحب إلى مما افترضته عليه ، ولا يزال عبدي يتقرب إلى بالنوافل حتى أحبه ، فإذا أحببته كنت سمعه الذي يسمع به ، وبصره الذي يبصر به ، ويده التي يبطش بها ، ورجله التي يمشي بها () (٢)

#### ٣- العلم

إن فضـــل العلم وشرفه لا يخفى على أحد ، لأنه وسيلة إلى التقوى ، التي يستحق بما المرء الكرامة عند الله تعالى والسعادة الأبدية في الدار الآخرة .

ونظرا لما للعلم من مترلة رفيعة وأهمية عظيمة فقد وردت آيات كثيرة في القرآن الكريم تدل على مكانة أهل العلم ومترلتهم ، منها : قوله على : ﴿ شَهِدَ اللهُ أَنَّهُ لاَ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ وَالْمَلاَئِكَةُ وَأُولُو الْعِلْمِ قَائِمًا بِالْقِسْطِ لاَ إِلَهَ إِلاَّ هُو الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾ (٣) . وقوله تعالى : ﴿ فَاسْلُونَ عَ اللهُ اللّذِينَ آمَنُوا مِنكُمْ وَالّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ دَرَجَاتٍ ﴾ (٤) . وقوله تحالى : ﴿ فَاسْلُوا أَهْلَ اللّذِيْرِ إِن كُنتُمْ لاَ تَعْلَمُونَ ﴾ (٥) . كذلك وردت الأحاديث الكثيرة تدل على قيمته ، منها : قول رسول الله على : ((من يرد الله به خيرا يفقهه في الدين ) (١) . وقوله على وقوله هئي : ((من يرد الله به طريقا إلى الجنة )) (١) .

وقد دعا الإمام أبو حنيفة إلى طلب العلم وعدم تركه والابتعاد عنه لأي سبب ، حتى السبب في بعد الإنسان عن طلب العلم هو البحث عن الرزق ، لما وحد فيه من

 $<sup>^{(1)}</sup>$  سورة آل عمران ، الآية  $^{(1)}$ 

۲) سبق تخریجه فی ص ۱۵۵.

<sup>(&</sup>lt;sup>٣)</sup> سورة آل عمران ، الآية ( ١٨ ) .

<sup>(</sup>٤) سورة المحادلة ، الآية ( ١١ ) .

<sup>(</sup>٥) سورة النحل ، الآية (٤٣) .

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري مع الفتح في العلم ، باب من يرد الله به خيرا يفقهه في الدين ١٦٤/٢ (٧١) .

<sup>(</sup>٧) أخرجه مسلم في الذكر ، باب فضل الاجتماع على تلاوة القرآن ٢٠٧٤/٤ (ح٢٦٩٩) .



فائدة وماتعة يقول: "إن بقيت عشرة سنين بغير كسب ولا قوت فلا تعرض عن العلم فإنك إن أعرضت عنه كانت معيشتك ضنكا "(١).

وروى الموفق المكي بسنده إلى شقيق بن إبراهيم قال : قال أبو حنيفة لإبراهيم بن أدهم أنك رزقت من العبادة شيئا صالحا فليكن العلم من بالك فإنه رأس العبادة وبه قوام الأمور " (٢) .

وروى الموفق المكي أيضا بسنده إلى الحسن بن صالح (٣) عن أبي حنيفة - رحمه الله - قال مجيا لسائله: اعلم أن العمل تبع للعلم كما أن الأعضاء تبع للبصر، والعلم مع العمل الكثير، ومثل ذلك الزاد القليل الذي لا بد منه في المفازة مع الهداية هما أنفع من الجهالة مع الزاد الكثير، وكذلك قال تعالى: ﴿ قُلْ هَلْ المفازة مع المذاية هما أنفع من الجهالة مع الزاد الكثير، وكذلك قال تعالى: ﴿ قُلْ هَلْ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لاَ يَعْلَمُونَ إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُولُو الْأَلْبَابِ ﴾ (٤) " (٥).

ولهـــذا اعتـــبر الإمام أبو حنيفة الفقهاء والعلماء أولياء الله وأحباءه فقد روى الموفق المكـــي بســنده إلى أبي نعيم بن دكين (٦) بأنه سمع أبا حنيفة يقول: " إن لم يكن أولياء الله تعالى في الدنيا والآحرة الفقهاء والعلماء فليس لله ولي " (٧) .

وبين أبو حنيفة أن الإنسان لا بد أن يمنعه العلم عن ارتكاب المحارم والمعاصي حتى يصير من المفلحين ، وقد سمع زفر بن الهذيل (^) أبا حنيفة يقول : " من لم يمنعه العلم عن محارم الله و لم يحجزه عن معاصى الله تعالى فهو من الخاسرين " (٩) .

<sup>(</sup>۱) الطبقات السنية ص ۱٦٢ .

 <sup>(</sup>۲) مناقب أبي حنيفة ۲۰۰/۱ .

<sup>( &</sup>lt;sup>٣)</sup> الحسن بن صالح بن صالح بن حي ، الإمام الكبير ، أحــد الأعلام ، أبو عبــد الله الهمداني الثوري الكوفي ، الفقيه العابد ( ت ١٦٨هــ) . سير أعلام النبلاء ٣٦١/٧ .

 <sup>(</sup>٤) سورة الزمر ، الآية (٩) .

<sup>· ( ° )</sup> مناقب أبي حنيفة ٨٦/١ .

<sup>( &</sup>lt;sup>1)</sup> الفضل بن دكين ، الكوفي ، واسم دكين عمرو بن حماد بن زهير التيمي مولاهم ، الأحول ، أبو نعيم الملائي ، ثقة ثبت ( ت ٢١٨هـــ) . التقريب ١١٦/٢ ، وسير أعلام ١٣٢/١٠ .

<sup>( &</sup>lt;sup>( ۲</sup> ) المصدر نفسه ۲٤٠/۱ .

<sup>(</sup>  $^{(\Lambda)}$  زفر بن الهذيل بن قيس العنبري البصري ، أحد أصحاب الإمام أبي حنيفة ، وعين من أعيان الأئمة والأعلام ، (  $^{(\Lambda)}$  ) . الطبقات السنية  $^{(\Lambda)}$  -  $^{(\Lambda)}$  .

<sup>(</sup>٩) مناقب أبي حنيفة ٢٤٠/١ .



وذكر الإمام أبو حنيفة أن العلماء لا بد أن يبينوا العلم للناس ولا يكتمونه ، وأن العلم ليبس له خواص وعوام كما يعتقده بعض المتصوفة ، فقد ذكر ذلك الموفق المكي بسنده إلى مكرم بن أحمد أنبأ أحمد أنبأ مليح أنبأ أبي عن أبي حنيفة أن رجلا أتاه بكتاب شنفاعة ليحدثه فقال ما هكذا يطلب العلم قد اتخذ الله الميثاق على العلماء لتبيننه للناس ولا تكتمونه ، ولا يكون العلم له خواص وعوام ، ولكن يعلم الناس ويريد الله بتعليمه " (١) . لأن الله الله أو حسب على العلماء أن يبلغوا العلم وينشروه بين الناس ، لأن كتمانه من أعظم الظلم للناس لهذا قال الله الله الله الله أو يُلْعَنُهُمُ الله ويكن مَن البينات والهدك من أعظم الظلم للناس في الْكِتَاب أُولَئِكَ يَلْعَنُهُمُ الله ويَلْعَنُهُمُ الله عَنُونَ ﴾ (٢) .

كما بين الإمام أبو حنيفة أن ما يقوله مثل ما قاله الرسل عليهم الصلاة والسلام بألهم لا يعلمون الغيب ، لأن الله وحده ﴿ عَالِمُ الْغَيْبِ فَلاَ يُظْهِرُ عَلَى غَيْبِهِ أَحَدًا . إِلاَّ مَنِ ارْتَضَى مِسن رَّسُولُ ﴾ (٢) فبيان ذلك ما رواه الموفق المكي بسنده إلى حماد بن أبي حنيفة .. حينما ساله جماعة من الخوارج في أمر جنازتين أحدهما : رجل شرب الخمر حتى كظته وحشرج بحسا فمات غرقا في الخمر، والأخرى : امرأة زنت حتى إذا أيقنت بالحبل قتلت نفسها فقال لهم أبو حنيفة من أي الملل كانا أمن اليهود ؟ قالوا : لا ، قال : أفمن النصارى ؟ قالوا : لا ، قال : أفمن النصارى ؟ قالوا : لا إلى الله وأن محمدا عبده ورسوله .. قال : فما سؤالكم إياي عن قوم زعمتم وأقررتم ألهما إلا الله وأن محمدا عبده ورسوله .. قال : فما سؤالكم إياي عن قوم زعمتم وأقررتم أبي الميت فإن أقول فيهما ما قال نبي الله إبراهيم النه في قوم كانوا أعظم حرما منهم ، ﴿ فَمَن أَبِي سَنِي فَإِنَّهُ مِنِّي وَمَنْ عَصَانِي فَإِنَّكَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ (ئ) وأقول فيهما ما قال نبي الله عيسى النهي في قوم كانوا أعظم حرما منهم ، ﴿ فَمَن الله عيسي فَإِنَّهُ مَنِّي وَمَنْ عَصَانِي فَإِنَّكَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ (ئ) وأقول فيهما ما قال نبي الله عيسى النهي في قوم كانوا أعظم حرما منهما ﴿ إِن تُعَدِّبُهُمْ فَإِنَّهُمْ عَبَادُكَ وَإِن تَغْفِرْ لَهُمْ فَإِنَّكَ أَنتَ

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق ۱۹۰/۱ - ۱۹۱

<sup>( &</sup>lt;sup>۲ )</sup> سورة البقرة ، الآية ( ۱۵۹ ) .

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> سورة الجن ، الآيتان ( ٢٦–٢٧ ) .

<sup>( &</sup>lt;sup>؛ )</sup> سورة إبراهيم ، الآية ( ٣٦ ) .



الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾ (') وأقول فيهما ما قال نبي الله نوح الطَّيْئِينِ وعليهم أجمعين وعلى نبينا محمد على ﴿ وَاللَّهُ عَلَمُ اللَّهِ وَلاَ أَعْلَمُ الْغَيْبَ .. ﴾ (٢) " (٣) .

ومن خلال النصوص السابقة يتبين لنا أن الإمام أبا حنيفة له موقف في الدفاع والذب عن عقيدة السلف الصالح ، وأن العلم يأتي عن طريق التعلم كما قال النبي في : ((إنما العلم بالتعلم)) (أ) ولا يأتي عن طريق الخرافات والمنامات والعبادات المبتدعة ، ويكون الاعتماد على الكتاب والسنة ، لا كاعتماد بعض المتصوفة على الإلهام والكشف بحجة أنه يكشف لهم عن أمور مغيبة عما سواهم ، فهي ظاهرة لديهم خافية على غيرهم .

كما أن عبارات الإمام أبي حنيفة ترد على الذين يتزهدون في العلم ، ويستغنون عنه كقول من قال : " نحن نأخذ علمنا من الحي الذي لا يموت ، وأنتم تأخذونه من حي يموت ، وقــول من قال : " العلم حجاب بين القلب وبين الله ﷺ "، وترد على من قال : " إذا رأيت الصوفي يشتغل بــ " أحبرنا " و " حدثنا " فاغسل يدك منه " (°) .

ولهذا قال ابن القيم - رحمه الله -: "ومن أحالك على غير " أخبرنا "و "حدثنا " فقد أحالك: إما على خيال صوفي ، أو قياس فلسفي ، أو رأي نفسي ، فليس بعد القرآن و " أخبرنا "و " حدثنا " إلا شبهات المتكلمين ، وآراء المنحرفين ، وخيالات المتصوفين .. ومن فارق الدليل ضل عن سواء السبيل ، ولا دليل إلى الله والجنة سوى الكتاب والسنة ، وكل طريق المحيم والشيطان الرحيم " (٢) .

<sup>(</sup>١) سورة المائدة ، الآية (١١٨) .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> سورة هود ، الآية ( ۳۱ ) .

<sup>(</sup>r) المصدر السابق ۱۰۸/۱ - ۱۰۹ .

<sup>(</sup>٤) سلسلة الأحاديث الصحيحة ٣٤٢ .

 $<sup>(\</sup>circ)$  انظر: مدارج السالکین  $(\circ)$  .

<sup>&</sup>lt;sup>(٦)</sup> المرجع نفسه ٤٣٩/٢ .



#### ٤ - الزهد

روى أبو عبد الله الصيمري بسنده إلى عبد الله بن المبارك يقول: وذكر أبوحنيفة فقال: ما تقدرون أن تقولوا في رجل عرضت عليه الدنيا والأموال العظيمة فنبذها وراء ظهره فضرب بالسياط، وقيل له : حذ الدنيا، فصبر على السراء والضراء، ولم يدحل فيما كان غيره يطلبه ويتمناه، والله لقد كان على خلاف من أدركناه يطلبون الدنيا، والدنيا تحرب منهم، وتأتيه الدنيا فيهرب منها.

وروى أيضا بسنده إلى أبي يوسف (١) قوله: سئل أبو حنيفة بعد صلاة الصبح عن مسائل فأجاب فيها ، فقيل له : أليس كانوا يكرهون الكلام في مثل هذا الوقت إلا بخير! فقال أبو حنيفة: وأي حير أكبر من أن تقول هذا حلال وهذا حرام! تتره الله وتحذر الخلق من معاصيه!.

وروى أيضا بسنده إلى عبد الرزاق (٢) كان يقول : كنت إذا رأيت أبا حنيفة رأيت آثار البكاء في عينيه وحديه (٣) .

وروى الموفق المكي بسنده إلى خارجة بن مصعب (<sup>1)</sup> قال : أجاز المنصور أبا حنيفة بعشرة آلاف درهم فدعي ليقبضها فشاورين وقال : هذا رجل إن رددها عليه غضب ، وإن قبلتها دخل علي في ديني ما أكرهه فقلت : إن هذا المال عظيم في عينيه فإذا دعيت لقبضها فقل لم يكن هذا أملي من أمير المؤمنين ، فدعي ليقبضها فقال ذلك ، فرفع إليه حبره فحبس الجائزة ، قال : وكان أبو حنيفة لا يكاد يشاور في أمره غيري (°) .

وروى أيضـــا بسنده إلى يحي بن نصر قال : كان أبو حنيفة – رحمه الله – من أزهد الناس في درهم يأخذه من السلطان لقد أمر له أمير المؤمنين بجائزة مائتي دينار فما قبلها (٦) .

<sup>(</sup> ۱) هو يعقوب بن إبراهيم بن حبيب الأنصاري الكوفي البغدادي ، أبو يوسف ، صاحب الإمام أبي حنيفة ، وتلميذه وأول من نشر مذهبه ، كان فقيها علامة ، من حفاظ الحديث . الأعلام ١٩٣/٨ .

<sup>( &</sup>lt;sup>۲)</sup> هو عبد الرزاق بن همام بن نافع الحميري مولاهم ، أبو بكر الصنعاني من حفاظ الحديث الثقات ( ت ۲۱۱ هـــ) . الأعلام ۳۵۳/۳ .

<sup>(</sup>r) أحبار أبي حنيفة وأصحابه ص(r)

<sup>(</sup>٤) خارجة بن مصعب ، الإمام العالم المحدث ، شيخ خراسان (ت١٦٨هــ) . سير أعلام ٣٢٦/٧ .

<sup>( ° )</sup> مناقب أبي حنيفة ١٨٧/١ . ١٨٨

<sup>(</sup>٦<sup>)</sup> المصدر نفسه ١٨٩/١ .



وروى الصيمري إلى زيد بن أبي الزرقاء (١) يقول: قال رجل لأبي حنيفة: تعرض على الدنيا ولك عيال! فقال: الله للعيال! وإنما قوتي في الشهر درهمان، فما جمعي لمن يسألني الله عن الجمع لـ إن أطاعوا الله أو عصوه، فإن رزق الله غاد ورائح على العاصين والمطيعين، ثم يقول: ﴿ وَفِي السَّمَاءِ رِزْقُكُمْ وَمَا تُوعَدُونَ ﴾ (٢) " (٣).

نفهم من النصوص السابقة أن الإمام أبا حنيفة عَلَمٌ من الأعلام الزهاد ، ولكن زهده وإعراضه عن الدنيا ومباهجها ليس معناه أنه يقعد عن الكسب والعمل ، أو يهجر المال والعيال .. لأن الإمام أبا حنيفة بجانب كونه زاهدا كان كريما واسع الكرم ، حسن المواساة لإحوانه ، فهو ينفق ويعاون ويهدي ، ويتفضل بالمعروف على كل من يتصل به قدر طاقته ووسعه ، ولعل غناه قد عاونه على ذلك الكرم كل المعاونة ، فهو إذا أنفق على عياله نفقة تصدق بمشلها ، وإذا لبس ثوبا حديدا كسا بقدر همنه ، وكان يتصدق بأكثر من نصف طعامه (٤) . وكل ذلك فضل من الله عليه ، لأنه كان يعمل ويسعى في طلب الرزق الحلال في هذه الحياة ، حيث كان حزازا – كما هو واضح من سيرته – ، ولديه محل ومعمل لحياكة الخز ، وعنده عمال وأجراء ...

وقد حدثنا الخطيب البغدادي أن أبا حنيفة كان يجمع أرباح التجارة عنده من سنة إلى سنة أخرى ، ثم يشتري بها حوائج الشيوخ والمحدثين وأقواتهم وكسوتهم وجميع حوائجهم ، ثم يدفع باقي الدنانير والأرباح إليهم ويقول : أنفقوا في حوائحكم ، ولا تحمدوا إلا الله علي ، فإني ما أعطيكم من مالي شيئا ولكن من فضل الله علي فيكم ، وهذه أرباح بضائعكم ، فإنه والله ما يجريه الله لكم على يدي فما في رزق الله حق لغيره (°).

وحياما رأى أبو حنيفة ملابس بالية على بعض حلسائه فأعطاه الدراهم ، وأمره أن يغير حاله ، كما ذكر ذلك الموفق المكي عن الحسن بن زياد قال : رأى أبو حنيفة على بعض حلسائه ثيابا رثة فأمره أن يجلس فحلس ، حتى تفرق الناس وبقي وحده ، فقال له : المفع المصلى وخذ ما تحته ، فرفع الرجل المصلى وكان تحته ألف درهم ، فقال له : خذ هذه

<sup>(</sup>١) زيد بن أبي الزرقاء ، الإمام القدوة ، أبو محمد الموصلي (ت ١٩٧هــ) . سير أعلام ٣١٧/٩ .

 $<sup>^{(7)}</sup>$  سورة الذاريات ، الآية (77) .

 $<sup>(^{</sup>r})$  أخبار أبي حنيفة وأصحابه ص $^{r}$ 

ناقب أبي حنيفة ٢/٢٣٧، ٢٤٠ .

<sup>(°)</sup> تاريخ بغداد ۲۲ / ۳۲۰ ، ومناقب أبي حنيفة ۲٤۱/۱ ، وأحبار أبي حنيفة ص٤٧ .

فيرى الإمام أنه ليس من التقوى أن تترك الدنيا أي بما فيها من متع وطيبات ، ولكن أن تملكها ، أي إن استطعت أن تملكها فلا بأس بذلك ، وذلك سوف يمكنك من القيام بالعبادات .

وهـذا هُو الصواب ، لأن العبد إذا كان متمكنا من الدنيا بأن ملك الأشياء والنقود فإنـه يسـتطيع الوصول إلى الله ﷺ بطرق شتى ، كالصدقة والحج والجهاد في سبيل الله ، والتيسير على المعسرين ، والتبرع للمساكين والمحتاجين ، وهكذا يكون هو وماله لله تعالى .

ومن هنا نقول: إنه ليس من الزهد ترك الدنيا بل علينا أن نكد ونعمل ما في وسعنا حسى نقسوى على مواجهة الدنيا بما فيها ، ولا نتركها لأعداء الله وأعداء الأمة الإسلامية ، والله على يقسول: ﴿ وَابْسَتَغِ فِيمَا آتَاكَ اللهُ الدَّارَ الآخِرَةَ وَلاَ تَنسَ نَصِيبَكَ مِنَ الدُّنيَا وَأَحْسِنْ كَمَا أَحْسَنَ اللهُ إِلَيْكَ وَلاَ تَبْغِ الْفَسَادَ فِي الأَرْضِ إِنَّ اللهَ لاَ يُحِبُّ الْمُفْسِدِينَ ﴾ (٢) .

## ٥- الورع

روى المكي بسنده إلى حفص بن عبد الرحمن - شريك أبي حنيفة - وكان أبو حنيفة غير عليه ، فبعث إليه في رفقة بمتاع ، وأعلمه أن في ثوب كذا وكذا عيبا ، فإذا بعته فلما علم أبو حنيفة تصدق فلما علم أبو حنيفة تصدق بالمتاع كله ، وكان ثمنه ثلاثين ألف درهم (٣) .

وروى بسنده إلى يزيد بن هارون (٤) قال : كتبت عن ألف حملت عنهم العلم ، فما رأيت والله أشد ورعا من أبي حنيفة ولا أحفظ للسانه .

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> سبق تخريجه في ص ۷٥ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> سورة القصص ، الآية ( ۷۷ ) .

<sup>(</sup>٣) مناقب أبي حنيفة ١٦٨/١ ، وتبييض الصحيفة في مناقب الإمام أبي حنيفة ص ١١٨ .



ولهـذا ، قـال حفص بن عبد الرحمن : حالست أنواع الناس من العلماء والفقهاء والسرهاد والنساك وأهل الورع ، فلم أر أحدا فيهم أجمع لهذه الخصال من أبي حنيفة . وقال أيضـا – وقد سبق أنه كان شريكه في التجارة – في طول ما صحبت أبا حنيفة وحالطه لم أره يعـلن بخلاف ما يسر ، ولم أر أحدا يتوقى مما لا حطر لـه مثل ما كان يتوقاه ، وكان إذا دخلت عليه شبهة من أي شيء أخرج من قلبه ذلك ولو بجميع ماله (١) .

وقال الحسن بن صالح: كان أبو حنيفة - رحمه الله - شديد الورع ، هائبا للحرام تاركا لكثير من الحلال مخافة الشبهة ، ما رأيت قط أشد صيانة لنفسه وعلمه منه ، وكان حهازه كله إلى قبره (٢).

وقال عبد الله بن المبارك إذا سمعت الرجل ينال من أبي حنيفة لم أحب أن أراه ، ولا أجالسم معافة أن يترل به من آيات الله تعالى فيعجل بي معه ، اللهم تعلم أبي ما أرضى ما يذكر به ، وما يذكره أحد إلا وهو حير منه ، كان والله ورعا حافظا للسانه ، طيب المطعم مع علم والله كثير واسع (٣) .

وقال ابن عيينة: قال ابن جريج بلغني عن النعمان فقيه أهل الكوفة أنه كان شديد الورع، صائنا لدينه ولعلمه، ولا يؤثر أهل الدنيا على أهل الآخرة (١٠).

وهذا ليس بغريب على الزهاد الأوائل ، فأبو بكر الصديق من الأعلام المشتهرين بسالورع الشديد ، فهو الذي لم يكن ليأكل من طعام قبل أن يسأل عنه ويتحرى مصدره ، فإن وحد فيه شبهة امتنع عن تناوله ، كما حدث مع حادمه الذي قدم له طعاما أخذه بدل رقيم مارسه لقوم في جاهليته ، وأكل منه أبو بكر لقمة ، ولما عرف تقيأها ، وأقسم ألها لو لم تخرج إلا مع نفسه لأخرجها .

 <sup>(</sup>۱) مناقب أبي حنيفة ۱۷٦/۱ .

<sup>(</sup>۲) المصدر نفسه ۱۸۱/۱ .

<sup>(</sup>۲) المصدر نفسه ۱۸۰/۱ .

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه ١٨٢/١ .

وما حصل لأبي حنيفة أنه تصدق بمال حلال خالطه حرام دون علمه وإن بلغ ذلك آلافا من الدرهم وأنه إذا دخلت عليه شبهة من أي شيء أحرج ذلك من قلبه ولو بجميع ماله فهو سيرة من سير السلف الصالح ، وثمرة الامتثال لله على حيث يقول الله في كتابه العزيز : ﴿ يَا أَيُّهَا الرُّسُلُ كُلُوا مِنَ الطّيّبَاتِ وَاعْمَلُوا صَالِحًا إِنّي بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ ﴾ كتابه العزيز : ﴿ يَا أَيُّهَا الرُّسُلُ كُلُوا مِنَ الطّيّبَاتِ وَاعْمَلُوا صَالِحًا إِنّي بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ ﴾ (١) واتباع سنة رسول الله على حينما حث على الناس فقال : ﴿ أيها الناس إن الله طيب لا يقبل إلا طيبا. ﴾ (١)

### ٦- الخوف والرجاء

قال أسد بن عمرو (٢): كان بكاء أبو حنيفة يسمع بالليل حتى يرحمه حيرانه (٤)، وقال وكيع: كان والله عظيم الأمانة، وكان الله تعالى في قلبه جليلا كبيرا. (٥) وقال يحي بن القطان: كنت إذا نظرت إليه عرفت أنه يتقي الله على (٢)، وقام ليلة بهذه الآية يرددها ويسبكي ويتضرع ﴿ بَلِ السَّاعَةُ مَوْعِدُهُمْ وَالسَّاعَةُ أَدْهَى وَأَمَرُ ﴾ (٧) وبلغ في ليلة ﴿ الْهَاكُمُ التَّكَاتُرُ ﴾ (٨) فرددها حتى أصبح (٩).

وقال يسزيد بن الليث - وكان من الأخيار - : قرأ الإمام ﴿ إِذَا زُلْزِلَتِ الأَرْضُ ﴾ وأبو حنيفة خلفه ، فلما فرغ نظرت إليه فإذا هو حالس يتفكر ويتنفس ، فقمت لئلا ينشغل قلبه ، وتسركت القنديل وزيته قليل ، ثم حئت وقد طلع الفجر وهو قائم ، قد أخذ بلحية نفسه وهو يقول : يا من يجزي بمثقال ذرة خيرا ، ويا من يجزي بمثقال ذرة شرا أجر النعمان عندك من النار وما يقرب منها ، وأدخله في سعة رحمتك ، قال : فأتيت فإذا القنديل يزهو وهسو قائم ، فلما دخلت قال لي : تريد أن تأخذ القنديل ؟ قلت : قد أذنت لصلاة الغداة ،

<sup>(</sup>١) سورة المؤمنون ، الآية ( ٥١ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم ، في كتاب الزكاة ، باب قبول الصدقة من الكسب الطيب ، ٧٠٣/٢ (ح ١٠١٥) .

<sup>( &</sup>lt;sup>r)</sup> هو أسد بن عمرو بن عامر القرشي البجلي ، أبو المنذر ، قاض من أهـــل الكوفة ، من أصحاب أبي حنيفة ، وهو أول من كتب كُتب أبي حنيفة ( ت ١٨٨هـــ) . الأعلام ٢٩٨/١ .

<sup>(</sup>٤) تاريخ بغداد ٣٥٤/١٣ .

<sup>(°)</sup> المصدر نفسه ۳٥٨/١٣ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> عقود الجمان ص۲۲۶.

<sup>(&</sup>lt;sup>٧)</sup> سورة القمر ، الآية (٤٦) .

<sup>&</sup>lt;sup>(۸)</sup> سورة التكاثر ، الآية ( ۱ ) .

<sup>(</sup>٩) عقود الجمان ص٢٣٠ .



قال: أكتم ما رأيت ، وركع ركعتي الفجر ، وجلس حتى أقيمت الصلاة ، وصلى معنا الغداة على وضوء أول الليل " (١) .

وفي النصوص السابقة دليل واضح على أن أبا حنيفة لــه حال متقدم على أحوال الصــوفية في الخوف والرجاء ، حيث كان – رحمه الله – يخاف الله على ويرجو لقاءه وسعة رحمــته ، وهــذا هو منهج سلف هذه الأمة ، وهذا ما فعله الرسول على حيث كان يدعو بدعــاء حامع كدعائه الله اللهم إني أسألك الجنة وما قرب إليها من قول أو عمل ، وأعوذ بك من النار وما قرب إليها من قول وعمل ، وأسألك أن تجعل كل قضاء قضيته لي خيرا "(۲) .

وهكـــذا ينبغي أن يكون العبد دائما بين حالي الخوف والرجاء ؛ فالخوف يردعه عن المعصـــية ، والرجاء يدفعه إلى الجد والعمل مما يضبط سلوكه ويحصنه ، ويجعله فيمن رضي عــنهم الله وأحبهم ، فالمؤمن يراعي قاعدة الالتزام بفعل المعروف والانتهاء عن المنكر خوفا من النار وطمعا بجنات النعيم .

فالمؤمنون العابدون الذاكرون هم من واظبوا على عبادة الله على ، وهذه الشعيرة التي جعلت جنوبهم لا تستقر في مضاجعها رغبة ورهبة ، ولقد وصفهم الله على في قوله : ﴿ إِنَّمَا يُؤْمِ اللهُ عَلَى إِذَا ذُكِّرُوا بِهَا خَرُّوا سُجَّدًا وَسَبَّحُوا بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَهُمْ لاَ يَسْتَكْبِرُونَ . تَتَجَافَى جُنُوبُهُمْ عَنِ الْمَضَاجِعِ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ خَوْفًا وَطَمَعًا وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنفِقُونَ ﴾ (٣) .

#### ٧- السماع

كان الإمام أبو حنيفة يكره الغناء ويجعل سماعه من الذنوب ، وكذلك مذهب سائر أهل الكوفة ، كإبراهيم النخعي ، والشعبي ، وحماد بن أبي سليمان ، وسفيان الثوري ، وغيرهم لا اختلاف بينهم في ذلك (٤) .

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> مناقب أبي حنيفة ١/٥/١ - ٢١٦ .

<sup>(</sup>r) صحيح ابن ماجة في الدعاء ، باب الجوامع من الدعاء (r) ( (r)

<sup>(&</sup>lt;sup>٣)</sup> سورة السجدة ، الآيتان ( ١٥ – ١٦ ) .

<sup>(1)</sup> كشف القناع لأبي العباس القرطبي ص٥٠ - ٥١ ، وتلبيس إبليس ص٢٨٢ .



كما لا يعرف بين أهل البصرة خلاف في كراهية ذلك والمنع منه ، إلا ما روى عن عبيد الله بن الحسن العنبري (١) أنه كان لا يرى به بأسا (٢) .

وما ذهب إليه الإمام أبو حنيفة وأهل الكوفة والبصرة من تحريم السماع الذي هو الغناء موافق لما دلت عليه النصوص من الكتاب والسنة .

فمن نصوص الكتاب ما يلي:

١- قول عن سبيل الله بغير عن النَّاسِ من يَشْتَرِي لَهْوَ الْحَدِيثِ لِيُضِلَّ عَن سَبِيلِ اللهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَيَستَّخِذَهَا هُزُوًا أُولَئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ مُهِينٌ ﴾ (٣) قال عبد الله بن مسعود عليه في تفسير هذه الآية: الغناء والذي لا إله إلا هو يرددها ثلاث مرات (١).

٢- وقولـــه تعــالى : ﴿ وَاسْتَفْزِزْ مَنِ اسْتَطَعْتَ مِنْهُمْ بِصَوْتِكَ ﴾ (٥) قال مجاهد في تفسير قوله تعالى : ﴿ بِصَوْتِكَ ﴾ الغناء والمزامير (٦) .

٣- وقول . و أَفَمِنْ هَذَا الْحَديث تَعْجَبُونَ . و تَضْحَكُونَ وَلاَ تَبْكُونَ . و أَنتُمْ سَامِدُونَ ﴾ (٧) قال ابن عباس : هو الغناء بالحميرية اسمدي لنا ، أي تغنى لنا (٨) . وقال بحاهد : هو الغناء ، يقول أهل اليمن سمد فلان إذا غنى (٩) . فذم المعرض عما يجب من الستماع المشتغل عنه باستماع الغناء ، كما هو فعل كثير من الذين أضاعوا الصلاة واتبعوا

<sup>( &</sup>lt;sup>۱)</sup> هو : عبيد الله بن الحسن العنبري البصري ، ولي قضاء البصرة ، ثقة فقيه ، ذكر ابن حجر أنه اتهم في مسائل ورجع عنها ، وقال أبو العباس القرطبي : مبتدع في اعتقاده غير مرضي في علمه ( ت ١٩٨هـــ) انظر : تقذيب التهذيب ٨/٧- ٩ ، وكشف القناع للقرطبي .

<sup>(</sup>٢) كشف القناع ص٥٥ ، وتلبيس إبليس ص٢٨٢.

<sup>(&</sup>lt;sup>٣)</sup> سورة لقمان ، الآية ( ٦ ) .

<sup>( &</sup>lt;sup>؛)</sup> رواه ابن جرير الطبري ٦١/٢١ ، وابن أبي شيبة في المصنف ٣٠٩/٦ ، والحاكم في المستدرك وصححه ، ووافقه الذهبي ٤١١/٢ .

<sup>( ° )</sup> سورة الإسراء ، الآية ( ٦٤ ) .

<sup>(</sup>٦) رواه ابن جرير الطبري ١١٨/١١ .

<sup>(</sup>٧) سورة النجم ، الآيات ( ٥٩ - ٦١ ) .

<sup>( ^ )</sup> رواه ابن جرير الطبري ١٨/٢٨ ، والبيهقي في السنن الكبرى ٢٢٣/١٠ .

<sup>(</sup>۱) تلبيس إبليس ص٢٨٥



الشهوات ، وحال كثير من المتنسكة في اعتيادهم بسماع المكاء والتصدية عن سماع قول الله تعالى (١) .

أما النصوص من السنة فكثيرة منها:

1- عــن أبي عامــر أو أبي مالك الأشعري سمع النبي الله يقول: (ليكونن من أمتي أقــوام يستحلون الحرَ والحرير والخمر والمعازف ، وليترلن أقوام إلى حنب عَلَم يروح عليهم بســارحة لهم يأتيهم - يعني الفقير - لحاحة ، فيقولوا: ارجع إلينا غدا فيبيتهم الله ، ويضع العلم ، ويمسخ آخرين قردة وخنازير إلى يوم القيامة ) (٢) .

٣ - عن نافع مولى ابن عمر أن عمر سمع صوت زمارة راع فوضع أصبعيه في أذنه ، وعدل راحلته عن الطريق ،وهو يقول: يا نافع أتسمع ؟ فأقول: نعم ، فيمضي حتى قلت : لا ، فوضع يديم وأعاد راحلته إلى الطريق وقال: رأيت رسول الله على وسمع صوت زمارة راع فوضع مثل هذا " (3) .

لقد كان الإمام أبو حنيفة - إذن - كغيره من علماء السلف له موقف في الدفاع عن العقيدة الصحيحة ، حيث جعل الاستماع إلى الغناء الصوفي من الذنوب والمعاصي ، وهو مذهب أهل الكوفة أيضا ، فموقف الإمام أبي حنيفة في هذا الموضوع بمثابة الرد على الصوفية الذين اعتقدوا حل هذا الأمر ، لأنه يحي القلوب على حسب زعمهم .

والحيق أن نقول: إنه ينبت النفاق والمعصية في القلب ويميته ، ويدعو إلى الفواحش والظلم ، ويصد عن حقيقة ذكر الله على ، ولهذا ذم السلف هذا النوع من السماع وآلاته ،

<sup>.</sup> (1) الاستقامة ، لشيخ الإسلام ابن تيمية (1)

<sup>( &</sup>lt;sup>۲ )</sup> أخرجه البخاري مع الفتح في الأشربة ، باب ما جاء فيمن يستحل الخمر ويسميه بغير اسمه ، ١١/ ٣٥ ( ح ٥٩٠ ) .

<sup>( &</sup>lt;sup>۳)</sup> أخرجه التزمذي في الفتن ، بهاب ما جاء في أشراط الساعة ٤٩٣/٤ - ٤٩٤ ، وأورده الألباني في صحيح الترمذي ٢٤٢/٢ ( ١٨٠١ ) .

<sup>( &</sup>lt;sup>٤)</sup> رواه أحمد ٢/٥٧٦ - ٢٤٦ ( ح ٤٥٢٥ ) وقال أحمد شاكر : إسناده صحيح . وأبو داود ٢٨٠-٢٨٠ . والبيهقي في السنن ٢٢٢/١٠ .



قال شيخ الإسلام ابن تيمية: "فمذهب الأئمة الأربعة أن آلات اللهو كلها حرام، فقد شبت في صحيح البخاري وغيره، أن النبي الشياخير أنه سيكون من أمته من يستحل الحر والحرير، والخمر والمعازف، وذكر أنهم يمسخون قردة وحنازير " (١).

<sup>(</sup>۱) مجموع فتاوى شيخ الإسلام ۷٦/۱۱ .



#### المرحث الثالث

# بطلان ما نسب إلى الإمام أبي حنيفة في التحوف ١ - حضور الخضر إلى الإمام أبي حنيفة

" ذكر الشعراني في كتابه: معارج الألباب عن بعض شيوحه أنه ذكر له أن الخضر التخصير على التخصير على المعروبي في كل يوم بعد صلاة الصبح يتعلم منه الشريعة، فلما مات (أي أبو حنيفة) سأل الخضر ربه أن يرد روح أبي حنيفة إلى قبره، حيث يتم له علم الشريعة، وأن الخضر كان يأتي إليه كل يوم على عادته يسمع منه الشريعة داخل القبر، وأقام على ذلك خمس عشرة سنة حتى أكمل علم الشريعة " (1).

#### التعليق على النص بالأمور الآتية :

أولا: إذا نظرنا في الرواية فإنما خالية من الاسناد الصحيح ، وقد حاءت عن طريق الصوفي عن شيوحه الصوفية ، فهي رواية مبتدعة لتهويل الأمر الصوفي ، وربما تأثرت بكتابات الحكيم الترمذي الصوفي ، - في أواخر القرن الثالث الهجري - حيث كان لدور في تأليف العلوم الصوفية المنسوبة إلى الخضر التي ، فقد ذكر في كتابه " ختم الولاية " أن الخضر التي كان منذ بدء الخلق قد عاين شأن الصوفية وأوليائهم ، فأحب من ذلك الحسين أن يدركهم ، فأعطي الحياة حتى يبلغهم ، ويعيش معهم فيحشر في زمرهم ، ويكون ذلك تبعا لمحمد في أوذكر أن الخضر رجل من قرن إبراهيم التي وذي القرنين ، وكان في مقدمة حنده ، حيث طلب ذوالقرنين عين الحياة ففاتته وأصابحا الخضر " (٢) .

ومنذ ذلك الوقت أصبح الخضر رمز التصوف ومرجع القصص الصوفية ، وصارت دعاوى لقيا الخضر مشهورة عندهم ، ويقول محمد أحمد لوج: " فما من صوفي يريد تشريع ذكر من الأذكار ، أو صلاة من الصلوات إلا ويدعي أنه لقي الخضر ، وأنه هو الذي أعطاه إياه ، وما من أحد منهم يرتكب جريمة خلقية أو جنائية ، أو يهمل فريضة من فرائض الله إلا ويواحه منتقديه بأن صاحب الظاهر ليس من حقه أن ينتقد صاحب المقام

<sup>(</sup>١) معارج الألباب ص٤٤ نقلا عن الفكر الصوفي في ضوء الكتاب والسنة ص١٣٧ - ١٣٨ .

<sup>(</sup>٢) ختم الأولياء لأبي عبد الله الترمذي ، تحقيق عثمان إسماعيل يحي ، ص١٢٥.



الخضري، فمتى ما اشتهر شخص منهم بمخالفة الأوامر والنواهي الشرعية قالوا عنه: كان خضري المقام، أو كان يسير على سنن الخضر " (١).

ثانيا: وأما من حيث الموضوع فهو بعيد كل البعد عن العقيدة الإسلامية الصافية ، والمنطق العقلى ، فهو مخالف للنقل والعقل .

ثالث : في النص سوء أدب مع الرسول في وأصحابه الكرام - رضوان الله عليهم - الذين هم أعلم الناس بالشريعة ، ونتساءل لماذا لم يتعلم الخضر الشريعة على يد محمد في وهو خاتم الأنبياء والمرسلين ، إذا كانوا يزعمون أنه كان حيا ذلك الوقت ؟ ولماذا لم يحضر السدروس على أيدي الخلفاء الراشدين وهم أعلم الناس بالشريعة بعد رسول الله في ، ولقد قسال أبو حنيفة نفسه دعوا قولي لقول أصحاب رسول الله في فإلهم كانوا أعلم بالتريل ، في إذا كان أبو حنيفة يأمرنا أن نترك قوله لقول رسول الله في وأصحابه الكرام فكيف يترك الخضر المزعوم تعلم الشريعة عن الرسول في وأصحابه ، وينتظر حيا حتى يأتي أبو حنيفة ليتعلم منه الشريعة .. (٢)

فالحكاية – إذن – مكذوبة على الإمام أبي حنيفة ، لأنها تذل مكانته من خاتم الأنبياء والرسل وأصحابه ، بل تحقر من قدره كإمام من الأئمة المشهود لهم بالخير والصلاح والتقوى ، كما أن الحكاية مكذوبة أيضا على الخضر التَّلِيَّةُ إذ كيف يليق به هذا التلقي عند القبر وهو نبي من أنبياء الله على أرجح الأقوال .

رابعا: في السنص دليل على أن الخضر التَّلَيِّةُ ما زال حيا و لم يمت ، وهو مخالف لما ذهب إليه جمهور أهل العلم من أن الخضر التَّلِيَّةُ قد مات (٣) .

من هؤلاء العلماء: البخاري وإبراهيم الحربي الذي سئل عن بقائه فقال: " من أحال على غائب لم ينتصف منه ، وما ألقى هذا بين الناس إلا الشيطان " (٤) ، وكذلك ابن الجوزي (٥) حيث حكم على الأحاديث الواردة في حياته بالبطلان ، وقد ألف كتابا مستقلا

<sup>(</sup> ۱) تقديس الأشخاص في الفكر الصوفي ، عرض وتحليل على ضوء الكتاب والسنة ، لمحمد أحمد لوج ، ط ۱ الرياض ( دار الهجرة ١٤١٦هــــ) ٣٨٦/١ .

<sup>(</sup>٢) انظر: الفكر الصوفي في ضوء الكتاب والسنة ص١٣٨.

<sup>(</sup>٣) انظر: الجامع لأحكام القرآن ٤١/١١ .

<sup>( &</sup>lt;sup>٤ )</sup> انظر : المرجع نفسه .

<sup>(°&</sup>lt;sup>)</sup> انظر : الموضوعات ٩٩/١ . وتفسير روح المعاني ٣٢٠/١٥



في الموضوع أورد فيه أدلة دامغة على موت الخضر ، والقاضي أبو بكر بن العربي (١) وأبو حيان الأندلسي (٢) ، وشيخ الإسلام ابن تيمية حيث قال : " والصواب الذي عليه محققو العلماء أن إلياس والخضر ماتا " (٣) .

وأدلة القائلين بموت الخضر الطِّيِّكُمْ كثيرة منها:

1- قوله تعالى : ﴿ وَمَا جَعَلْنَا لِبَشَرِ مِن قَبْلِكَ الْخُلْدَ أَفَايْن مِتَ فَهُمُ الْحَالِدُونَ ﴾ (<sup>3)</sup> نقل ابن كثير عن ابن الجوزي قوله: "فالخضر إن كان بشرا فقد دخل في هذا العموم لا محالة ، ولا يجوز تخصيصه منه إلا بدليل صحيح " ثم قال ابن كثير: "والأصل عدمه حتى يثبت ، ولم يذكر ما فيه دليل على التخصيص عن معصوم يجب قبوله " (°).

٢ - قول على رأس مائة سنة
 ١٠ - قول على رأس مائة سنة
 ١٠ - منها لا يبقى ممن هو على ظهر الأرض أحد (١) (١) .

وَلَمَا سَئُلُ البِخَارِي عَنِ الْحَضَرِ وَإِلْيَاسِ هُلَ هُمَا حَيَانٌ ؟ قَالَ : "كَيْفَ يَكُونَ هَذَا وَقَدَ قَالَ النِّبِي ﷺ : أَرَأَيْتَكُم .. فَذَكَرِهُ " (٧) .

٣- قوله على يوم بدر: ( اللهم إن تملك هذه العصابة لا تعبد في الأرض ) ( ( ) .

قال ابن القيم: " سئل عنه شيخ الإسلام ابن تيمية فقال: لو كان الخضر حيا لوحب عليه أن يأتي النبي الله ويجاهد بين يديه ويتعلم منه ، وقد قال النبي الله يوم بدر: «الله أن تقلك هذه العصابة . فذكر الحديث » وكانوا ثلاثمائة وثلاثة عشر رحلا ، معروفين بأسمائهم وأسماء آبائهم وقبائلهم فأين كان الخضر حينئذ ؟ " (٩) .

<sup>(</sup>۱) انظر: الجامع الأحكام ١١/١١.

<sup>(</sup>٢) انظر: البحر المحيط ١٤٧/٦.

<sup>(</sup>٣) منهاج السنة النبوية ٩٧/١ .

<sup>( &</sup>lt;sup>۱</sup> ) سورة الأنبياء ، الآية ( ٣٤ ) .

<sup>(</sup> ٥ ) البداية والنهاية ٣٣٤/١ .

<sup>( &</sup>lt;sup>٦)</sup> أخرجه البخاري في العلم ، باب السمر في العلم ١/٨٥ ( ح١١٦ ) ومسلم في فضائل الصحابة باب (٥٣ ) ١٩٦٥/٤ ( ح٢٥٣٧ ) .

<sup>·</sup> المنار المنيف ص٦٧ .

<sup>( ^ )</sup> أخرجه مسلم في الجهاد والسير ، باب الإمداد بالملائكة في غزوة بدر ١٣٨٣/٣ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> المنار المنيف ص ٦٨ .



ولا شـك أن عدم مجيئه إلى النبي الله لمبايعته والصلاة معه ، والانضمام إلى صفه في الجهـاد في سـبيل الله لمن الأدلة القوية الدالة على موته ، وعلى هذا يكون الخضر صاحب موسى قد مات ، لأنه لو كان حيا للزمه اتباع النبي الله والإيمان به .

ثم استدل بما أخرجه أحمد من طريق مجالد ، عن الشعبي ، عن جابر أن رسول الله عن الشعبي ، عن جابر الله الله عن الشعبي ، عن جابر الله عن التعليم الله أن يتبعني الله أن موسى كان حيا ما وسعه إلا أن يتبعني الله أن رسول الله عن الله عن الله عن الله أن رسول الله عن الله ع

قــال: فإذا كان هذا هو حق موسى ، فكيف لم يتبعه الخضر لو كان حيا ، فيصلي معــه الجمعــة والجماعة ، ويجاهد تحت رايته ، كما ثبت أن عيسى يصلى خلف إمام هذه الأمة ..؟ " (٢) .

وبذلك نصل إلى أن ما ذكر من التقاء الخضر التَّكِينَ وتعلمه من الإمام أبو حنيفة عنالف للعقل والنقل ، وما ذلك إلا حكاية صوفية يريدون منها تمويل الفكر الصوفي ، ولفت أنظار الناس أن الإمام أبا حنيفة – باعتباره من الأئمة الأربعة – كان واحدا من أقطاب الصوفية وهو منهم بريء ، وهو أيضا بريء من هذه الحكاية المفترى عليه .

<sup>(</sup>١) أخرجه الإمام أحمد في المسند ٣٥٠/٥.

<sup>( &</sup>lt;sup>۲)</sup> الزهر النضر في نبأ الخضر ، لابن حــجر العسقلاني ، تعليق سمير حسين حليي ، ط ۱ ، بيروت ( دار الكتب العلمية ١٤٠٨هـــ) ص ٥٠- ٥٢ .



## ٧- الرؤى المنسوبة إلى الإمام أبي حنيفة

"قال أبو عبد الله محمد (١) بن الحسن الشافعي في كتابه " مجمع الأحبار " : رأيت في بعض الكتب أن الإمام أبا حنيفة قال : رأيت رب العزة في المنام تسعا وتسعين مرة (٢) ، فقلت في نفسي : إن رأيت تمام المائة لأسألنه بم ينجو الخلائق من عذابك يوم القيامة ؟ قال : فرأيت تبارك وتعالى فقلت : يا رب حل ثناؤك بم ينجو الخلائق من عذابك يوم القيامة ؟ فقال فقال فقلت : من قال بالغداة والعشي : " سبحان الله الأبدي الأبد ، سبحان الله الواحد الأحد ، سبحان الله الفرد الصمد ، سبحان الله رافع السماء بغير عمد ، سبحان من بسط الأرض على ماء جمد ، سبحان من قسم الرزق و لم ينس أحدا ، سبحان من خلق الخلق وأحصاهم عددا ، سبحان من لم يتخذ زوجة ولا ولدا ، سبحان الذي لم يلد و لم يولد و لم يكن له كفوا أحد نجا من عذابي " (٢) .

# التعليق على النص بالأمور الآتية :

أولا: هــذا الكلام المنسوب إلى أبي حنيفة لا يصح لخلوه من السند، إذ أخبر القائل مسن خلال ما رآه في بعض الكتب، كما لا يصح أيضا من حيث الموضوع، لأن الأدعية المنسوبة إلى الإمام أبي حنيفة التي رئيت في المنام لا يحتج بها في مجال العقيدة والشريعة، وإن كانت تتحدث عن بعض أسماء الله وصفاته، لأن منهج السلف الصالح في أسماء الله وصفاته هو الإيمان بما وصف الله به نفسه في كتابه العزيز، وبما وصفه به رسوله من غير تحريف ولا تعطيل ، ومن غير تكييف ولا تمثيل ، وكلمة " الأبدي الأبد " لم يصف الله به نفسه في وان صحت الكلمة - معنى - فيبقى الكلام في النص ، لأنه وارد عن الرؤية وهي ليست من الوحي الصحيح.

ثانيا: في النص إشارة إلى أحد المصادر عند الصوفية ، وهي الرؤى والأحلام ، حيث يتلقون الشرع – حسب زعمهم – ممن يرونهم يقظة أو مناما ، وهذا مخالف لما اعتقده

<sup>(</sup>۱) هو محمد بن الحسن بن عبد الله الحسيني ، مفسر ، عالم بأصول الفقه ، من شيوخ الشافعية (ت ٧٧٦ هـ) قال ابن عماد : كتب الكثير بخطه نسخا وتصنيفا بخط حسن ، من كتبه " مجمع الأخبار في مناقب الأخيار " مخطوطة بدار الكتب ، انظر : الأعلام ٨٧/٦ .

<sup>( &</sup>lt;sup>۲)</sup> حياة الإمام أبو حنيفة ، للسيد عفيفي ، القاهرة ( المطبعة السلفية ) ص٢٢٨ ، وانظر : شرح كتاب الفقه الأكبر ص٢١٦ .

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> المرجع نفسه ص٢٢٨ .

السلف الصالح من هذه الأمة ، لأن الرؤى والأحلام - عندهم - لا تعتبر دليلا شرعيا ، ولا يحستج بحلا في إشبات العقيدة ، أو في جواز فعل أو ترك ؛ ذلك أن الشرع قد حدد أدلة الأحكام في الكتاب والسنة ، وما دلا عليه من الإجماع والقياس الصحيح ، ولم يجعل من أدلة أحكامه رؤيا شخص من الناس غير المعصومين ، حيث أمر الله على اتباع ما أنزل منه وما أنزله على رسوله في فقال تعالى : ﴿ اتَّبِعُوا مَا أُنزِلَ إِلَيْكُمْ مِن رّبِّكُمْ وَلاَ تَتَّبِعُوا مِن دُونِهِ أَوْلِيَا مَا تَذَكّرُونَ ﴾ (١) وقال تعالى أيضا : ﴿ وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَحُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانتَهُوا ﴾ (١) .

ثم إن منابع الرؤيا متنوعة: منها ما هو روحاني ، ومنها ما هو نفساني ، ومنها ما هو شسيطاني ، لقوله ه : ((الرؤيا ثلاث: فبشرى من الله ، وحديث النفس، وتخويف من الشهيطان (٣) ، ولقوله ه في حديث آخر: ((الرؤيا ثلاث: منها أهاويل من الشيطان ليحزن ابن آدم ، ومنها ما يهم به الرجل في يقظته فيراه في منامه ، ومنها جزء من ستة وأربعين جزءا من النبوة (١) .

والـــتمييز بين هذه الأنواع الثلاثة لا يمكن إلا بميزان الشرع ؛ فالرؤيا الصادقة ، هي من دلائل الهداية ، وهي من الله في خاصة ، ورؤيا الأنبياء وحي ، وهي حق لأن الوحي لا يدخله خلل ، لأنه محفوظ من الشيطان ، وهذا باتفاق الأمة (٥) .

وقـال الإمام الشاطبي في هذا الموضوع: " وأضعف هؤلاء (أي المبتدعة) احتجاجا قوم استندوا في أخذ الأعمال إلى المنامات، وأقبلوا وأعرضوا بسببها، فيقولون: رأينا فلانا الـرجل الصالح (أي في المنام) فقال لنا: اتركوا كذا واعملوا كذا وكذا، ويتفق مثل هذا كـثيرا للمتمرسين برسم التصوف، وربما قال بعضهم: رأيت النبي في النوم، فقال لي كذا وأمرني بكذا، فيعمل بها ويترك بها معرضا عن الحدود الموضوعة في الشريعة وهو خطأ ، لأن الـرؤيا من غير الأنبياء لا يحكم بها شرعا على حال، إلا أن تعرض على ما في أيدينا

 <sup>(</sup>۱) سورة الأعراف ، الآية (۳) .

 <sup>(</sup>۲) سورة الحشر ، الآية (۲) .

<sup>(</sup>٢) صحيح سنن ابن ماجة في الرؤيا ، باب الرؤيا ثلاث ٢٧٦/٣ (٣١٦٨) .

<sup>(</sup>٤) صحيح سنن ابن ماجة في الرؤيا أيضا ٢٧٦/٣ ( ٣١٦٩ ) .

<sup>(</sup>٥) انظر: موقف الإسلام من الإلهام والكشف والرؤى ... للقرضاوي ص١٢٥ - ١٢٥ .



مــن الأحكام الشرعية ، فإن سوغها عمل بمقتضاها ، وإلا وجب تركها والإعراض عنها ، وإنما فائدتما البشارة أو النذارة خاصة ، وأما استفادة الأحكام فلا .

كما يحكى عن الكناني - رحمه الله- قال: رأيت النبي في المنام فقلت: ادع الله ألا يميت قلبي ، فقال: "قل كل يوم أربعين مرة: يا حي يا قيوم لا إله إلا أنت ". فهذا كلام حسن لا إشكال في صحته ، وكون الذكر يحي القلب صحيح شرعا ، وفائدة الرؤيا التنبيه على الخيير ، وإنما يبقى الكلام في التحديد بالأربعين ، وإذا لم يوجد على اللزوم استقام " (١).

فلو رأى في النوم قائلا يقول: إن فلانا سرق فاقطعه ، أو عالم فاسأله ، أو اعمل بما يقــول لك ، أو فلان زبى فحده وما أشبه ذلك. لم يصح له العمل ، حتى يقوم له الشاهد في اليقظة ، وإلا كان عاملا بغير شريعة ، إذ ليس بعد رسول الله الله على وحي (٢) .

وجملة القول: إن الرؤى والأحلام لا يحتج بما في تقرير عقيدة ولا شريعة ، ولا تكفي السنجاة في الآخرة من عذاب الله على بمجرد الأذكار – بصيغة واحدة – يقرأها الإنسان في الغداة والعشي ما لم يكن معه الإيمان والتقوى والعمل الصالح ، مع توفر شروط قبول الأعمال وهما: الإخلاص والموافقة لكتاب الله على وسنة رسوله على .

فالأذكار المنسوبة إلى الإمام أبي حنيفة هي نوع من الأذكار التي تدخل ضمن التشريعات الصوفية ، والتي بثها مشايخهم على أتباعهم ، فاستبدلوها بالأذكار النبوية الثابتة وانحرفوا عن الطريق الصحيح ، وعن العقيدة الصحيحة .

قــال شيخ الإسلام ابن تيمية في هذا الصدد: "ومن أشد الناس عيبا من يتخذ حزبا ليــس بمأثور عن النبي الله وإن كان حزبا لبعض المشايخ، ويدع الأحزاب النبوية التي كان يقولها سيد بني آدم، وإمام الخلق وحجة الله على عباده " (٣).

ثالــــ ثانـــ ثانص كلام عن رؤية الله في المنام ، وهي قضية اتفق الصحابة رضوان الله عليه على حوازها ووقوعها ، لورود الأدلة على ذلك حيث روى أهل العلم حديثا من طرق كثيرة أنه في رأى ربه في المنام ، فعن ابن عباس رضي الله عنهما

<sup>(</sup>١) انظر: الاعتصام للشاطبي ٢٦٠/١.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> انظر : المرجع نفسه .

<sup>(&</sup>lt;sup>۳)</sup> مجموع فتاوى شيخ الإسلام ۲۲/۵۲۰ .

أن السنبي على قال: "رأيت ربي في أحسن صورة فقال: يا محمد! قلت: لبيك وسعديك قسال: فسيم يختصم الملأ الأعلى ؟ قلت: يا رب لا أدري ، قال: فوضع يده بين كتفي فوحسدت بردها بين ثديي فعلمت ما بين المشرق والمغرب ، فقال: يا محمد! قلت: لبيك ربي وسسعديك أ، قسال: فيم يختصم الملأ الأعلى ؟ قال قلت يا رب في الكفارات: المشي عسلى الأقدام إلى الجماعات ، وإسباغ الوضوء على المكاره ، وانتظار الصلاة بعد الصلاة ، من حافظ عليهن عاش بخير ومات بخير ، وكان من ذنوبه كيوم ولدته أمه "() ()

قال الدكتور أحمد بن ناصر الحمد معلقا: " في الحديث دليل على رؤية محمد الله الله الله الله الله الله إنما يعني رؤية المنام المه مناما .. والذي نقل عن الإمام أحمد من إثبات رؤية النبي الله الله الله الله الله الله الله عن ذلك فقال : رآه فإن رؤيا الأنبياء حق ، وكان لفظ أحمد كلفظ ابن عباس رضي الله عنهما ، هذا في حق النبي الله عنها الله عنه الله عنه

ويجوز لغيره من المؤمنين رؤيته في المنام ومخاطبته ، واستدل الدكتور أحمد بقول شيخ الإسلام ابن تيمية (٢) حيث قال رحمه الله : " وقد يرى المؤمن ربه في المنام في صورة منتزعة على قدر إيمانه ويقينه ، فإذا كان إيمانه صحيحا لم يره إلا في صورة حسنة ، وإذا كان في إيمانه نقص رأى ما يشبه إيمانه ، ورؤيا المنام لها حكم غير رؤيا الحقيقة في اليقظة ، ولها تعبير وتأويل لما فيها من الأمثال المضروبة للحقائق " (٣) .

وعقب شيخ الإسلام موضحا: "..ولكن لا بد أن تكون الصورة التي رآه فيها مناسبة ومشابحة لا اعتقاده في ربه ، فإن كان إيمانه واعتقاده مطابقا أتى من الصور وسمع من الكلام ما يناسب ذلك ، وإلا كان بالعكس .

قال بعض المشايخ: إذا رأى العبد ربه في صورة كانت تلك الصورة حجابا بينه وبين الله ، وما زال الصالحون وغيرهم يرون رجم في المنام ويخاطبهم ، وما أظن عاقلا ينكر ذلك ، فإن وجود هذا مما لا يمكن دفعه ، إذ الرؤيا تقع للإنسان بغير احتياره وهذه مسألة معروفة ، وقد ذكرها العلماء من أصحابنا وغيرهم في أصول الدين ،وحكوا عن طائفة من المعتزلة وغيرهم إنكار رؤية الله والنقل بذلك متواتر عمن رأى ربه في المنام ، ولكن لعلهم

<sup>(</sup>۱) كتاب التوحيد ، لابن خزيمة ص٢١٧ - ٢١٨ .

<sup>( &</sup>lt;sup>۲)</sup> رؤية الله تعالى وتحقيق الكلام فيها ، د/ أحمد بن ناصر الحمد ، ط١ معهد البحوث العلمية وإحياء التراث الإسلامي بجامعة أم القرى ١٤١١ هـ. . ص١٧٦ .

<sup>(</sup>٣) مجموع فتاوى شيخ الإسلام ٣٩٠/٣ ، وانظر : شرح الفقه الأكبر ص١١٣٠ .



قالوا لا يجوز أن يعتقد أنه رأى ربه في المنام ، فيكونون قد حعلوا مثل هذا من أضغاث الأحلام ، ويكون من فرط سلبهم ونفيهم نفوا أن تكون رؤية الله في المنام رؤية صحيحة كسائر ما يرى في المنام ، فهذا مما يقوله المتجهمة وهو باطل ومخالف لما اتفق عليه سلف الأمة وأئمتها . بل ولما اتفق عليه عقلاء بني آدم ، وليس في رؤية في المنام نقص ولا عيب يتعلق به في ، وإنما ذلك بحسب حال الرائي وصحة إيمانه وفساده واستقامة حاله وانحرافه ، وقول من يقول : ما خطر بالبال أو دار في الخيال فالله بخلافه ، ونحو ذلك إذا حمل على مثل هذا كان محملا صحيحا ، فلا نعتقد أن ما تخيل للإنسان في منامه أو يقظته من الصور أن الله في نفسه مثل ذلك " (١) .

ونصل بذلك إلى أن رؤية الله ﷺ في المنام ومخاطبته من عباده المؤمنين لا غبار عليها، فهمي حائيزة لهميم ، ولكن الرؤيا المنامية والأذكار المنسوبة إلى الإمام أبي حنيفة ليست بصحيحة ، بل هي نوع من الأوراد والرؤى التي تدخل ضمن التشريعات الصوفية .

<sup>.</sup> (1) بيان تلبيس الجهمية في تأسيس بدعهم الكلامية لشيخ الإسلام  $(1)^{1}$  .



#### ٣- الهواتف المنسوبة إلى الإمام أبي حنيفة

ذكر ملاعلي القاري بعض مناقب أبي حنيفة فقال: "وكان يقوم كل الليل وسمع هاتف في الكعبة أن يا أبا حنيفة ألحلصت حدمتي وأحسنت معرفي فقد غفرت لك ولمن تبعك إلى قيام الساعة ". وفسر ذلك القاري قائلا: "وفي آخر حزانة المفتين أنه حكى أن أب حنيفة لما حج حجة الوداع ودخل الكعبة وقام بين العمودين على رجله اليمني حتى قرأ نصف القرآن ، وركع وسجد ثم قام على رجله اليسرى ، وقد وضع قدمه اليمني على ظهر رجله اليسرى حتى قرأ القرآن ، فلما سلم بكى وناجى وقال: إلهي ما عبدك هذا العبد الضعيف حتى عبادتك ، ولكن عرفك حق معرفتك فهبه نقصان عبادته لكال معرفته ، الضعيف من جانب البيت قد عرفت وأخلصت المعرفة ، وخدمت وأحسنت الخدمة ، فقد غفرناك ولمن تبعك وكان على مذهبك إلى قيام الساعة " (١) .

### التعليق على النص بما يلي:

أولا: في النص رائحة من روائح المتصوفة الذين يعتبرون الهواتف وهي الأصوات التي يسمعها الشخص ولا يرى قائلها ، وهي مما لبس على الصوفية به ، حيث حعلوها من المصادر في التلقي عند هؤلاء القوم ، وبنوا عليها بعضا من معتقداتهم وأعمالهم .

ولا شك أن هذا مخالف لما ذهب إليه أهل الحق من هذه الأمة ، حيث كان مصدرهم كتاب الله ، وسنة رسوله الله الصحيحة ، وإجماع السلف الصالح .

ثانيا: إذا نظرنا في النص أيضا فإنه بعيد عن روح تعاليم ديننا الحنيف ؛ لأن الإسلام ديننا : إذا نظرنا في النص أيضا فإنه بعيد عن روح تعاليم ديننا الحنيف ؛ لأن الإسلام دين يسر ، فلا يكلف نفسا إلا وسعها ، ولم يأمر أن يعذب الإنسان نفسه ، كما أنه لم يحث على الشخص أن يصلي ويقف على رجل واحدة طول الليل ، لأن هذا العمل ما أنزل الله به من سلطان ، فهو من بدع الصوفية ، بل هو من تلاعب الشيطان بهم ، فليس الله بحاجة أن يتقرب الشخص إليه على هده الطريقة الصعبة ، وليس بها سبب الوصول إلى محبة الله ومرضاة الله على قال تعالى هو أحْتَبَاكُمْ وَمَا حَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدِّينِ مِنْ حَرَجٍ الله وإنما يرضى الله عن المؤمنين إذا عبدوا الله على كما أمرهم الله ورسوله .

<sup>(</sup>١) شرح عين العلم أوزين الحلم ، لملا على القاري ، بيروت ( دار المعرفة ) ١/٥٠.

<sup>(</sup>٢) سورة الحج ، الآية ( ٧٨ ) .



وروى أيضا عنه حيث يقول: "قعدت ليلة في محرابي فمددت رحلي ، فهتف بي هاتف ؛ من يجالس الملوك ينبغي أن يجالسهم بحسن الأدب " (٢) .

ولما سئل إبراهيم بن أدهم كيف بدؤك ؟ قال : "كان أبي من ملوك حراسان وكنت شابا ، فركبت إلى الصيد فحرجت يوما على دابة لي ومعي كلب ، فأثرت أرنبا أو ثعلبا ، فبينا أنا أطلبه إذ هتف بي هاتف لا أراه ، فقال : يا إبراهيم ألهذا خلقت أم أمرت ؟ ففزعت ووقفت ، ثم عدت فركضت الثانية ، ففعل بي مثل ذلك ثلاث مرات ، ثم هتف بي هاتف من قربوس السرج والله ما لهذا خلقت ولا بهذا أمرت . قال : فترلت فصادفت راعيا لأبي يرعى الغنم فأخذت جبته الصوف .. " (٣) .

ففي هذا النص تصريح من أبي إسحاق أنه سمع الهاتف و لم يره ، وهو الذي دله على الطريق فالتزم به ، وهذا ليس بغريب على الصوفية الذين جاءوا بعده !

وروى أحمد بن محمد بن أبي سعدان ، وهو من أصحاب الجنيد والنوري قوله: " من سمع بأذنه حكيى ، ومن سمع بقلبه وعى ، ومن عمل بما يسمع هدى واهتدى " (٤٠) . والهواتف من سماع الأذن .

وعلى ذلك نفهم من كلامهم ألهم كلما أخطأوا هتف بهم هاتف ليردهم إلى الطريق الصحيح ، وهذا قدريب من حالة الأنبياء (عليهم الصلاة والسلام) حيث إن الوحي يوجههم إن ارتكبوا محظورا مع ألهم معصومون من الخطأ .

<sup>(</sup>۱) شطحات الصوفية ص١٢٨ .

<sup>(</sup>۲) المرجع نفسه ص ۱۶.

<sup>(</sup>r) طبقات الصوفية ص ٣٠.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> طبقات الصوفية ص ٤٢١ .



أما الأولياء فليسوا بمعصومين كما هو مذهب أهل السنة والجماعة ؛ بل قد وقع أولياء الصوفية في الشرك والمعاصي ، فالصوفية حين جعلوا الهواتف من مصادر تلقيهم الشرع - حسب زعمهم - رفعوا منازلهم إلى مترلة الأنبياء (عليهم الصلاة والسلام) وهذا مانقض للعقيدة الصحيحة ، وغير حائز في الشرع . فالأنبياء لم يتلقوا الهواتف وإنما يتلقون الوحي من عند الله العليم الخبير .

وهذا نصل إلى أن الهواتف المنسوبة إلى الإمام أبي حنيفة ليست صحيحة لألها مناقضة لما ذهب إليه أهل السنة والجماعة ، كما أن العمل الشاق المنسوب إليه ليس بصحيح أيضا لمخالفته لتعاليم دينا الحنيف ، لأننا لم نأثر من كلام الإمام أبي حنيفة ، ولا من كلام أصحابه الأخيار الذي يحث على ذلك ، وهل من الشرع ختم القرآن كل ليلة كما رويت عن الإمام أبي حنيفة ؟ .



#### ٤ - العبادة المنسوبة إلى الإمام أبي حنيفة

قال الخطيب البغدادي:

1-" أحسرنا على بسن المحسن المعدل حدثنا أبو بكر أحمد بن محمد بن يعقوب الكاغدي حدثنا أبو محمد بن عبد الله بن محمد بن يعقوب بن الحارث الحارثي البخاري حدثنا أحمد بن الحسين البلخي حدثنا حماد بن قريش قال: سمعت أسد بن عمرو يقول: صلى أبو حنيفة فيما حفظ عليه صلاة الفحر بوضوء صلاة العشاء أربعين سنة ، فكان عامة السليل يقسرأ جميع القرآن في ركعة واحدة ، وكان سمع بكاؤه بالليل حتى يرحمه حيرانه ، وحفظ عليه ختم القرآن في الموضع الذي توفي فيه سبعة آلاف مرة " (١) .

وقال الخطيب أيضا:

٧- "أحبرنا الحسين بن علي بن محمد المعدل حدثنا القاضي أبو نصر محمد بن سهل النيسابوري حدثنا أحمد بن هارون الفقيه حدثني محمد بن المنذر بن سعيد الهروي حدثنا محمد بن سهل بن منصور المروزي قال حدثني أحمد بن إبراهيم قال سمعت منصور بن هاشم يقول : كنا مع عبد الله بن المبارك بالقادسية إذ حاءه رحل من أهل الكوفة فوقع في أبي حنيفة فقال له عبد الله : ويحك أتقع في رجل صلى خمسا وأربعين سنة خمس صلوات على وضوء واحد ، وكان يجمع القرآن في ركعتين في ليلة " (٢) .

#### التعليق:

إذا نظرنا في الرواية الأولى من حيث الإسناد فيه مجاهيل ، لأن كتاب الجرح والتعديل لم يتكلم عنهم ، ولم أعثر على ترجمة حماد بن قريش ، وكذلك أحمد بن الحسين البلخي ، وعلى بن المحسن المعدل ، أما أبو عبد الله بن محمد بن يعقوب ابن الحارث الحارثي (ت عد عد فقد ضعفه أبو زرعة – أحمد بن الحسين الحافظ – كما ضعفه الذهبي ، والهمه الخطيب البغدادي بالكذب ووضع الأسانيد ، والذي دعاهم لتضعيفه أنه كثير التدليس (٢) .

<sup>(</sup>۱) تاریخ بغداد ۳۰٤/۱۳ .

<sup>( &</sup>lt;sup>۲ )</sup> المصدر نفسه ۱۳ /۳۰۰ .

<sup>(</sup>٣) انظر: لسان الميزان ٣٤٨/٣، وميزان الاعتدال ٢٩٦/٢- ٤٩٧، وتاريخ بغداد ١٢٦/١، وشذرات الذهب ٣٥٨/٣، وسير أعلام ٢٥/١٥.



أما الرواية الثانية ففي إسنادها مجاهيل أيضا وضعاف ، لأن أحمد بن إبراهيم مجهول ليس في الرواة عن ليس في الرواة عن عبد الله بن المبارك ، وكذلك لم أعثر على ترجمة بعض الأسانيد في الرواية .

وبهذا يتضح لنا أن الرواية المنسوبة إلى الإمام أبي حنيفة لا تصح من حيث السند.

وأما من حيث المتن والموضوع - في الروايتين - ففيه مبالغة في الدين ، وهي مرفوضة في تعاليم ديننا الحنيف ، إذ كيف حمَّل أبو حنيفة نفسه بالمشقة خلال أربعين عاما في الصلاة والقيام دون أن ينام من صلاة العشاء إلى صلاة الفحر .

وأستبعد أن يعمل أبو حنيفة مثل هذه العبادة ، وهو عَلمٌ من أعلام السلف الصالح ، قريب من عهد النبوة والرسالة ، ولم نعثر على أثر من الرسول فل ولا من أصحابه الكرام ألهم لم يناموا في الليل خلال أربعين سنة ؛ بل عثرنا ما يناقض ذلك حينما جاء ثلاثة نفر إلى رسول الله فل فأنكر عليهم رسول الله فل مبالغتهم في القيام والصيام وترك النكاح ، بل قال لهم الرسول فل أما إني أحشاكم لله ولكني أقوم من الليل وأنام وأصوم وأفطر وأتزوج النساء (١).

وبذلك أقول: إن الرواية باطلة سندا ومتنا ، وخاصة في الحكاية الثانية فهي بعيدة عن الصحة ؛ بل هي مستحيلة إذ كيف يستطيع الإنسان أن يصلي خمسا وأربعين سنة خمس صلوات على وضوء واحد ؟ لا يحدث بنوم ولا بول ولا غائط ولا ريح! وهذه الاستحالة في العقل والنقل لدليل آخر على صحة ما أثبتناه من أن الإمام أبا حنيفة بريء من طريق العبادة المنسوبة إليه ، وهي المبالغة والتشدد في الدين .

وهـذه ليست من عمله – رحمه الله – وإنما هي عقيدة أو بدعة من بدع المتصوفة ، أو مبالغة من المبالغات التي تكثر في كتب المناقب .

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> سبق تخریجه ، انظر : ص ۲۸ .



### ٥ الملامة المنسوبة إلى الإمام أبي حنيفة

قال الهجويري: "ومدون لدى العلماء أن في عهد أبي جعفر المنصور فكروا في أن ينصبوا رجلا من بين أربعة قاضيا ، أولهم: الإمام الأعظم أبو حنيفة ، وثانيهم: سفيان ، وثالثهم: مسعر بن كدام ، ورابعهم: شريك رحمة الله عليهم .

وكان هاؤلاء الأربعة من فحول علماء الدهر ، وبعثوا رسولا لإحضارهم جميعا ، وأثاناء سايرهم في الطريق قال أبو حنيفة سأتفرس في كل منا فراسة في ذهابنا هذا قالوا : يستصوب ، قال : أنا أدفع عن نفسي في هذا القضاء بحيلة ، ويفر سفيان ، ويتصنع مسعر الجنون ، ويصير شريك قاضيا .

وفر سفيان في الطريق ، ولجأ إلى سفينة وقال : حبئوني لأهم يريدون قطع رأسي ، فأخفاه الملاح ، وحمل الثلاثة إلى المنصور ، فقال أولا لأبي حنيفة : ينبغي أن تتولى القضاء ! فقال : يا أمير المؤمنين أنا رحل غير عربي ومن موالي العرب ، ولا يرضى سادات العرب بحكمي ، فقال أبو جعفر : هذا العمل لا يتعلق بالنسب ، وينبغي له العلم وأنت مقدم عالماء الزمان ، فقال : أنا لا أليق لهذا العمل ، وفي هذا القول إذ قلت : لا أليق لا يخرج عن اثنين : إن قلت الصدق فقد قلت لنفسي لا أليق ، وإذا كذبت فالكاذب لا يليق للقضاء بين المسلمين ، وأنت لا تجيز أن تأتي بكاذب وتجعله حليفتك ، وتكل إليه أموال المسلمين وفروجهم وأنت خليفة الله قال هذا ونجا .

وعندئذ تقدم مسعر بن كدام وأمسك بيد الخليفة وقال لـــه: كيف حالك وأولادك ؟ وكيف حال دوابك ؟ فقال الخليفة : أخرجوه فإنه مجنون .

وقالوا لشريك: يجب أن تتولى القضاء فقال: أنا رحل سوداوي ورأسي خفيف، فقال له المنصور: عالج نفسك بالعصائد الموافقة والأنبذة المثلثة ليكتمل عقلك، وعندئذ أسند القضاء إلى شريك، وقاطعه أبو حنيفة في ولم يكلمه قط. وهذه علامة على كمال حالمه لمعنيين: أولهما: صدق فراسته في كل منهم، وثانيهما: سلوكه طريق السلامة وصحة الملامة وإقصائه الخلق عن نفسه، وعدم الاغترار بجاههم".

ثم قال الهجويري: "وهذه الحكاية دليل قوي على صحة الملامة ، إذ أقصى هؤلاء الشيوخ الثلاثة الكبار أنفسهم عن الخلق بالحيلة ، واليوم لا ينظر جملة العلماء إلى هذا الجنس من المعاملة ، لأنهم ركنوا إلى أهوائهم ، ونفروا من طريق الحق ، وجعلوا ديار الأمراء فيلتهم



وصيروا دور الظلمة بيتهم المعمور ، وجعلوا بساط الجبابرة موازيا لمترلة قاب قوسين أو أدنى وينكرون كل ما يخالف هذه المعاني " (١) .

# التعليق على النص بما يلي:

نفهم من خلال النص السابق أن الهجويري نسب إلى الإمام أبي حنيفة قضية الملامة والفراسة ، وهما من موضوعات التصوف .

لا شك أن هذه الحكاية أوردها الهجويري تدعيما لمعتقدات الصوفية ، وإيهام الناس بان الإمام أبا حنيفة كان واحدا منهم ، وهذا مالا أقبله إن أراد الهجويري ذلك ، لأن الملامة قضية ظهرت في القرن الثالث الهجري بعد قرن واحد من وفاة الإمام أبي حنيفة ، كما أستبعد أن تنسب الملا متية إلى أبي حنيفة بعد أن تبلور بعض مفاهيمها لدى الصوفية بأنه النفاق ، وهذا مالا ينبغي أن يلصق بإمام من الأئمة الأحيار .

أما الملامة – التي يعنيها – الهجويري فهي قضية صوفية ، وأهل الملامة فرقة صوفية ظهرت في النصف الثاني من القرن الثالث الهجري بمدينة نيسابور بخراسان ، وقد أطلق الهجويري على هذه الفرقة اسم " الفرقة القصارية " أو " الحمدونية " نسبة إلى حمدون القصار (ت ٢٧١) (٢) ، ووصفه السلمي بأنه شيخ أهل الملامة بنيسابور ، ومنه انتشر مذهب الملامة (٣) ، وأساسه يقوم على الملامة .

يقول أبو حفص الحداد موضحا حالهم: " أهل الملامة قوم قاموا مع الحق تعالى على حفظ أوقام أبو حفص الحداد موضحا حالهم، فلاموا أنفسهم على جميع ما أظهروا من أنواع القرب والعبادات، وأظهروا للخلق قبائح ماهم فيه، وكتموا عنهم محاسنهم، فلامهم الخلق على ظواهرهم، ولاموا أنفسهم على ما يعرفونه من بواطنهم.

<sup>(</sup>۱) كشف المحجوب ۳۰۳/۱ . ۳۰۶

<sup>(</sup>۲) المصدر نفسه ۲۰۹/۱ .

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> طبقات الصوفيّة ص ١٢٣ .



وقد وصفهم ابن عربي بألهم في أعلى درجات السالكين (١) ، ووقف السهروردي مسنهم موقفا وسطا فهو يصف الملامتي بالإخلاص والصدق ، ولكنه يضع الصوفي في مرتبة أعلى ، ويصفه بأنه المخلص الخالص (٢) .

أما ابن الجوزي فقد انتقد منهم فوصفهم بألهم أسقطوا جاههم عند الله تعالى لمخالفة الشرع (٣) .

وأما شيخ الإسلام ابن تيمية فقد قسم الملامية إلى قسمين :

١ - ملاميــة يفعلون ما يحبه الله ورسوله ، ولا يخافون لومة لا ئم في ذلك ، وهؤلاء
 هم أهل الملام المحمود .

٢- وملامية يفعلون ما يبغضه الله ورسوله ، ويصرون على الملام في ذلك والصبر
 عليه ، وهؤلاء هم أهل الملام المذموم .

وقال: " وبها الله ورسوله ، ولا يخصل الفرق بين الملامية الذين يفعلون ما يحبه الله ورسوله ، ولا يخافون لومة لائم في ذلك ، وبين الملامية الذين يفعلون ما يبغضه الله ورسوله ويصبرون على الملام في ذلك " (٤) .

قــال ابــن القــيم: " ولا تنافي بين هذه الأقوال ، فإن الناظر متى نظر في آثار ديار المكذبــين ومــنازلهم ، وما آل إليه أمرهم أورثه فراسة وعبرة وفكرة . وقال تعالى في حق

<sup>(</sup>١) الفتوحات المكية ٣/٣ .

<sup>(</sup>۲) عوارف المعارف ص ۵۶ .

 $<sup>\</sup>cdot$  البيس إبليس ص  $^{(r)}$ 

<sup>(</sup>٤) مجموع فتاوى شيخ الإسلام ٦١/١ .

<sup>(°)</sup> سورة الحجر ، الآية ( ٧٥ ) .



المنافقين : ﴿ وَلَوْ نَشَاءُ لِأَرَيْنَاكُهُمْ فَلَعَرَفْتَهُمْ بِسِيمَاهُمْ وَلَتَعْرِفَنَّهُمْ فِي لَحْنِ الْقَوْلِ ﴾ (١) فالأول : فراسة النظر والعين ، والثاني : فراسة الأذن والسمع " (٢) . والفراسة قد قسمها ابن أبي العز الحنفي إلى ثلاثة أنواع :

فراسة إيمانية ، وسببها نور يقذفه الله في قلب عبده ، وحقيقتها أنها خاطر يهجم على القلب بنفي ما يضاده ، يثب على القلب كوثوب الأسد على الفريسة ، ومنها اشتقاقها ، وهذه الفراسة على حسب قوة الإيمان ، فمن كان أقوى إيمانا فهو أحد فراسة .

وفراسة رياضية ، وهي التي تحصل بالجوع والسهر والتحلي ، فإن النفس إذا تجردت عن العوائق صار لها من الفراسة والكشف بحسب تجردها ، وهذه فراسة مشتركة بين المؤمن والكافر ، ولا تسدل على إيمان ولا على ولاية ، ولا تكشف عن حق نافع ولا عن طريق مستقيم ، بل كشفها من جنس فراسة الولاة وأصحاب عبادة الرؤساء والأظناء ونحوهم .

وفراسة حلقية ، وهي التي صنف فيها الأطباء وغيرهم ، واستدلوا بالخلق على الخُلُق لما بينهما من الارتباط ، الذي اقتضته حكمة الله .

ويقول عمرو بن نجيد: كان شاه الكرماني حاد الفراسة لا يخطئ ، حيث كان يقول : مــن غض بصره عن المحارم ، وأمسك نفسه عن الشهوات ، وعمر باطنه بالمراقبة وظاهره باتباع السنة ، وتعود أكل الحلال لم تخطئ فراسته .

ويقــول أحمد بن عاصم الأنطاكي : إذا جالستم أهل الصدق فجالسوهم بالصدق ، فإنهم جواسيس القلوب ، يدخلون في قلوبكم ويخرجون من حيث لا تحتسبون .

أما الجنيد فقد تكلم على الناس يوما ، فوقف علي شاب نصراني مستنكرا فقال : أيها الشيخ ما معنى قول النبي الله الله التقوا فراسة المؤمن فإنه ينظر بنور الله الله فأطرق الجنيد ، ثم رفع رأسه إليه وقال : أسلم ، فقد حان وقت إسلامك ، فأسلم الغلام (٤) .

 <sup>(</sup>۱) سورة محمد ، الآية ( ۳۰ ) .

<sup>(</sup>۲) مدارج السالكين ۲/۲٥٤ .

<sup>(&</sup>lt;sup>٣)</sup> انظر : شرح العقيدة الطحاوية ص ٥٠٣ ، ومدارج السالكين ٢/٥٣ - ٤٥٦ .

<sup>(</sup>٤) انظر: الرسالة القشيرية ص٢٣٤ - ٢٣٥ ، ومدارج السالكين ٤٥٤/٢ .



إذن فالفراسة المنسوبة إلى الإمام أبي حنيفة كانت معروفة عند سلف هذه الأمة ، ليست عند الصوفية المتقدمين فحسب ، بل حتى عند الصحابة الكرام ، حيث "كان الصديق في أعظم الأمة فراسة ، وبعده عمر بن الخطاب في ، ووقائع فراسته مشهورة ، فإنه ما قال لشيء " أظنه كذا " إلا كان كما قال ، ويكفي في فراسته : موافقته ربه في المواضع المعروفة " ففراسة الصحابة رضوان الله عليهم أصدق الفراسة (١) .

وبذلك أقول: إن تأييد الله ونصرته ليست ببعيد على من أكرمهم الله على من عباده المؤمنين المخلصين نتيجة استقامتهم على الطريق المستقيم، وملازمتهم لتقوى الله في كل حال من أحوالهم، وفي كل شأن من شئولهم، لقوله في : ﴿ وَمَن يَّتَقِ الله يَحْعَلْ لَهُ مَخْرَجًا . وَيَرْزُقُهُ مِنْ حَيْثُ لاَ يَحْتَسِبُ ﴾ (٢) وقوله في : ﴿ إِن تَتَّقُوا الله يَحْعَلْ لَكُمْ فُسِرْقَانًا ﴾ (٣) وقوله في : ﴿ إِن تَتَّقُوا الله يَحْعَلْ لَكُمْ فُسِرْقَانًا ﴾ (٣) وقوله الله يَحْوَفُ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَحْزَنُونَ . الَّذِينَ أَمْنُوا وَكَانُوا يَتَّقُونَ . لَهُمُ الْبُشْرَى فِي الْحَيَاةِ اللهُ لاَ خَوْفِي الآخِرَةِ ﴾ (٤) .

ولقوله على فيما يرويه عن ربه على: ". وما تقرب إلى عبدي أحب إلى مما افترضته على م الله على الله على الله على الله على الله على الله عبدي يتقرب إلى بالنوافل حتى أحبه ، فإذا أحببته كنت سمعه الذي يسمع به ، وبصره الذي يبصر به ، ويده التي يبطش بها ، ورجله التي يمشي بها ، ولئن سألين المعاذبي الأعيذنه .. " (°) .

<sup>(</sup>۱) انظر: مدارج السالكين ٢/٥٥/ .

<sup>(</sup>۲<sup>)</sup> سورة الطلاق ، الآيتان (۲-۳) .

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> سورة الأنفال ، الآية ( ٢٩ ) .

<sup>(</sup>٤) سورة يونس ، الآيات ( ٦٢– ٦٤ ) .

<sup>(</sup>٥) سبق تخريجه في ص ١٥٥ .



#### المبدث الرابع

# موقف بعض تلامدته من التحوف

### عبد الله بن المبارك (ت ١٨١هـ)

تفقه ابن المبارك على أبي حنيفة ، وأخذ عنه علما غزيرا ، وبدا ذلك في ترجمته حيث كان من كبار تلامذته .

وقد كان ابن المبارك شديد الإعجاب بعلم أستاذه أبي حنيفة وعقله وتقواه ، ولذلك كان لا يزال يذكر أبا حنيفة وفقهه وورعه ، وعقله وزهده ، ويدافع عنه ، بل ويرد عنه أقلوال المتحاملين والشائنين ، حتى قال يحي بن معين : ما سمعت أحدا يصف أبا حنيفة ويذكره به من الخير (۱) ، وذلك أنه كان كثير التحدث عنه ، فمن أقواله في فقهه :

" ما رأيت في الفقه مثل أبي حنيفة ، وما رأيت أحدا قط تكلم في الفقه أحسن من أبي حنيفة " (٢) .

وكــان يقول في عقله وورعه : ما رأيت رجلا أعقل منه ، وما رأيت أورع من أبي حنيفة قد حرب بالسياط والأموال <sup>(٣)</sup> .

ويقول في زهده وتقواه وبعده عن الاغترار بالدنيا: قدمت الكوفة فسألت عن أزهد أهـلها ؟ فقـالوا: أبا حنيفة ..ما رأيت أحدا أورع منه ، ما تقدرون أن تقولوا في رحل عرضـت عليه الأموال العظيمة فنبذها ، وضرب بالسياط فعبد على السراء والضراء ، و لم يدخل فيما كان غيره يطلبه ويتمناه (٤) .

إن معرفة ابن المبارك الحقيقية لأبي حنيفة وعلمه ، وصلته الوثيقة به ، وأخذه العلم عنه ، كل ذلك جعل من ابن المبارك أكبر المناصرين لشيخه والمدافعين عنه ضد المتحاملين عليه ، فقد ذكر أبو حنيفة مرة عند ابن المبارك فقال : أتذكرون رجلا عرضت عليه الدنيا

<sup>(</sup>١) الخيرات الحسان في مناقب أبي حنيفة النعمان ص٤١ .

<sup>(</sup>٢) تهذيب الأسماء واللغات ٢٢٠/٢

<sup>(</sup>۳) نفسه ۲۲۱/۲ .

<sup>( &</sup>lt;sup>؛ )</sup> الخيرات الحسان ص٣٩ .



بحذافيرها ففر منها ، وما حالط الظلمة مع سؤالهم لــه في ذلك وإلحاحهم عليه وتهديده إن لم يفعل ، وما قبل منهم شيئا قط وإن قلّ (١) .

أما الحديث عن ابن المبارك فقد وصفه أبو نعيم بأنه " السخي الجواد ، الممهد للمعاد المتزود من الوداد ، أليف القرآن والحج والجهاد ، حاد فساد ، وروجع فزاد ، ماله مشارك ، وفعله مبارك ، وقوله مبارك " (٢) . وبهذا يعده أبو نعيم من جملة المتصوفة والأولياء .

وذكر اليافعي وابن العماد أن ابن المبارك توفي في بعض البراري سائحا مختارا للعزلة والخمول بعد الشهرة والجاه العظيم ، وهو بذلك مات ميتة الصوفية السائحين الذين يؤثرون العزلة وقلة الملاقاة للناس ؛ ولكن هذا الخبر ليس له وجود في الكتب القديمة التي ترجمت لابن المبارك ، ولم يذكر هذا الخبر ابن سعد ، ولا ابن حبان البستي ، ولا الخطيب البغدادي ولا عبد الله الحاكم النيسابوري .

وهـــذا القــول في تصوف ابن المبارك وموته سائحا ومختارا للعزلة مصادم ومناقض لحياتــه العــلمية والعمــلية ، حيث كانت حياته موزعة بين أداء الحج والجهاد والمرابطة في الـــثغور ، والتحارة والإنفاق على العلماء وطلاب الحديث ، وتصنيف المصنفات ونشرالدين والدعوة إلى الله تعالى ...

وهنا أتساءل كيف يموت من هذا دأبه هذه الميتة الغريبة الخاملة ؟ وكيف يموت هذه الميتة المتواكلة من فرغ نفسه للعمل ابتغاء وجه الله ﷺ ؟ بل وكيف يوصف بذلك وهو يذم الناسك السني سكن بغداد معلما إياه أن العبادة عند الثغور ؟ وحثا عليه أن يجمع العبادة والجهاد والعلم والعمل فيقول (٣):

أيها الناسك الذي لبس الصو ف وأضحى يُعدُّ في العباد الزم الثغر والتعبد فيــــه ليس بغداد مسكن الزهـاد إن بغداد للملوك محـــــل ومناخ للقارئ الصيـــاد .

إن بغداد للملوك محسل ومناخ للقارئ الصياد . ومناخ للقارئ الصياد . وأغلب الظن أن هذا الزعم صدر من أوهام متأخري الصوفية ، لأهم يعدون ابن المبارك من الأبدال (3) .

<sup>( &</sup>lt;sup>۱)</sup> المرجع السابق ص٦ .

<sup>(</sup>٢) حلية الأولياء ١٧٢/٨.

<sup>(&</sup>lt;sup>۳)</sup> تاریخ بغداد ۳۱/۱ .

<sup>(</sup>١) انظر : عبد الله بن المبارك المروزي ، د. عبد المحيد المحتسب ، طبعة عمان ( ١٣٩٢هـ) ص١٣٦٠ .



وإذا كان يحلو لبعض المتصوفة أن يفهم الزهد على أنه رفض للدنيا كلية ، واعتزال للا المان ، واعتماد على هبات المحسنين والمتصدقين فيعتزل في بيته ، وينطوي على نفسه ليكون متعبدا لله على ، تاركا الدنيا لا يجد فيها ولا يعمل ، وكأن الدنيا خلقت لغيره! فإن على متعبد الله بن المبارك لم يفهم الزهد كذلك ، إنه عرف حقيقة الزهد وفهمه على أن تجد في هذه الحياة ، فتكسب المال وتتاجر وتسعى في مناكب الأرض تبتغي من فضل الله ، فإذا رزقت بالمال أنفقته في سبيل الله ، واستعنت به على طاعة ربك!

فابن المبارك طلب الدنيا لا لنفسه بل لله على لينفقها في سبيل الله ، وقد ذكر الخطيب السبغدادي بأنه حرج من بغداد يريد المصيصة (١) ، فصحبه الصوفية فقال لهم: أنتم لكم أنفس تحتشمون أن ينفق عليكم ، يا غلام هات الطست ؟ فألقى على الطست منديلا ، ثم قال : يلقي كل رجل منكم تحت المنديل ما معه ، فجعل الرجل يلقي عشرة دراهم ، والرجل يلقي عشرين ، فأنفق عليهم إلى المصيصة ، فلما بلغ المصيصة قال : هذه بلاد نفير ، فنقسم ما بقي ، فجعل يعطي الرجل عشرين دينارا ، فيقول : يا أبا عبد الرحمن إنما أعطيت درهما، فيقول : وما تنكر أن يبارك الله للغازي في نفقته (١) .

وحدث على بن الفضيل بن عياض قال: سمعت أبي وهو يقول لابن المبارك: أنت تأمرنا بالزهد والتقلل والبلغة ، ونراك تأتي بالبضائع من بلاد حراسان إلى البلد الحرام كيف ذا ؟ فقال ابن المبارك: يا أبا على إنما أفعل ذلك لأصون به وجهي ، وأكرم به عرضي ، وأستعين به على طاعة ربي ، لا أرى لله حقا إلا سارعت إليه حتى أقوم به ، فقال له

<sup>(</sup> ۱) المصيصة: بالفتح ثم الكسر والتشديد وياء ساكنة ، وهي مدينة على شاطئ جيحان من ثغور الشام بين أنطاكية وبلاد الروم ، تقارب طرطوس ، وكانت من مشهور ثغور الإسلام ، قد رابط بها الصالحون قديما ، انظر : معجم البلدان ۸۰/۸ .

<sup>(</sup>۲<sup>)</sup> انظر : تاریخ بغداد ۲۷/۱۰ .



الفضيل: يا ابن المبارك ما أحسن ذا إن تم ذاك (١) ، وكان الله يقول: لا يخرج العبدَ عن الزهد إمساك الدنيا ليصون بما وجهه عن سؤال الناس (٢) .

فقد كان ابن المبارك زاهدا لكنه غني ، وله أموال وفيرة وتجارة واسعة لكنه زاهد ، وكان له رأس مال نحو أربعمائة ألف ينفقها كلها في أهل العبادة والزهد والعلم ..وربما أنفق من رأس ماله . وكانت سفرته تحمل على بعير وحدها ، وفيها من أنواع المأكولات من اللحم والدجاج والحلوى وغير ذلك ، ثم يطعم الناس وهو صائم في الحر الشديد .

هذا هو الزهد الحقيقي ، زهد الاختيار لا زهد الاضطرار ، وزهد الغنى لا زهد الفاقة والحرمان ، ولرب ثري واسع الغنى كعثمان بن عفان والزبير بن عوام وعبد الرحمن بن عرف – رضي الله عنهم – كانوا أزهد في الدنيا من كثيرين ممن يلبسون مرقعات الصوف ، ويكتفون بالخبز والملح ، وينامون على التراب وقلوبهم متعلقة بالدنيا ، وأنظارهم شرهة إلى ما في أيدي الأغنياء .

فليس الزهد في الدنيا - إذن - أن يزهد فيها الإنسان وهي عنه مدبرة فهذا زهد الاضطرار ، وكذلك فليس الغنى مانعا من الزهد لأن الزهد محله القلب ، وكم من مدع للزهد والطمع يملك قلبه !

وما أحسن قول ابن القيم في ذلك إذ يقول: "الزهد فراغ القلب من الدنيا لا فراغ اليد منها، وقد جهل قوم فظنوا أن الزهد تجنب الحلال، فاعتزلوا الناس، فضيعوا الحقوق، وقطعوا الأرحام، وحفوا الأنام، واكفهروا في وجوه الأغنياء، وفي قلوبهم شهوة الغنى أمثال الجبال، ولم يعلموا أن الزهد إنما هو بالقلب، وأن أصله موت الشهوة القلبية، فلما اعراوها بالجوارح ظنوا أفسم استكملوا الزهد، فأداهم ذلك إلى الطعن في كثير من الأئمة " (٣).

ولقد دل ابن المبارك علمه الغزير على تفضيل الآخرة وجعل الدنيا طريقا لها ، فوازن بين الدنيا دار الفناء وبين الآخرة دار القرار ، فوجد أن الدنيا الفانية لا تعدل الآخرة الباقية

<sup>(</sup>۱) تاریخ بغداد ۱۲۰/۱۰ .

<sup>(</sup>۲) طبقات الشعراني ۲۰/۱ .

<sup>(</sup> $^{(r)}$  فيض القدير شرح الجامع الصغير  $^{(r)}$ 



الخالدة ، وما فيها ما لم تره عين ، و لم تسمعه أذن ، و لم يخطر على قلب بشر ، ولأحل هذا كان ينشد إذا خرج إلى مكة :

بغض الحياة وحوف الله أحرجني وبيع نفسي بما ليست له ثمنا إني وزنت الذي يبقى ليعد لـــه ما ليس يبقى فلا والله ماتزنا (١).

ومع هذا الزهد كان الإمام عبد الله بن المبارك العالم العامل ، والمؤمن القوي ، فقد كان مع علمه الغزير ، وزهده العجيب ، وورعه وتقواه من أكبر المجاهدين ، كان إماما في ساحة الجهاد ، كما كان إماما في محراب المسجد ، وذلك لأن العلم والتقى والزهد والورع ليست من مبررات القعود عن الجهاد كما رأى البعض في عصرنا الحاضر ، بل كل ذلك يؤكد الجهاد ويدفع إليه ، ويجعله أوجب وآكد .

فمن الطراز الممتاز من العلماء المجاهدين كان ابن المبارك ، وقد قال فيه ابن كثير: وكن تثير الغزو والحج (٢) ، وقال عنه الذهبي في تذكرته: فخر المجاهدين (٣) ، وكان وهو في الثغور والجهاد – لا ينسى أن يعلم الناس العلم والحديث ، فكان إذا وصل إلى الثغر المستمع المجاهدون حوله يتعلمون منه العلم ، ويكتبون عنه الحديث ، كما يتعلمون منه الشجاعة (٤) .

وقد بعث ابن المبارك من الثغر أبيات مع محمد بن إبراهيم بن أبي سكينة إلى الفضيل بن عياض التي يقول فيها:

يا عابد الحرمين لو أبصرتنا من كان يخضب حده بدموعه أو كان يتعب حيله في باطلل ريح العبير لكم ونحن عبيرنا ولقد أتانا من مقال نبينا لا يستوي وغبار حيل الله في هذا كتاب الله ينطق بينا

لعلمت أنك بالعبادة تلعبب فنحورنا بدمائنا تتخضب فخيولنا يوم الصبيحة تتعبب رهج السنابك والغبار الأطيب قول صحيح صادق لا يكذب أنف امرئ ودخان نار تلهب ليس الشهيد بميت لا يكذب

<sup>(</sup>١) شذرات الذهب ١٩٦/١ ، ووفيات الأعيان ٢٣٩/٢ .

<sup>(</sup>٢) البداية والنهاية ١٧٧/١٠.

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> تذكرة الحفاظ ٢٥٣/١ .

<sup>( &</sup>lt;sup>۱)</sup> انظر : تقدمة الجرح والتعديل ص٢٧٨ .



ولما قرأ الفضيل هذه الأبيات بكى وذرفت عيناه بالدموع ، وقال : صدق أبو عبد الرحمن ونصح (١) .

قال الدكتور عبد العزيز الحميدي في معرض حديثه عن شمول العبادة وعلق على هذه الأبيات قائلا: " ففي هذه الأبيات الشعرية الرائعة بين الإمام عبد الله بن المبارك حانبا من الفهم الصحيح للعبادة ، فليست العبادة محصورة في الشعائر التعبدية كالصلاة والصيام ، ولكن العبادة الحقة تكون أولا بأداء الفرائض واحتناب المحرمات كما حاء في قول رسول الله في فيما يرويه عن ربه: ( وما تقرب إلي عبدي بشيء أحب إلي مما افترضته عليه " ثم تكون بأداء فروض الكفاية كالجهاد والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر في حال كونما فرض كفاية ، فإن أداء فروض الكفاية أفضل من أداء النوافل ، لأن فروض الكفاية تدحل في باب الفروض ولكن كونما غير متعينة على إنسان بعينه يجعل تاركها غير ملوم بتركها إذا قام بما من يكفى .

ثم تاتي بعد ذلك النوافل على درجاتها المعروفة ، فعبد الله بن المبارك والفضيل بن عياض قد قاما – كما هو معروف عن سيرتهما – بأداء فروض الأعيان ، وافترقا في أن ابن المسارك قام بعد ذلك بالإسهام في أداء فروض الكفاية في باب الجهاد ، إلى جانب ما عرف عنه من اجتهاده في النوافل ، أما الفضيل بن عياض فإنه قد اجتهد في النوافل وبالغ في ذلك، وعوض بذلك ما فاته من الجهاد ، وإن ابن المبارك في هذه الرسالة الشعرية يلوم الفضيل بن عياض على تقصيره في المشاركة في الجهاد ، ويبين له أنه قد اكتفى بالأقل حيث اشتغل بالنوافل ، وترك الجهاد الذي هو أعلى لأنه فرض كفاية " (٢) .

نفهم مما سبق أن عبد الله بن المبارك قد فهم العبادة بشمولها ، وأنه لم يذهب مثلما ذهب إليه الصوفية المنحرفون الذين يقتصرون على العبادة المعينة ويبالغون فيها ، أو الذين يبتعدون عن الناس ، ويمتنعون عن القيام بأي سبب يحصل الإنسان عن طريقه على الرزق الحلل الطيب ؛ الذي يعف به نفسه وعائلته ، ويدعون إلى ترك الأسباب وعدم الالتفات إليها بحجة أنه ينافي التوكل حسب زعمهم ، ومن المعلوم أن الله الملاحداد اللازم

<sup>(</sup>۱) سير أعلام النبلاء ١٢/٨ ١٣- ٤١٣ .

<sup>(</sup>۲) الرسائل الشمولية ، د . عبد العزيز بن عبد الله الحميدي ، طبعة دار الدعوة بالإسكندرية ، ودار العيون بمكة المكرمة، ص١٩٦٠ .

لمواجهة الأعداء من القوة . فقال تعالى : ﴿ وَأَعِدُّوا لَهُم مَا اسْتَطَعْتُمْ مِن قُوَّة وَمِن رِّبَاطِ الْمَخْ لِلَّهُ مِن اللهِ وَعَدُوَّكُمْ وَآخِرِينَ مِن دُونِهِمْ لاَ تَعْلَمُونَهُمُ اللهُ يَعْلَمُهُمْ ﴾ (١) ، وإعداد القدوة اللازمة لمواجهة الأعداء يعتبر من الأسباب ، وقد أمر الله به ﷺ فلو كان مباشرة الأسباب تنافي التوكل لما أمر الله به ولنهى عنه .

ونفهم أيضا أن ما يقوم به عبد الله بن المبارك من المرابطة والجهاد ضد أعداء الإسلام لهــو رد صــريح على المتصوفة الذين يصرفون الناس عن القتال في سبيل الله ﷺ بحجة أن الجهاد الأكبر هو جهاد النفس ، وأما جهاد الأعداء فجهاد أصغر .

وبيان ذلك ما ذكره السهروردي - ومن نحا نحوه - حيث فسروا بعض الآيات القرآنية التي تتحدث عن الجهاد من أحل أن يثبتوا بأن الجهاد الأكبر هو جهاد النفس ، فمن هذه التفسيرات :

ما روي عن داود بن صالح أنه قال ؛ قال لي أبو سلمة بن عبد الرحمن : يا ابن أخي هـــل تـــدري في أي شـــيء نزلت هذه الآية ﴿ اصْبِرُوا وَصَابِرُوا وَرَابِطُوا وَاتَّقُوا الله لَهُ لَعَلَّكُم تُفْــلِحُونَ ﴾ ؟ قلت : لا ، قال : يا ابن أحي لم يكن في زمن رسول الله على غزو يربط فيه الخيــل ولكــنه انتظار الصلاة بعد الصلاة ، فالرباط لجهاد النفس ، والمقيم في الرباط مرابط مجاهد نفسه (٢) ،

وقــال بعــض المتصوفة في قوله تعالى : ﴿ وَجَاهِدُوا فِي اللهِ حَقَّ جِهَادِهِ ﴾ (٣) هو بحــاهدة الــنفس والهوى ، وذلك حق الجهاد وهو الجهاد الأكبر على ما روي في الخبر عن رســول الله ﷺ قــال حين رجع من بعض غزواته : ( رجعنا من الجهاد الأصغر إلى الجهاد الأكبر ) (٤) .

هـذه دعوة باطلة لأن جهاد الأعداء هو الجهاد الأكبر كما فهمه عبد الله بن المبارك وهـو من فروض الكفاية ، ومن أفضل الأعمال التي يقوم بما المؤمن ابتغاء مرضات الله ، ثم إن الحديث الـذي اسـتدل به المتصوفة فهو كذب وافتراء على رسول الله الله الذي حاء بشريعة الجهاد ، وبذل كل غال ونفيس في سبيل نشر دعوة التوحيد .

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> سورة الأنفال ، الآية ( ۲۰ ) .

 $<sup>^{(7)}</sup>$  عوارف المعارف ، الملحق بإحياء علوم الدين  $^{(7)}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> سورة الحج ، الآية ( ٧٨ ) .

<sup>( &#</sup>x27; ) عوارف المعارف الملحق بالإحياء ٨٢/٥ . وسيأتي الحكم عليه .



قال شيخ الإسلام ابن تيمية في هذا الحديث الذي استدلوا به:

" وأما الحديث الذي يرويه بعضهم أنه قال في غزوة تبوك : (رجعنا من الجهاد الأصغر إلى الجهاد الأكبر) فلا أصل له ولم يروه أحد من أهل المعرفة بأقوال النبي الله وأفعاله .

وقال تعالى : ﴿ أَجَعَلْتُمْ سِقَايَةَ الْحَاجِّ وَعِمَارَةَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ كَمَنْ آمَنَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ وَجَاهَدَ فِي سَبِيلِ اللهِ لاَ يَسْتَوُونَ عِندَ اللهِ وَاللهُ لاَ يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ ﴾ (٢) .

وفي الصحيحين عن أبي هريرة الله قال : سئل رسول الله الله المعمال أفضل؟ قيال : (( الجهاد في سبيل الله )) قيل ثم ماذا ؟ قال : (( الجهاد في سبيل الله )) قيل ثم ماذا ؟ قال : (( حج مبرور )) " ( ") .

وبذلك أقول: إن عبد الله بن المبارك حير من فهم الزهد الصحيح لاتباعه شرع الله وسنة رسوله في ، حيث كان يسير في عبادته وزهده وفي كل شؤونه على هدى وبصيرة ، وقد كان غناه طاعة وعبادة ، كان مجاهدا يرابط على الثغور ويسهر للحراسة في سبيل الله ، ولم يفهم من الزهد — كما يفهم بعض المتصوفة — أن يقعد مع القاعدين وأن يكون مع الخوالف ، وقد كان ورعا تقيا عابدا مخبتا يحاسب نفسه ويقيمها على شرع الله ، وقد سأله رجل عن الرباط فقال : رابط نفسك على الحق حتى تقيمها عليه فذلك أفضل الرباط (٤) .

وتـوفي عبد الله بن المبارك سنة ( ١٨١ هـ) في رمضان لعشر مضين منه في ساعة السحر بعد انصرافه من الجهاد في سبيل الله .

<sup>(</sup>۱<sup>)</sup> سورة النساء ، الآيتان ( ۹۰– ۹۲ ) .

<sup>( &</sup>lt;sup>۲)</sup> سورة التوبة ، الآية ۱۹ .

<sup>(&</sup>lt;sup>r)</sup> أخرجه البخاري مع الفتح ، في الإيمان ، باب من قال إن الإيمان هو العمل ٧٧/١ ( ح ٢٦) ، ومسلم في الإيمان ، باب بيان كون الإيمان بالله أفضل الأعمال ٨٨/١ ( ٨٣ ) .

وانظر : مجموع فتاوى لشيخ الإسلام ١٩٧/١١ - ١٩٨ .

<sup>(</sup>١٨١/٨ حلية الأولياء ١٨١/٨ .



# الفصل الشاني الإمام مالك بن أنس والتصوف وتمته أربعة مباحث :

المبحث الأول: عصر الإمام مالك وحياته

المبحث الثاني : الإمام مالك وموضوعات التصوف

المبحث الثالث : بطلان ما نسب إليه في التصوف

المبحث الرابع : موقف بعض تلامذته من التصوف



# المبحث الأول عصر الإمام مالك وحياته

#### أولا: عصره:

إن عصر الإمام مالك بن أنس يشبه عهد الإمام أبي حنيفة ، إلا أن الإمام مالك أدرك مسن الدولة العباسية حظا أوفر ، ورأى حضاراتها قد امتزج في مبادئها الإسلامية بعض مظاهر المدنيات الفارسية والهندية والرومانية (١) .

وقد عاش الإمام مالك في عصر كانت المدن الإسلامية تموج بعناصر مختلفة ، وفي وقدت اتسعت كذلك رقعة البلاد الإسلامية ، وكثرت الحواضر والعواصم ، فكل يحمل حضارة وثقافة جنسه ، وأصبح المجتمع الذي يكون على مثل هذا الوضع في أمس حاجة إلى الشريعة التي تصدر الحكم في كل الأحداث صغيرها وكبيرها (٢) .

وإذا كانت المدن الإسلامية فيها كل هذه المظاهر - المدن الحجازية - التي كانت ماوى أفئدة المسلمين ، ولا زالت كذلك إلى اليوم ترى فيها كل الألوان والصور وأشكال الحياة حيث يأتي الناس إليها من كل فج عميق ؛ فكذلك المدينة المنورة التي كانت إليها الهجرة ، وبما مسجد رسول الله على صارت مزارا للمسلمين في حجهم وعمرهم ، فيتمنى بعضهم البقاء أو المكث فيها ، وبمذه الظاهرة ارتضى الإمام مالك أن يتخذ المدينة مقرا له ليعيش بين الناس معلما إياهم شؤون دينهم ودنياهم ، هذه بعض النواحي الاحتماعية (٣).

أما من حيث النواحي الفكرية - في عهد الإمام مالك - فقد اتسمت كما ، والتي بخمت عن اتصال الفكر الإسلامي بالفلسفة اليونانية والفارسية والهندية إثر حركة الترجمة .. مما أدى إلى منازعات فكرية حول عقائد متباينة ، وآراء متناحرة مثل ما حدث في عصر أبي حسنيفة ، إلا أن أبا حنيفة كان بالعراق موطن هذا الخلاف ، فتأثر كما تأثرا مباشرا ، بينما كان مالك بالمدينة المنورة التي ابتعدت بمنأى عن هذه الخلافات الفكرية ، و لم يروج في سوقها هذه المذاهب ؟ بل راج فيها علم الكتاب والسنة (٤) .

<sup>(</sup> ۱ ) انظر : مالك وحياته وعصره ، لأبي زهرة ، طبعة دار الفكر العربي ص ١٢١ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> انظر : نفسه ص ۱۲۹ – ۱۲۷ .

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> انظر: نفسه .

<sup>(</sup>٤) نفسه .



فاســـتطاع الإمام مالك في حو المدينة الهادئ أن يصون نفسه عن موحة أهل الأهواء العارمة ، التي كادت تشغل أذهان المسلمين عن حقيقة الدين ، كالشيعة والخوارج والقدرية والجهمية والمرجئة وغيرها .

#### ثانيا: حياته:

هـو مالك بن أنس بن مالك بن أبي عامر بن عمرو بن الحارث بن عثمان بن حتيل بـن عمرو بن الحارث الأصبحي الحميري المدني (١) ، ولـد عام (٩٣هـ) على أشهر الأقوال (٢) .

وبلغ من صبره على العلم وتحمله المشقة في ذلك أنه قال: كنت آتي نافعا نصف النهار ، وما تظلني الشجرة من الشمس أتحين حروجه ، فإذا حرج أتركه ساعة كأني لم أره ، ثم أتعرض ليه فأسلم عليه وأدعه ، حتى إذا دخل أقول له : كيف قال ابن عمر في كلذا وكذا ؟ فيجيبني ثم أحبس عنه وكان فيه حدة ، وكنت آتي ابن هرمز بكرة فما أحرج من بيته حتى الليل (٤) .

وقد حرص على الاانتفاع وعدم تضييع الوقت أنه كان يسعى في تحصيل العلم حتى في أيام العيد التي يستريح الناس فيها ، قال مالك : شهدت العيد فقلت : هذا اليوم يخلو فيه ابدن شهاب فانصرفت من المصلى حتى جلست على بابه ، فسمعته يقول لجاريته : انظري مسن على الباب ؟ فنظرت ، فسمعتها تقول : مولاك الأشقر مالك ، قال : أدخليه ؟ فدخلت ، فقال : ما أراك بعد انصرفت إلى مترلك ؟ قلت : لا ، قال : هل أكلت شيئا ؟

<sup>(</sup>۱) انظر : ترتیب المدارك 1.8/1 ، وشذرات الذهب 1.7/7 ، وحلیة الأولیاء 7.7/7 ، وصفة الصفوة 1.8/7 ومرآة الجنان 7.7/7 ، ومروج الذهب 7.9/7 ، وسیر أعلام النبلاء 8.7/7 .

<sup>( &</sup>lt;sup>۲ )</sup> الديباج المذهب ۱/٥٥ .

<sup>(</sup>٢) ترتيب المدارك ١٢١/١.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه.



قلت: لا ، قال: فاطعم ؟ قلت: لا حاجة لي فيه ، قال: فما تريد ؟ قلت: تحدثني ، فحدثني سبعة عشر حديثا (١) .

لم يكن حرصه على طلب العلم وصبره على ذلك وإخلاصه لله على وحده هو السبب الوحيد لأن يكون إماما ومعلما ؛ بل كانت هناك أسباب أخرى – بعد توفيق الله – جعلته يبلغ هذه المكانة العلمية والمترلة العالية ! فهو لا يريد تلقي العلم وسماع الحديث إلا من أهله ، ويشتد انتقاده للرحال ، ويتحرى عن حالهم لأنه كان يرى أن العلم دين ، ولا بد لمن يريد أن يعرف دينه أن يأخذه عن ثقة (٣) .

قال ابن أبي أويس: سمعت حالي مالكا بن أنس يقول: " إن هذا العلم دين فانظروا عمن تأخذون دينكم ، لقد أدركت سبعين ممن يحدث ، قال فلان: قال رسول الله الله الحددت عنهم شيئا ، وإن أحدهم لو ائتمن على بيت مال لكان أمينا لكنهم لم يكونوا من أهل هذا الشأن " (٤) .

وفي رواية ابن كنانة عن مالك أنه قال: سمعت مالكا يقول: ربما جلس إلينا الشيخ فيحدث كل لهاره ما نأخذ عنه حديثا واحدا، وما بنا أن نتهمه ولكن ليس من أهل الحديث (٥).

وكان الإمام مالك - كذلك - يتبع السنن ويكره المحدثات ، حيث كان يقول : " المراء والجدال في العلم يذهب بنور العلم من قلب العبد ، وقيل له : الرجل له علم بالسنة أيجادل عنها ؟ قال : لا ولكن ليخبر بالسنة فإن قبل منه وإلا سكت " (٢) .

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق (۱/۱۲ .

<sup>(</sup>۲) المصدر نفسه ۱۹۱/۱ .

<sup>(</sup>۳) نفسه ۱۲٤/۱ .

<sup>( &</sup>lt;sup>۱</sup> نفسه ۱۲۳/۱ .

<sup>(</sup>٥) رواه ابن عبد البر في التمهيد ٦٨/١ .

<sup>(</sup>۲) الديباج المذهب ۱۱۰/۱ .



قال ابن وهب: سمعت مالكا يقول: إذا جاءه أحد من أهل الأهواء أما أنا فعلى بينة من ربي ، وأما أنت فشاك فاذهب إلى شاك مثلك فخاصمه ، ثم قرأ ﴿ قُلْ هَذِهِ سَبِيلِي أَدْعُو إِلَى اللهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ اتَّبَعَنِى وَسُبْحَانَ اللهِ وَمَا أَنَا مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾ (١) .

وكان يقول: إذا ذكر عنده - أحد منهم قال عمر بن عبد العزيز الله عند الله عند الله عند الله عند الله عنده الأحد بها اتباع لكتاب الله تعالى ، واستكمال لطاعة الله تعالى ، وقوة على دين الله ، ليس لأحد بعد هؤلاء تبديلها ، ولا النظر في شيء خالفها ، من اهتدى بها فهو مهتد ، ومن استنصر بها فهو منصور ، ومن تركها اتبع غير سبيل المؤمنين ، وولاه الله ما تولى وأصلاه جهنم وساءت مصيرا (٢) ، وكان مالك إذا حدث بها ارتج مسرورا .

وجاء رجل من أهل المغرب فقال: إن الأهواء كثرت ببلادنا فجعلت على نفسي إن أنا رأيتك أن آخذ بما تأمرني به ، فوصف له مالك شرائع الإسلام الصلاة والصوم والزكاة والحج ، ثم قال: حذ بهذا و لا تخاصم أحدا (٣) .

وقد تلقى الإمام مالك العلم عن عدد كثير من المشايخ والعلماء ، قال الزرقاني : أخذ عن تسعمائة شيخ فأكثر ، وما أفتى حتى شهد له سبعون إماما أنه أهل لذلك (٤) .

وذكر الذهبي أسماء الذين أخذ عنهم الإمام مالك فبلغ العدد ١٣٥ شيخا (٥) . من هؤلاء الشيوخ: ربيعة بن أبي عبد الرحمن (ت ١٣٦هـ) ، و محمد بن مسلم الزهري (ت ١٢٤هـ) ، ونافع ، أبو عبد الله المدني ، مولى ا بن عمر (ت ١١٧هـ) ، وغيرهم .

وتتلمذ على الإمام مالك وروى عنه الموطأ كثيرون ، وقد صنف الخطيب البغدادي مؤلفا خاصا بالرواة عن مالك فعد منهم ٩٩٣ رجلا (٦) ، أما القاضي عياض فقد عد منهم

<sup>(</sup>۱) سورة يوسف ، الآية ( ۱۰۸ ) .

<sup>(</sup> ۲) حلية الأولياء ٣٥٤/٦ .

<sup>(</sup>r) الديباج المذهب ١١٥/١ - ١١٦ .

<sup>( ؛ )</sup> انظر : شرح الموطأ للزرقاني ٢/١ ، وحلية الأولياء ٢٤٥/٦ .

<sup>(</sup>٥) انظر: سير أعلام النبلاء ١٩/٨ - ٥٢ .

<sup>(</sup>١) تزيين الممالك ص ١٨



١٣٠٠ رجل ، وذكر المشهورين منهم ، وترجم لهم في ترتيب المدارك ورتبهم على البلدان والطبقات (١) .

وعد منهم الذهبي في السير ١٢٦ رحلا (٢) . من هؤلاء : الإمام الشافعي (ت ٢٠٤هـ) هـ) ، وعبد الله بن وهب (ت ١٩٧هـ) ، وعبد الرحمن بن القاسم (ت ١٩١هـ) وأشهب بن عبد العزيز (ت ٢٠٤هـ) ، وغيرهم .

وتوفي الإمام مالك – رحمه الله – في شهر ربيع الأول سنة ١٩٧هـ. ، وعمره ست وثمانون سنة ، ودفن بالبقيع بالمدينة المنورة (٣) .

<sup>(</sup>۱) انظر: ترتیب المدارك ۲۰٤/۱ .

<sup>.</sup> منظر : سير أعلام النبلاء  $^{(7)}$  انظر : سير أعلام النبلاء  $^{(7)}$ 

<sup>(&</sup>lt;sup>r)</sup> ترتيب المدارك ٢٣٢/٢ ، وسير أعلام النبلاء ١٣٠/٨ - ١٣٥ .



# المبحث الثاني

### ١ -- معرفة الله تعالى

إن معرفة الله تبارك وتعالى عند الإمام مالك شيء فطري ، يشعر بما كل إنسان في هـنده الحياة ، وإن كنا لم نعثر على نص صريح عنه - رحمه الله - في هذه المسألة ، ولكن حديث الفطرة الذي روى عنه فيه إشارة إلى هذا الموضوع ، فقد روى أبو داود في سننه حديث : "كل مولود يولد على الفطرة ، فأبواه يهودانه وينصرانه .. " (1) الحديث .

ثم روى عـن عـبد الله بـن وهب قال : سمعت مالكا قيل لـه : إن أهل الأهواء يحـتجون علينا بهذا الحديث ، قال مالك : احتج عليهم بآخره ، " قالوا أرأيت من يموت وهو صغير؟ قال : الله أعلم بما كانوا عاملين " (٢) .

فالقدرية يحتجون بأول الحديث على مذهبهم في نفي القدر ، قال شيخ الإسلام ابن تيمية : " فالقدرية من المعتزلة وغيرهم يقولون : كل مولود يولد على الإسلام والله لا يضل أحدا ، ولكن أبواه يضلانه " (") .

فلما سئل مالك عن ذلك بيّن أن آخر الحديث يرد عليهم . وذلك من وجهين اثنين وضحهما شيخ الإسلام مستفيدا من كلام الإمام مالك السابق .

الوجه الأول: قال رحمه الله: "ولهذا قالوا لمالك بن أنس: إن القدرية يحتجون علينا بأول الحديث، فقال احتجوا عليهم بآخره، وهو قوله: الله أعلم بما كانوا عاملين، فبين الإمام أنه لا حجة فيه للقدرية، فإلهم لا يقولون إن نفس الأبوين خلقا تهوده وتنصره، بل هو تهود وتنصر باختياره، لكن كانا سببا في ذلك بالتعليم والتلقين، فإذا أضيف إليهما بها الاعتبار فلأن يضاف إلى الله الذي هو خالق كل شيء بطريق الأولى، لأن الله وإن

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود في كتاب السنة ، باب في ذراري المشركين ٥/٦ ( ٤٧١٤ ) ، وأخرجه - بمعناه من حديث أبي سلمة بن عبد الرحمن عن أبي هريرة - البخاري في الجنائز ، باب إذا أسلم الصبي ، و في القدر ٨/ ١٥٣ باب الله أعلم بما كانوا يعملون . ومسلم في القدر ( ٢٦٨٥ ) باب معنى " كل مولود يولد على الفطرة " . وأخرجه الترمذي - مختصرا - من حديث أبي صالح عن أبي هريرة في القدر ( ٢١٣٩ ) .

 $<sup>^{(7)}</sup>$  أخرجه أبو داود في كتاب السنة ، والباب نفسه  $^{(7)}$  ( $^{(7)}$ 

 $<sup>^{(</sup>r)}$  درء تعارض العقل والنقل  $^{(r)}$  .



حملقه مولودا على الفطرة سليما ، فقد قدر عليه ما سيكون بعد ذلك من تغييره وعملم ذلك " (۱) .

الوجه الثاني: قال رحمه الله: " ( إلهم القدرية ) يقولون: إن معرفة الله لا تحصل إلا بالسنظر المشروط بالعقل، فيستحيل أن تكون المعرفة عندهم ضرورية، أو تكون من فعل الله، وأما آخر الحديث فهو دليل على أن الله تعالى يعلم ما يصيرون إليه بعد ولادتهم على الفطرة، هل يبقون عليها فيكونون مؤمنين؟ أو يغيرونها فيصيرون كفارا " (٢) .

وبما أن معرفة الله على فطرية لدى كل إنسان لم تطمس فطرته السليمة ؛ انتقل الإمام مالك رحمه الله إلى تقرير قضية أخرى ، وهي القضية الشرعية التي كلف الله عباده بها ، بل حعلها أول الواجبات الشرعية عليهم وهي توحيد الله على ، وأن تعليم الناس قضية التوحيد هو من أهم المهمات التي قام بها النبي على .

فقد أخرج الهروي عن الشافعي قال: سئل مالك عن التوحيد فقال مالك: " محال أن يظن بالنبي الله أنه علم أمته الاستنجاء ولم يعلمهم التوحيد، والتوحيد ما قاله النبي الله الله الله الله الله الله أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله .. "(") فما عصم به المال والدم حقيقة التوحيد " (١).

فه ذا نص الإمام مالك رحمه الله على أن حقيقة التوحيد هي إفراد الله به بالعبادة ، وهي القضية الشرعية التي يسلم الكافر وبها يعصم الدم والمال ، وإليها دعا الرسول في وقاتل ، وهي قضية التوحيد ، التي تعني لا مستحق للعبادة إلا الله به وحده ، و لم يفسر الستوحيد بأنه الربوبية ، أو بالقدرة على الاختراع والصنع ونحو ذلك كما هي طريقة أهل الكلم ، أو يقسم التوحيد إلى توحيد العامة ، والخاصة ، وحاصة الخاصة كما هي طريقة أهل التصوف .

لقد قرر الإمام مالك مثلما قرر غيره من أهل السنة والجماعة على أن أول ما يجب على العددة أن لا إله إلا الله وأن محمدا رسول الله ، وإفراد الله ﷺ بالعبادة ، وهو

 $<sup>^{(1)}</sup>$  درء تعارض العقل والنقل  $^{(1)}$ 

<sup>(</sup>۲) المصدر نفسه .

<sup>( &</sup>lt;sup>٣)</sup> أخرجه البخاري في كتاب الزكاة ، باب وجوب الزكاة ٣/٢٦٣ (ح ١٣٩٩ ) ، ومسلم في كتاب الإيمان ، باب الأمر بقتالُ الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله محمد رسول الله ١/١٥ (ح ٣٢٤ ) .

<sup>(</sup>٤) سير أعلام النبلاء ٢٦/١٠ .



المقصد الأعظم الذي أرسل لأجله الرسل - عليهم السلام - وأنزلت الكتب وحلق له الجن والإنس .

ووجدنا نصا آخر يبين موقف الإمام مالك رحمه الله من معرفة الله عَلَى ، كما أخرجه أبــو داود عــن عبد الله بن نافع قال : " قــال مالــك : الله في السماء وعلــمه في كل مكان " (١) .

هــذا النص إثبات لما ذهب إليه أهل السنة والجماعة من أن الله في السماء ، وأن علمه شامل لكل الكائنات . ليس كما زعم أهل التعطيل من أن الله تعالى لا فوق العالم ولا تحــته ، ولا داخل العالم ولا حارجه ، ولا متصل بالعالم ولا منفصل عنه . وليس أيضا كما زعمته بعض الجهمية والصوفية من أن الله في كل مكان ، أو أن الله تعالى في كل شيء، أو أن الله في كل شيء كما يزعمه الحلولية والاتحادية ؛ بل الصحيح الحق الذي يدل عليه المنقل والعقل والفطرة والإجماع أن الله تعالى فوق عرشه ، عال على حلقه ، وأن علمه وقدرته وملكه في كل مكان ، لــه الأسماء الحسني والصفات العليا ، لا يشبهه شيء من من المتره عن النقائص والعيوب ، فمن اعتقد أن الله في متحد بمحلوقاته وأن العبد عين الرب ، والرب عين العبد فقد كفر ، وخالف الفطر والشرائع .

ثم ذكر شيخ الإسلام ابن تيمية بأن الإمام مالك رحمه الله كان من جملة العلماء الذين قالوا بتكفير أهل الوحدة والاتحاد فقال:

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود في مسائل الإمام أحمد ص ٢٦٣ ، وأخرجه عبد الله بن أحمد في السنة ١٠٧/١ .

 <sup>(</sup>۲) سورة الشورى ، الآية (۱۱) .

<sup>(</sup>٣) انظر : الرسائل والمسائل لشيخ الإسلام ابن تيمية ١٣٠/١ .

<sup>( ؛ )</sup> سورة المائدة ، الآية (١٧ ) .



" من المشايخ الذين قالوا بتكفير الاتحادية هم: سعيد بن المسيب ، والحسن البصري، وعمر بن عبد العزيز ، ومالك بن أنس ، والأوزاعي ، وإبراهيم بن أدهم ، وسفيان الثوري، والفضيل بن عياض ، والشافعي ، وأحمد بن حنبل وغيرهم " .

إلى أن قـال رحمه الله: "كل هؤلاء متفقون على تكفير هؤلاء ومن هو أرجح منهم ، وأن الله سـبحانه ليس هو خلقه ولا جزءا من خلقه وصفة لخلقه ؛ بل هو من مميز بنفسه المقدسة بائن بذاته المعظمة عن مخلوقاته ، وبذلك حاءت الكتب الأربعة الإلهية من التوراة والإنجيل والزبور والقرآن ، وعليه فطر الله تعالى عباده وعلى ذلك دلت العقول " (١) .

<sup>(</sup>١) الرسائل والمسائل لشيخ الإسلام ابن تيمية ١٨٦/١.



#### ٧- العبوديــــة

إن اجـــتهاد الإمام مالك رحمه الله وحرصه على العبادة ومناجاته على وبكائه الشديد في صلاة الليل والناس نيام دليل واضح على أنه عَلَمٌ من الأعلام العابدين الوجلين الخاشعين لله عَلَمٌ في السر والعلانية .

ذكر القاضي عياض عن هذا المشهد في كتابه ترتيب المدارك: "قال المغيرة: خرجت ليلة بعد أن هجع الناس هجعة فمررت بمالك بن أنس ، فإذا أنا به قائم يصلي ، فلما فرغ من الحمد لله ابتدأ بسورة التكاثر حتى بلغ ﴿ ثُمَّ لَتُسْأَلُن يَوْمَئِذٍ عَنِ النَّعِيمِ ﴾ (١) في بكى بكاء طويلا وجعل يرددها ويبكي ، وشغلني ما سمعت ورأيت منه عن حاجتي التي خرجت إليها ، فلم أزل قائما وهو يرددها ويبكي حتى طلع الفجر ، فلما تبين له ركع فصرت إلى مترلي فتوضأت ، ثم أتيت المسجد فإذا به في مجلسه والناس حوله ، فلما أصبح نظرت فإذا أنا بوجهه قد علاه نور حسن " (٢) .

ولهـــذا ، قـــال محمــد بن حالد بن عتمة : كنت إذا رأيت وجه مالك رأيت أعلام الآخرة في وجهه ، فإذا تكلم علمت أن الحق يخرج من فيه (٣) .

وقــال ابن مهدي: ما رأيت أحدا الله في قلب منه في قلب مالك ، وقال أبو مصـعب: كان مالك يطيل الركوع والسجود في ورده ، وإذا وقف في الصلاة كأنه خشبة يابسة لا يتحرك منها شيء ، فلما ضرب قيل لــه: لو خففت في هذا قليلا ، فقال : ما ينسبغي أن يعمــل لله عملا إلا إذا أحسنه والله تعالى يقول : ﴿ لِيَبْلُو كُمْ أَيُّكُ مُ أَحْسَسَنُ عَمَــلاً ﴾ (٤) اا (٠).

وكان أكثر عبادته بالسر، قال ابن وهب: "كان أكثر عبادة مالك في السر بالليل والسنهار حيث لا يراه أحد، وقد كان في كمه - رحمه الله - منديل مطوي على أربع

 <sup>(</sup>١) سورة التكاثر ، الآية (٨) .

<sup>(</sup>۲) ترتیب المدارك ۱۷۸/۱ .

<sup>(&</sup>lt;sup>r)</sup> المصدر نفسه .

<sup>(</sup>٤) سورة هود ، الآية (٧) ، وسورة الملك ، (٢) .

<sup>( ° )</sup> ترتيب المدارك ١٧٨/١ .



طاقات ، فإذا سجد سجد عليه فقيل له في ذلك ، فقال : أفعله لئلا يؤثر الحط على جبهتي فيظن الناس أني أقوم الليل " (١) .

وقــال ابن المبارك: رأيت مالكا فرأيتــه من الخاشعين ، وإنما رفعه الله بسريرة بينه وبيــنه ، وذلــك أني كثيرا ما كنت أسمعه يقول: من أحب أن يفتح لــه فرجه وينجو من غمرات الموت وأهوال يوم القيامة فليكن عمله في السر أكثر منه في العلانية (٢) .

لقد أثر القرآن الكريم وقول الرسول على الإمام مالك - رحمه الله - ذلك أن الله على الإمام مالك - رحمه الله - ذلك أن الله على العباد أن يخافوه فقال تعالى : ﴿ وَخَافُونِ إِن كُنتُم مُؤْمِنِينَ ﴾ (٢) وقال على الله على أيّا في العباد أن يخافوه فقال تعالى الرسول على قد خوف فقال : (( لو تعلمون ما أعلم لضحكتم قليلا ولبكيتم كثيرا )) (٥) .

ف الذي حدث للإمام مالك من حوف وحشية أثناء الصلاة وتلاوة القرآن لهو من صفات عباد الله المؤمنونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللهُ وَحَلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلْيَتْ عَلَيْهِمْ آيَاتُهُ زَادَتْهُمْ إِيمَانًا وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ﴾ (٢) ، ﴿ إِذَا تُتْلَى عَلَيْهِمْ آيَاتُهُ زَادَتْهُمْ إِيمَانًا وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ﴾ (٢) ، ﴿ إِذَا تُتْلَى عَلَيْهِمْ آيَاتُ الرَّحْمَنِ حَرُّوا سُجَّدًا وَبُكِياً ﴾ (٧) .

ولــئن كان الصوفية يتحدثون كثيرا عن العبودية والخشوع والخوف والمراقبة والحزن والشــوق .. فــإن حــال الإمام مالك يشير إلى أنه من الخاشعين الوحلين ، وأنه أسبق من الصوفية إلى القيام بالعبادة التي يسمونها الأحوال والمقامات .

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق ۱/۹/۱ - ۱۸۰

<sup>(</sup>۲) نفسه ۱۷۸/۱

<sup>(&</sup>lt;sup>٣)</sup> سورة آل عمران ، الآية (١٧٥) .

<sup>( &</sup>lt;sup>٤)</sup> سورة النحل ، الآية ( ٥١ ) .

<sup>(°)</sup> أحرجه البخاري مع الفتح ، في كتاب الرقاق ، باب ( ٢٧ ) ١١٥/١٣ ( ح ٦٤٨٦ ، ٦٤٨٦ ) .

<sup>&</sup>lt;sup>(٢)</sup> سورة الأنفال ، الآية ( ٢ ) .

<sup>( &</sup>lt;sup>۷ )</sup> سورة مريم ، الآية ( ۵۸ ) .



#### ٣- العلم

روى أبو نعيم بسنده إلى ابن وهب " قال مالك : وحق على من طلب العلم أن يكون ليه وقار وسكينة وخشية ، والعلم حسن لمن رزق حيره ، وهو قسم من الله فلا تمكن اليناس من نفسك ، فإن من سعادة المرء أن يوفق للخير ، وإن من شقوة المرء أن لا يزال يخطئ ، وذل وإهانة للعلم أن يتكلم الرجل بالعلم عند من لا يطيعه .. " (1) .

وقسم الإمام مالك الناس في العلم إلى : " رجل علم فعمل به ، فمثله في كتاب الله قوله تعالى : ﴿ إِنَّمَا يَخْشَى اللهُ مِنْ عَبَادِهِ الْعُلَمَاءُ ﴾ (٢) . ورجل علم به و لم يعلمه فمثله في كتاب الله قوله تعالى : ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَكُتُمُونَ مَا أَنزَلْنَا مِنَ الْبَيِّنَاتِ وَالْهُدَى .. ﴾ (٣) ، ورجل علم علما و لم يعمل به فمثله في كتاب الله قوله تعالى : ﴿ إِنْ هُمْ إِلاَّ كَالأَنْعَامِ ﴾ (٤) " (٥) .

وقيل له : ما تقول في طلب العلم ؟ قال : حسن جميل ، ولكن انظر الذي يالزمك من حين تصبح إلى حين تمسي فالزمه ، وقال : العلم نور لا يأنس إلا بقلب تقي خاشع (٢).

وقال: العلم نور يجعله الله حيث يشاء، ليس بكثرة الرواية وإنما نور يضعه الله في القلوب (٧).

وذكر الحافظ ابن عبد البر في التمهيد قال: هذا كتبته من حفظي وغاب عني أصلي : أن عبد الله العمري (^) العابد كتب إلى مالك يحضه على الانفراد والعمل - أي على العزلة والتعبد - فكتب إليه مالك: إن الله قسم الأعمال كما قسم الأرزاق، فرب رجل فتح له في الصلاة و لم يفتح له في الصوم، وآخر فتح له في الصدقة و لم يفتح له في الصوم

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو نعيم في حلية الأولياء ٣٤٩/٦ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> سورة فاطر ، الآية ( ۲۸ ) .

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> سورة البقرة ، الآية ( ١٥٩ ) .

<sup>( ؛ )</sup> سورة الفرقان ، الآية (٤٤ ) .

<sup>( • )</sup> ترتیب المدارك ۱۹۰/۱ .

<sup>(</sup>٦) نفسه ١٨٥/١ ، وحلية الأولياء ٣٤٩/٦ .

<sup>(</sup>v) نفسه ۱۸٤/۱ ، وحلية الأولياء ٣٤٨/٦ .

<sup>( ^)</sup> عبد الله بن عبد العزيز بن عبد الله ، أبو عبد الرحمن العمري ، الإمام القدوة (ت١٨٤هـ) انظر : سير أعلام النبلاء ٣٧٨/٨ .



، وآخر فتح لــه في الجهاد ، فنشر العلم من أفضل أعمال البر ، وقد رضيت بما فتح لي فيه ، وما أظن ما أنا فيه بدون ما أنت فيه ، وأرجو أن يكون كلانا على حير وبر (١) .

قال الدكتور عبد العزيز الحميدي: "وهكذا أبان الإمام مالك فضل العلم، وبين لذلك العابد شمول العبادة، حيث ذكر أن نشر العلم من أفضل الأعمال الصالحة، وأن العالم الذي ينشر علمه ليس بأقل عملا ممن قصر علمه على أداء الشعائر التعبدية ".

ثم أضاف قائلا: "وهذه نظرة مهمة في بيان شمول العبادة ، حيث تشمل كل عمل مشروع أراد به فاعله وجه الله تعالى ، وإن من أفضل الأعمال التي تدخل في ذلك نشر العلم ؛ بل إنه أفضل من الاقتصار على أداء الشعائر التعبدية من النوافل ، لأن هذه نفعها قاصر على فاعلها ، ونشر العلم يصل نفعه إلى من قام به ومن استفاد من ناشره " (٢) .

وعلى جانب اهتمام مالك على نشر العلم فقد بين موقفه من تفريق ما يسمونه بعلم الباطن من جانب آخر ، أو الذي اهتم بعلم الباطن ولا يلتفت إلى علم الظاهر ، حيث قال رحمه الله : " شر العلم الغريب ، وخير العلم الظاهر الذي قد رواه الناس " (٦) . وحينما " سأل رحمل مالكا عن الشيء من علم الباطن فغضب وقال : علم الباطن لا يعرفه إلا من عصرف علم الظاهر ، فمتي عرف علم الظاهر وعمل به فتح الله عليه علم الباطن ، ولا يكن ذلك إلا مع فتح قلبه وتنويره . ثم قال للرحل : عليك بالدين المحض ، وإياك وبنيات الطريق ، وعليك عا تعرف واترك ما لا تعرف " (٤) .

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء ١٠٢/٨ .

<sup>(</sup>۲) الرسائل الشمولية ص ١٩٤ .

<sup>(</sup>٣) ترتيب المدارك ١٨٤/١ .

<sup>(</sup>٤) نفسه ۱۷۲/۱ .



وهكذا كان موقف الإمام مالك مع أهل الأهواء كما قال ابن وهب: سمعت مالكا يقول: إذا جاءه بعض أهل الأهواء ، يقول: أما أنا فعلى بينة من ربي ، وأما أنت فشاك ، فاذهب إلى مثلك فخاصمه ، ثم قرأ ﴿ قُلْ هَذِهِ سَبِيلِي أَدْعُو إِلَى اللهِ عَلَى بَصِيرَةٍ .. ﴾ (١) .

قــال مطرف: سمعت مالكا إذا ذكر عنده فلان من أهل الزيغ والأهواء يقول: قال عمــر بــن العزيز رحمه الله تعالى سن رسول الله الله الأمر بعده سننا الأخذ بها اتباع لكــتاب الله واستكمال لطاعة الله وقوة على دين الله ، ليس لأحد بعد هؤلاء تبديلها ، ولا الــنظر في شيء خالفها ، من اهتدى بها استنصر ، ومن انتصر بها فهو منصور ، ومن تركها اتبع غير سبيل المؤمنين ، وولاه الله ما تولى وأصلاه جهنم وساءت مصيرا " (٢) .

نفهم من النصوص السابقة أن الإمام مالك - رحمه الله - حث على طلب العلم كغيره من علماء السلف الصالح ؛ ذلك أن طلب العلم فريضة على كل مسلم ، كما وجه إلى من يطلب العلم أن يخشى الله ﷺ .

وندرك منه كذلك إنكاره – رحمه الله – على ما يعتقده بعض المتصوفة بأن لديهم علوما خاصة لا يطلع عليها أحد إلا من كان معهم ، وأن للدين ظاهرا وباطنا ، وأن الظاهر للعوام وهو الشريعة عندهم ، وأن الباطن للخواص وهو الحقيقة عندهم .

ولا شك أن هذا المعتقد أثر من آثار المعتقدات الشيعية والباطنية ، لأنهم قاموا بتفسير علومهم تفسيرا باطنيا ، كما قال الغزالي : "وهذه العلوم – علوم المكاشفة – هي علوم سرية لا يجوز الإفضاء بها ، ولا تستطيرها في كتاب .. " (٣) ثم قسم العلوم إلى قسمين : العلم الظاهر ، والعلم الباطن ، واستدل بهذا التقسيم بحديث موضوع ( العلم علمان ، فعلم باطن في القلب فذلك هو العلم النافع ..) (٤) ، وهو شبيه بالتقسيم الباطني للعلوم ، الذي شجع الباطنية على الإسراف في التأويلات .

<sup>(</sup>١) سورة يوسف، الآية (١٠٨).

<sup>·</sup> المصدر السابق ١٧٢/١ .

 $<sup>(\</sup>tau)$  إحياء علوم الدين  $(\tau)$  .

<sup>(</sup> ٤) إتحاف السادة المتقين ٣٤٩/١ ، وأبو حامد الغزلي والتصوف ص ١١٦ .



#### ٤- الــزهـــد

قــال الإمام مالك رحمه الله: " الزهد في الدين طيب المكسب ، وقصر الأمل " (١) بمعــنى أن يكون كسب الإنسان في هذه الحياة من حلال طيب ، وألا يطول الأمل فيها ، ثم ذكر لرجل طلب منه الوصية فيقول لــه: " أوصيك أن تعمل صالحا وتأكل طيبا " (٢) .

لا شك أن هذا الموقف وهذه النصيحة موافقة لتوجيهات القرآن الكريم والسنة النسبوية المطهرة ، حيث قال الله رحجيل : ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ كُلُوا مِمَّا فِي الأَرْضِ حَلاً طَيِّبًا وَلا تَتَّ بِعُوا خُطُواتِ الشَّيْطَانِ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوُّ مُبِينٌ ﴾ (٣) وقال تعالى أيضا : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا يَرَّ مُنُوا مِن طَيِّبَاتِ مَا رَزَقْنَاكُمْ وَاشْكُرُوا لِلهِ إِن كُنتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ ﴾ (٤) .

وقال الرسول ﷺ: ((أيها الناس إن الله طيب لا يقبل إلا طيبا ، وإن الله أمر المؤمنين بما أمر به المرسلين فقال : ﴿ يَا أَيُّهَا الرُّسُلُ كُلُوا مِن الطَّيِّبَاتِ وَاعْمَلُوا صَالِحًا إِنِّي بِمَا تَعْمَلُونَ عَليمٌ ﴾ (٥) )> (٦) .

أما قصر الأمل في هذه الحياة فقد بينه الإمام مالك فيقول: " بغيتك منها ما يكفيك، فأقل عيشها يغنيك، وما قل وكفى خير مما كثر وألهى " (٧).

فهذا توجيه سليم من الإمام مالك - رحمه الله - حيث يعلم الإنسان الرضا والقناعة ، ويرشده كيف يعيش في هذه الحياة القصيرة ، ويبين أن المقصد الأعظم في هذه الحياة هو عبادة الله حل حلاله مع الانتفاع بما أحل الله له بلا إسراف ولا تقتير ، وليس المراد من وجوده في هذه الحياة مجرد الانتفاع بما لا يأمر به الله على وبما لا ينفعه ، ويلهيه الأمل ، لأن الله على ذم الذين يتمتعون في هذه الدنيا ويلهيهم الأمل فقال سبحانه : ﴿ رُبُمَا يَودُّ الَّذِينَ كَفَرُوا لَوْ كَانُوا مُسْلِمِينَ . ذَرْهُمْ يَأْكُلُوا وَيَتَمَتَّعُوا وَيُلْهِهِمُ الأَمَلُ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ﴾ (^) .

<sup>(</sup>۱) ترتیب المدارك ۱۸٤/۱ .

<sup>(</sup>۲) نفسه ۱۸۸/۱

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> سورة البقرة ، الآية ( ١٦٨ ) .

<sup>( &</sup>lt;sup>ئ )</sup> سورة البقرة ، الآية ( ۱۷۲ ) .

<sup>(°)</sup> سورة المؤمنون ، الآية ( ۱ ° ) .

<sup>&</sup>lt;sup>(٦)</sup> سبق تخریجه فی ص ۲۳٦ .

<sup>(</sup>v) ترتیب المدارك ۱۸۷/۱ .

<sup>( &</sup>lt;sup>۸ )</sup> سورة الحجر ، الآيتان ( ۲– ۳ ) .



لقد اتضح زهد الإمام مالك - رحمه الله - من خلال بعض مواقفه من متع هذه الحياة ، قال الحارث مسكين : " رحم الله مالكا ما كان أصونه للعلم وأصبره على الفقر ولزوم المدينة ! أمر لمه بجوائز ثلاثة آلاف دينار فما استبدل مترلا غير المترل الذي كان فيه ، ولا استفاد منه غلة ولا صنعة ولا تجارة " (۱) .

ولكن لا بد من التنبيه بأن زهد الإمام مالك لم يكن زهدا منحرفا ، أو كان هجرا للمال والعيال - كما عند الصوفية المنحرفين - وإنما كان زهده نابعا من تعاليم ديننا الحنيف ، التي تأمر بالرضا بالقليل والقناعة بما وهبها الله ته من نعم ، وتحث على العمل والسعى في مناكب هذه المعمورة الواسعة .

وما ذكره القاضي عياض حير بيان وتوضيح لهذا الموقف حيث قال: أن لمالك بن أنسر أربعمائة دينار يتجر له بها ، فمنها كان قوام عيشه ومصلحته (٢) ، وكان أخوه النضر يتجر في البز ، فشاركه مالك حيث كان يبيع معه ويتجر فيه .

إلى جانب هذا الزهد كان الإمام مالك – رحمه الله – يعتنى بلباسه أتم عناية ، وكان يقـــول : إن مروءة العالم أن يختار الثوب الحسن الذي يرتديه ويظهر به ، فقد كان – رحمه الله – يلبس أجود اللباس وأغلاه وأجمله .

قال القاضي أبو الوليد: استحسن عمر الله لأهل العلم والصلاح حسن الزي والستجمل المباح ، لأن ذلك مشروع ، وقد روى عبد الله بن مسعود الله أن رسول الله الله الله بن الله جميل يحب الجمال ، والكبر من بطر الحق وغمط الناس (أ) ،

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق ۱۸۲/۱ .

<sup>(</sup>۲) المصدر نفسه ۱۸٤/۱ .

<sup>(&</sup>lt;sup>r)</sup> الديباج المذهب ص ١٩

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في الإيمان ، باب تحريم الكبر وبيانه ٩٣/١ (ح ٩١ ) .



ولما سئل الإمام مالك عن قوله تعالى: ﴿ وَلاَ تَنسَ نَصِيبَكَ مِنَ الدُّنْيَا وَأَحْسِنْ كَمَا اللَّهُ اللَّهُ إِلَيْكَ ﴾ (١) قال : أن يعيش ويأكل ويشرب غير مضيق عليه (٢) .

وحياما سئل الإمام مالك عن لباس الصوف الغليظ وغيره ؟ فقال : لا حير في لبسه إلا في سفر كما لبسه النبي الله لأنه شهرة - تظاهر بالزهد - ، وإنه لقبيح بالرجل أن يعرف دينه بلباسه ، وقال - رحمه الله - : ما أدركت فقهاء بلدنا إلا وهم يلبسون الثياب الحسان ، وكان يقول : أحب للقارئ - أي الفقيه - أن يكون أبيض الثياب . كما كان يحب لأحد أنعم الله عليه أن يرى أثر نعمته عليه وخاصة أهل العلم ، ينبغي لهم أن يظهروا مروآتم في ثيابهم إحلالا للعلم (٢) .

وكـان – رحمـه الله – يكره خلق الثياب ، أي البالي منها ، وقال الضحاك : كان مالك جميل الوجه نقي الثوب ، يكره أخلاق اللباس (٤) .

ولا شـك أن موقف الإمام مالك مما سبق ذكره يعتبر ردا وتصحيحا لمفهوم الصوفية الخـاطئ في الزهد ؛ وهو التحلي عن المال كلية ، وتعذيب الجسد وعدم الاعتناء به . كما أنـه أيضا رد على الصوفية التزامهم لبس الصوف ليعرفوا ، ذلك لأن من مبادئه ألا يعرف دين الرحل من ثوبـه .

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> سورة القصص ، الآية ( ۷۷ ) .

<sup>(</sup>٢) عقد الجواهر الثمينة في مذهب عالم المدينة لابن شاس ، الدكتور محمد أبو الأجفان وغيره ، ط1 ( دار الغرب الإسلامي ) ٣/١٦٥ - ٥٢٢ .

<sup>(</sup>٣) انظر: ترتيب المدارك ١١٤/١ ، وعقد الجواهر الثمينة ٥٢٢/٣ .

<sup>(</sup>٤) انظر : الديباج ص ١٨ .



#### ٥- التقــوى

روى أبو نعيم بسنده إلى خالد بن حداش قال: ودعت مالكا بن أنس فقلت: أوصني يا أبا عبد الله ، قال: تقوى الله ، وطلب الحديث من عند أهله (١).

إذا نظرنا في وصية الإمام مالك وجدناها قصيرة لكنها جماع الخيرات ، ومأخوذة مما دل عليه الكتاب والسنة .

حيث وصلى الله ﷺ الأولىين والآخرين بالتقوى فهي خير وصية فقال : ﴿ وَلَقَدْ وَصَيْنَا الَّذِينَ أُوْتُوا اللهُ ﴾ (٢) .

وأُمــرنا لِلله بأن نتزود بالتقوى لأنها حير الزاد قال تعالى : ﴿ وَتَزَوَّدُوا فَإِنَّ خَيْرَ الزَّادِ النَّادِ النَّادِ وَالَّمَانِ اللَّهُ بَأُنِ النَّادِ النَّقُوى وَاتَّقُونَ يَا أُولِي الأَلْبَابِ ﴾ (٣) .

وأثنى الله على المؤمنين بأبرز صفاهم العملية وهي التقوى ، وذلك في قوله تعالى: ﴿ زُيِّـــنَ لِـــلَّذِينَ كَفَـــرُوا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا وَيَسْخَرُونَ مِنَ الَّذِينَ آمَنُوا وَالَّذِينَ اتَّقَوْا فَوْقَهُمْ يَوْمَ الْقَيَــامَة ﴾ (٤) .

وذكر الله ﷺ محبته لعباده المؤمنين بهذه الصفة ﴿ بَلَى مَنْ أَوْفَى بِعَهْدِهِ وَاتَّقَى فَإِنَّ اللهَ يُحِبُّ الْمُتَّقِينَ ﴾ (٥) .

أما من السنة ففيها أحاديث كثيرة تحدثت عن التقوى ، ورفعت من شأن المتقين ، فمان ذلك قول الرسول لأبي ذر ومعاذ رضي الله عنهما : ((اتق الله حيثما كنت ، وأتبع السيئة الحسنة تمحها ، وخالق الناس بخلق حسن (١) (١) .

وقولـه ﷺ لأبي ذر أيضا: ((انظر فإنك لست بخير من أحمر ولا أسود إلا أن تفضله بتقوى )) (٧) .

<sup>(</sup>  $^{(1)}$  أخرجه أبو نعيم في حلية الأولياء  $^{(1)}$  .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> سورة النساء ، الآية ( ۱۳۱ ) .

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> سورة البقرة ، الآية ( ١٩٧ ) .

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة ، الآية ( ٢١٢ ) .

 $<sup>^{(\</sup>circ)}$  سورة آل عمران ، الآية  $(\,$  ۲۲ ) .

<sup>( &</sup>lt;sup>٦)</sup> أخرجه الترمـــذي في البر والصلـــة ، باب ما جاء في معاشرة الناس ٢٥٥/٤ (ح١٩٨٧) ، والإمام أحمد في المسند ١٥٣/٥، وأورده الألباني في صحيح سنن الترمذي ١٨١/٢ ( ١٦١٨ ) .

<sup>(</sup>v) أخرجه الإمام أحمد في المسند ١٥٨/٥.



ونجـــد رسول الله على ينهى عن مصاحبة غير الأتقياء حينما يقول: (( لا تصاحب إلا مؤمنا ، ولا يأكل طعامك إلا تقي )) (١) .

ومعلوم أنه ليس المقصود من ذلك مجرد الأكل ؛ وإنما المراد ما يترتب على مجالسة أهل المعاصى في التأثير في مستوى الإيمان .

ثم إن المؤمن التقي لا بد أن يحفظ نفسه عما يشينها ويعرضها للملام أو العذاب ، وذلك بترك أسباب السخط والسخرية والعقوبة ، وفعل الفرائض المنجية المؤدية إلى النعيم والثواب ، وإنما كمل ذلك ويتم بترك بعض المباحات .

وإلى هـذا أشـار الحديث الشريف الذي يقول: (( إن الحلال بين وإن الحرام بين ) وبيـنهما أمور مشتبهات لا يعلمهن كثير من الناس ، فمن اتقى الشبهات فقد استبرأ لدينه وعرضه ، ومن وقع في الشبهات وقع في الحرام كالراعي يرعى حول الحمى يوشك أن يرتع فيـه ، ألا وإن لكـل ملك حمى ، ألا وإن حمى الله محارمه ، ألا وإن في الجسد مضغة ، إذا صلحت صلح الجسد كله ، وإذا فسدت فسد الجسد كله ، ألا وهي القلب ) (٢) .

وفي هـذا الحديث ما يفيد أن تمام التقوى المشار إليه بقوله ((اتق الشبهات)) مرتبط بطهارة القلب ، ونظافته من الوساوس والهواجس ، ومن سيئ المشاعر وحبيث الخواطر .

ولهـذا وحدنـا بعض الصوفية كأحمد الجريري قد أشار إلى هذا الجانب معتقدا بأن التقوى سبب الوصول إلى الكشف والمشاهدة .

وكذلك أبو القاسم النصر آباذي قـد قال : أن من التزم بالتقوى اشتاق إلى مفارقة الدنيا ، لأن الله ﷺ يقول : ﴿ وَلَلدَّارُ الآخِرَةُ خَيْرٌ لِلَّذِينَ يَتَّقُونَ أَفَلاَ تَعْقِلُونَ ﴾ (٣) .

وقال بعضهم: من تحقق في التقوى هون الله على قلبه الإعراض عن الدنيا (١)

ولكن ينبغي أن نفهم أن التقوى لا يعارض التمتع بزينة الله تعالى التي أباحها لعباده ، وقد كان خيار السلف يتمتعون بما ويضربون مع ذلك أمثلة للتقوى ، وحسبنا قدوة في

<sup>(</sup> ١) أخرجه أبو داود ، في كتاب الأدب ، باب ١٩ من يؤمر أن يجالس ، والترمذي في كتاب الزهد ، باب صحبة المؤمن (٢٣٩٧) ، وأورده الألباني في صحيح سنن الترمذي ٢٨٥/٢ ( ١٩٥٢) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في كتاب المساقاة ، باب أخذ الحلال وترك الشبهات ١٢١٩/٣ (ح ١٥٩٩) والبخاري في الإيمان ، باب فضل من استبرأ لدينه ٢٨/١(ح٥٢) .

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> سورة الأنعام ، الآية (٣٢ ) .

<sup>(</sup>٤) انظر : الرسالة القشيرية ص ١٠٥ – ١٠٦ .



ذلك الإمام مالك بن أنس – رحمه الله – فقد كتب إليه يحي (١) بن يزيد النوفلي ناصحا إياه لأنه – رحمه الله – قد أخذ مما أباح الله له من نصيب هذه الدنيا فيقول: ".فقد بلغني أنك تلبس الدقاق ، وتأكل الرقاق ، وتجلس على الوطئ ، وتجعل على بابك حاحبا ، وقد حلست مجلس العلم ، وقد ضربت إليك المطي ، وارتحل إليك الناس ، واتخذوك إماما ، ورضوا بقولك ، فاتق الله تعالى يا مالك ، وعليك بالتواضع ، كتبت إليك بالنصيحة مني كتابا ما اطلع عليه غير الله عليه .". .

فرد عليه الإمام مالك فيقول: " فقد وصل إلي كتابك، فوقع مني موضع النصيحة والشفقة والأدب، أمتعك الله بالتقوى، وجزاك بالنصيحة خيرا، وأسأل الله تعالى التوفيق، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم، أما ما ذكرت لي إني آكل الرقاق، وألبس الدقاق وأحستجب، وألبس الوطئ فنحن نفعل ذلك ونستغفر الله تعالى، قد قال الله تعالى: ﴿ قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَةَ الله الَّتِي أَخْرَجَ لِعبَادِهِ وَالطّيبَاتِ مِنَ الرِّزْقِ قُلْ هِيَ لِلَّذِينَ آمَنُوا فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا خَالِصَةً يَوْمَ الْقيامَةِ كَذَلِكَ نَفَصًلُ الآياتِ لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ ﴾ (٢). وإني لأعلم أن ترك ذلك حير من الدحول فيه، ولا تدعنا من كتابك فلسنا ندعك من كتابنا.. " (٣).

إذن فالـــتقوى ليس المراد منها — كما يفهمها بعض الصوفية — هو مفارقة الدنيا أو الإعـــراض عــنها ؛ وإنما أن تملكها وتستفيد فيها ، لكي تستطيع أن تقوم بأداء الواحبات ، وتنفيذ ما أمر الله به في هذه الحياة .

<sup>(</sup>۱) يحي بن يزيد بن عبد الملك النوفلي ، من عباد أهـــل المدينة ، انظر : الجرح والتعديل ١٩٧/٩ ، ولســـان الميزان ٣٦٤/٦ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> سورة الأعراف ، الآية (٣٢) .

<sup>(</sup>٣) انظر : موسوعة أخلاق القرآن ، للدكتور أحمد الشرباصي ٢١١/٢ - ٢١٢ .



## ٦ – السذكسر

روى أبو نعيم بسنده إلى القعنبي عن مالك أنه بلغه أن عيسى الطَّلِيُلِمُ كَانَ يقول: " لا تكثروا الكلم بغير ذكر الله فتقسو قلوبكم ، فإن القلب القاسي بعيد من الله ولكن لا تعلمون ، ولا تنظروا في ذنوب الناس كأنكم أرباب ، ولكن انظروا فيها كأنكم عبيد ، فإنما الناس رحلان ، مبتلى ومعافى ، فارحموا أهل البلاء ، واحمدوا الله على العافية " (١) .

وكان من ضمن وصاياه "..وعليك بمعالي الأمور وكرائمها ، واتق رذائلها ، وما سنف منها ، فإن الله يحب معالي الأحلاق ويكره سفسافها ، وأكثر تلاوة القرآن ، واحتهد ألا تأتي عليك ساعة من ليل أو نهار إلا ولسانك رطب من ذكر الله .. " (٢) .

لاشك أن كلام الإمام مالك – رحمه الله – في الذكر وتلاوة القرآن موافق لما دل عليه الكتاب والسنة ، كما قال الله تعالى مخاطبا أهل الإيمان ، وآمرا لهم بأن يذكروا الله ذكرا كثيرا في الليل والنهار : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اذْكُرُوا الله ذكرًا كَثِيراً وَسَبِّحُوهُ بُكْرَةً وَأَصِيلاً ﴾ (٣) . وقال تعالى أيضا : ﴿ وَاذْكُرُ رَبَّكَ فِي نَفْسِكَ تَضَرُّعًا وَخِيفَةً وَدُونَ الْجَهْرِ مِنَ الْغَافِلِينَ ﴾ (من الْقَوْل بالْغُدُوِّ وَالآصَالِ وَلاَ تَكُن مِنَ الْغَافِلِينَ ﴾ (٤) .

والذكر لــه فضل عظيم ، قال الله تعالى مخبرا عن حال الذاكرين والذاكرات وما أعد لهم ﴿ وَالذَّكِرِينَ اللهُ وَالذَّاكِرَاتِ أَعَدَّ اللهُ لَهُمْ مَغْفِرَةً وَأَحْرًا عَظِيمًا ﴾ (٥) .

وقال رسول الله ﷺ: ((ألا أنبئكم بخير أعمالكم ، وأزكاها عند مليككم ، وأرفعها في درجاتكم ، وخير لكم من أن تلقوا عدوكم فتضربوا أعناقهم ويضربوا أعناقكم ؟ )) قالوا بلى قال : (( ذكر الله تعالى )) (١) .

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو نعيم في حلية الأولياء ٣٥٨/٦ .

<sup>(</sup>٢) الإمام مالك بن أنس إمام دار الهجرة ص ٣٣٢ .

<sup>(</sup>٣) سورة الأحزاب ، الآيتان ( ٤١ – ٤٢) .

<sup>(&</sup>lt;sup>٤)</sup> سورة الأعراف ، الآية (٢٠٥) .

<sup>( &</sup>lt;sup>ه )</sup> سورة الأحزاب ، الآية (٣٥ ) .

<sup>(</sup>٦) أخرجه الترمذي ، في الدعوات ، باب ما جاء في فضل الذكر ٣٨٩/٥ . و أورده الألباني في صحيح سنن الترمذي ١٣٩/٣ (ح٣٦١٧ ) ، و في صحيح ابن ماجة (ح٢٧٩) .



وعن عبد الله بن بسر على أن رحلا قال: يا رسول الله إن شرائع الإسلام قد كثرت علي فأحبرني بشيء أتشبث به قال: ((لا يزال لسانك رطبا من ذكر الله )) (١).

وقــال ﷺ: ((من قرأ حرفا من كتاب الله فله به حسنة ، والحسنة بعشر أمثالها ، لا أقول : ﴿ الم ﴾ حرف ، ولكن ألف حرف ، ولام حرف ، وميم حرف <sup>)) (٢)</sup> .

وعن عقبة بن عامر على قال : حرج رسول الله الله الصفة فقال : "أيكم ولا يحب أن يغدو كل يوم إلى بطحان أو إلى العقيق فيأتي منه بناقتين كوماوين في غير إثم ولا قطيعة رحم ؟ "فقلنا يا رسول الله نحب ذلك ، قال : "أفلا يغدو أحدكم إلى المسجد فيعلم ، أو يقرأ آيتين من كتاب الله على خير له من ناقتين ، وثلاث خير له من ثلاث ، وأربع خير له من أربع ، ومن أعدادهن من الإبل " (") .

وقال ﷺ: ( من قعد مقعدا لم يذكر الله فيه كانت عليه من الله ترة ، ومن اضطجع مضجعا لم يذكر الله فيه كانت عليه من الله ترة » ( عليه » ( عليه

فالإمام مالك - رحمه الله - كان حريصا على ذكر الله وأوصى به ، ولكنه - مع ذلك - ينكر الاجتماع للذكر على صوت واحد كما تفعله المتصوفة المنحرفة ؛ ذلك أن الاجتماع على صوت واحد إحدى البدع المحدثات التي لم تكن في زمن رسول الله ، ولا في زمن رسول الله ، ولا في زمن الصحابة ولا من بعدهم من التابعين لهم بإحسان ، ولا عرف ذلك في شريعة محمد ، بل هو من البدع التي سماها رسول الله ، فلالة وهي مردودة .

كما ذكر ذلك ﷺ: ( من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد) يعني فهو مردود غير مقبول ، وفي رواية : ( من عمل عملا ليس عليه أمرنا فهو رد) .

<sup>(</sup> ۱ ) أخرجــه الترمذي ، في الدعوات ، في فضل الذكر ٥/٣٨٨ . و أورده الألباني في صحيح سنن الترمذي ٣/ ١٣٩ ( ٣٦١٥ ) ، و في صحيح ابن ماجة (ح٢٧٩٣ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي ، في فضائل القرآن ، باب ما جاء فيمن قرأ حرفا من القرآن (٣٠٨٧) ، وأورده الألباني في صحيح الجامع الصغير ٣٤٠/٥ .

<sup>(</sup>٣) أخرجــه مسلم ، في كتاب صلاة المسافرين وقصرها ، بــاب فضــل قراءة القرآن في الصلاة وتعــلمه ١ / ٥٠٣/٥٥٣)

<sup>(</sup> ٤) أخرجه أبو داود ، في كتاب الأدب ، باب كراهية أن يقوم الرجل من مجلسه ولا يذكر الله ٥/١٨١ (٤٨٥٦)

<sup>(°)</sup> أخرجه البخاري في الصلح ، باب إذا اصطلحوا على صلح جور فالصلح مردود ٢٦٦/٢ (ح٢٦٩٧) ومسلم في الأقضية ، باب ٨ (ح١٧١٨) .



" وعن الحسن البصري أنه سئل وقيل له : ما ترى في مجلسنا هذا ؟ قوم من أهل السينة والجماعة لا يطعنون على أحد نجتمع في بيت هذا يوما ، فنقرأ كتاب الله وندعو الله ربينا ، ونصلي على النبي ، وندعو لأنفسنا ولعامة المسلمين ؟ قال : فنهى الحسن عن ذلك أشد النهي ، لأنه لم يكن من عمل الصحابة ولا التابعين ، وكل ما لم يكن عليه عمل السلف الصالح فليس من الدين ، فقد كانوا أحرص الناس على الخير ، ولو كان فيه خير لفعلوه ، وقد قال تعالى : ﴿ الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإسْلاَمَ دينًا ﴾ (١) .

وقــال مالك بن أنس: فما لم يكن يومئذ دينا لم يكن اليوم دينا ، وإنما يعبد الله بما شرع ، وهذا الاحتماع لم يكن مشروعا قط فلا يصح أن يعبد الله به " (٢) .

وهذا دليل على تمسك الإمام مالك - رحمه الله - بما عليه أهل الحق من سلف هذه الأمة ، وحرصه الشديد على أن يكون هذا الدين - كما شرعه الله الله الله على أن يكون هذا الدين - كما شرعه الله الله الله على أن يكون هذا الدين عند ، وحاليا من بدع المبتدعين ؛ بل تصحيح للصوفية الذين شرعوا أذكارا أو أورادا من عند أنفسهم كما حصل للصوفية المتأخرين .

<sup>( &</sup>lt;sup>( )</sup> سورة المائدة ، الآية (٣) .

<sup>(</sup>٢) انظر : المعيار المعرب والجامع المغرب ٤٠/١١



### ٧- السماع

لقد ادعى الصوفية بأنهم قوم مرهفو الإحساس عاطفيون ، لذلك أحدثوا ما يسمونه السماع ، وهو الاستماع إلى الغناء والرقص والوجد ، اعتقادا منهم حلم لأنه يحي القلوب حسب زعمهم .

قال أبو العباس القرطبي: كان الصوفية يطلقون السماع على فهم يقع لأحدهم بغتة، يكون عنده وجد وغيبة سواء كان ذلك في نظم أو نثر أو غيرهما (١).

وقال ابن الجوزي: "اعلم أن سماع الغناء يجمع شيئين ، أحدهما: أنه يلهي القلب عن التفكر في عظمة الله سبحانه والقيام بخدمته . والثاني: أنه يميله إلى اللذات العاجلة التي تدعو إلى استيفائها من جميع الشهوات الحسية ، ومعظمها النكاح وليس تمام لذته إلا في المستحددات ، ولا سبيل إلى كثرة المتحددات من الحل فلذلك يحث على الزنا ، فبين الغناء والزنا تناسب من جهة أن الغناء لذة الروح والزنا أكبر لذات النفس .." (٢) .

ولا شك أن الغناء الذي يصاحبه شيء من آلات اللهو كالمزامير وغيرها مجمع على تحريمه ، وكذلك الغناء الذي لا يصاحبه شيء من آلات اللهو ولكنه فيه شيء من الغزل وذكر النساء والحب والغرام ، لأن ذلك من أعمال الفساق والزنادقة ، ومن الأمور التي لم يأمر بما الله تعالى ولا رسوله ، ولا سلف الأمة ، ولا أعيان مشايخها .

ولعل الحدث الذي حصل في عهد الإمام مالك - رحمه الله - يبين لنا موقفه من السماع لدى الصوفية ، وأن ما تقوم به الصوفية من صنعة الغناء والرقص والوحد ..حديرة بالإنكار لأن هذا العمل ليس من فعل الإسلام .

حكى عياض عن التنيسي (٢) أنه قال : كنا عند مالك بن أنس وأصحابه حوله ، فقال رجل من أهل نصيبين (٤) : يا أبا عبد الله عندنا قوم يقال لهم الصوفية ، يأكلون كثيرا ثم يأحذون في القصائد ، ثم يقومون فيرقصون ، فقال مالك : أصبيان هم ؟ قال : لا ، فقال

<sup>(</sup>١) انظر : كشف القناع لأبي العباس القرطبي ص ٥٠ ، وإحياء علوم الدين ٢٦٨/٢ .

<sup>.</sup> 772 m july

<sup>( &</sup>lt;sup>٣)</sup> هو : عبد الله بن يوسف التنيسي ، أبو محمد الكلاعي ، أصله من دمشق ، ثقة من أثبت الناس في الموطأ ، (ت ٢١٨هـــ) ، انظر: التقريب ٤٣٢/١ .

<sup>( &</sup>lt;sup>3)</sup> هي : مدينة عامرة من بلاد الجزيرة العربية على حادة القوافل بين الشام والموصل ، ونصيبين أيضا قرية من نواحي حلب ، وهي أيضا مدينة على شاطئ الفرات . انظر : معجم البلدان ٢٨٨٠- ٢٨٩ .



مالك: أبحانين هم؟ قال: لا ، قوم مشايخ عقلاء . قال مالك: ما سمعنا أن أحدا من أهل الإسلام يفعل هذا ، فقال الرجل: بل يأكلون ثم يقومون فيرقصون ، يلطم بعضهم رأسه وبعضهم وجهه ، فضحك مالك وقام إلى مترله .

فقال أصحاب مالك للرحل: يا هذا أدحلت والله مشقة على صاحبنا ، لقد حالسناه نيفا وثلاثين سنة فما رأيناه ضحك إلا هذا اليوم (١) .

وفي النص رأينا كيف أنكر الإمام مالك - وهو إمام أهل السنة - على أن يكون من أهل الإسلام من يفعل هذا إلا أن يكون مجنونا أو صبيا ، وهذا واضح أنه ليس من تعاليم الإسلام ثم يقال : ولو فعلوه على جهة اللعب كما يفعله الصبي لكان أخف عليهم مع ما فيه من إسقاط الحشمة وإذهاب المروءة وترك هدي الإسلام وأرباب العقول ؛ لكنهم يفعلونه على جهة التقرب إلى الله على والتعبد به ، ويعتقدون بأن اللهو واللعب عبادة ، والحق أن ذلك من البدع الموقعة في الضلالة .

قال إسحاق بن عيسى الطباع (٢): سألت مالكا عما يترخص فيه أهل المدينة من الغناء؟ فقال: إنما يفعله عندنا الفساق (٣).

وهذا محمول على غناء النساء وأما الرحال فغناؤهم مذموم أيضا بحيث إذا داوم أحد على فعله أو سماعه سقطت عدالته ، لما فيه من إسقاط المروءة ومخالفة السلف الصالح .

فموقف الإمام مالك من السماع عند الصوفية هنا واضح ، فهو ينكر وينهى عن ذلك كما هو بين من عباراته ، وقد "قال في المدونة (٤) : وأكره الإجارة على تعليم الشعر والمنوح وعلى كتابة ذلك ، قال عياض : معناه نوح المتصوفة وإنشادهم على طريق النوح والبكاء ، فمن اعتقد في ذلك أنه قربة لله تعالى فهو ضال مضل ، ولا يعلم مسكين أن الجنة حفت بالمكاره وأن النار حفت بالشهوات ، والله تعالى لم يبعث أحدا من الأنبياء (عليهم الصلة والسلام) باللهو والراحة والغناء ؛ وإنما بعثوا بالبر والتقوى ، وما يخالف الهسوى " (٥) .

<sup>(</sup>١) انظر : ترتيب المدارك ١٨٠/١ ، ومناقب مالك للزواوي ص ١٥٨ .

<sup>(</sup>٢) هو : إسحاق بن عيسي بن نجيح البغدادي ، أبو يعقوب بن الطباع (ت ٢١٤هـ) انظر : التقريب ٧٢/١

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup> تلبيس إبليس ص ۲۸۲ .

<sup>(</sup>٤) انظر : المدونة الكبرى ، طبعة دار صادر ، (بيروت ) ٤٢١/٤ .

<sup>&</sup>lt;sup>(ه)</sup> المعيار المعرب ٣٣/١١ .

ومما يدل على إنكار الإمام مالك ونهيه عن الغناء واستماعه قوله: إذا اشترى حارية فوحدها مغنية كان له ردها بالعيب ، وهو مذهب سائر أهل المدينة إلا إبراهيم بن سعد وحده ، فإنه قد حكى زكريا الساحى أنه كان لا يرى به بأسا (١).

وممــن ذهب إلى تحريمه القاسم بن محمد من علماء أهل المدينة ، وكذلك علماء أهل مكــة كمجـاهد وعطاء ، وعلماء أهل الشام كمكحول والأوزاعي ، وعلماء أهل مصر كالليث بن سعد ، وعلماء أهل الكوفة وغيرهم (٢) .

وأمـــا ما نقله القشيري <sup>(٣)</sup> ومحمد بن طاهر المقدسي <sup>(٤)</sup> عن الإمام مالك بأنه رخص الغناء فذلك لا يصح عنه ، وخلاف المشهور عنه كما تقدم ذكره .

قال أبو العباس القرطبي: وقد حكاه بعض الشافعية والقشيري عن مالك ولا يصح عنه بوجه ، ولا عن أحد من أصحابه (٥) .

وقال السمعاني عن محمد بن طاهر المقدسي : له في كتاب إباحة الغناء والرقص واللهو مناكير ، فإنه روي فيه عن مالك وغيره من أئمة الهدى المتقدمين حكايات عنهم منكرة باطلة قطعا (٦) .

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية: ".. وإن نقل عن بعض أهل المدينة وغيرهم أنه سمع الغناء فلم يقل أحد منهم أنه مستحب في الدين ومختار في الشرع أصلا، بل كان فاعل ذلك منهم يرى مع ذلك كراهته، وأن تركه أفضل، أو يرى أنه من الذنوب، وغايته أن يطلب سلامته من الإثم أو يراه مباحا، كالتوسع في لذات المطاعم والمشارب والملابس والمساكن، فأما رجاء الثواب بفعله والتقرب إلى الله فهذا لا يحفظ عن أحد من سلف الأمة وأئمتها، بل المحفوظ عنهم ألهم رأوا هذا من ابتداع الزنادقة " (٧).

<sup>(</sup>۱<sup>)</sup> تلبیس إبلیس ص ۲۸۲ .

<sup>( &</sup>lt;sup>۲ )</sup> نزهة الأسماع لابن رجب ص ۷۱ .

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> في الرسالة القشيرية ص ٣٣٦ .

<sup>(</sup>٤) هو : محمد طاهر المقدسي الظاهري الصوفي ، قال الذهبي ليس بالقوي ، فإن له أوهاما كثيرة في تواليفه ، وله انحراف عن السنة إلى التصوف غير مرضي ، وهو نفسه صدوق (ت ٥٠٧هـــ) انظر : سير أعلام ٣٦١/١٩ وطبقات الأولياء ص ٢٣٥ .

<sup>(</sup>٥) كشف القناع ص ٥٧، ١٦٠ .

<sup>&</sup>lt;sup>(٦)</sup> المصدر نفسه .

<sup>(</sup> v ) الاستقامة ١/٢٣٧ – ٢٣٨



وقال في موضع آخر: "وأما نقلهم لإباحته عن مالك وأهل الحجاز كلهم فهذا غلط من أسوأ الغلط، فإن أئمة أهل الحجاز على كراهته وذمه، ومالك نفسه لم يختلف قوله وقول أصحابه في ذمه وكراهته "(١).

وقال ابن القيم: قال صاحب القرآن في الرد على صاحب الغناء بقول مالك بإباحة الغلط الغيناء ، وأما نقلك لإباحته عن مالك بن أنس وأهل الحجاز كلهم فهذا من أقبح الغلط وأفحشه (٢) .

و بهذا يتبين لنا أن ما نسب إلى الإمام مالك من إباحة الغناء كذب وافتراء ، ويلاحظ أن الالقام مصدره من أهل التصوف الذين يبيحون السماع والغناء المحرم . وقد جاء الاتمام أيضا مسن أبي الفرح الأصبهاني (٣) في كتابه " الأغاني " ، وهو متهم بالتشيع ، وروى الحكاية التي ذكرها أبن طاهر .

ثم وحدنا نقدا من العلماء المالكية لمذهب الصوفية في الغناء ، فقد قال القرطبي — رحمه الله — في تفسير قوله على في سورة طه ﴿ قَالُوا لَن نَبْرَحَ عَلَيْهِ عَاكِفِينَ حَتَّى يَرْجِعَ إِلَيْنَا مُوسَى . قَالَ يَا هَارُونُ مَا مَنَعَكَ إِذْ رَأَيْتَهُمْ ضَلُوا . أَلاَ تَتَبِعَنِ أَفَعَصَيْتَ أَمْرِي ﴾ (أ) سئل الإمام الطرطوشي ما يقول سيدنا الفقيه في مذهب الصوفية ؟ – واعلم حرس الله مدته — أنه احتمع جماعة من الرحال ، فيكثرون من ذكر الله تعالى وذكر محمد الله على .

ثم إله م يوقع ون بالقضيب على شيء من الأديم ، ويقوم بعضهم برقص ، ويتواجد حيى يقع مغشيا عليه ، ويحضرون شيئا يأكلونه ، هل الحضور معهم حائز أم لا ؟ أفتونا مأجورين ، ومن هذا القول الذي يذكرونه :

قبل التفرق والزلل ما دام ينفعك العمل ومشيب رأسك قد نرل

يا شيخ كف عن الذنوب واعمل لنفسك صالحاً أما الشباب فقد مضى

<sup>(</sup> ۱ ) الاستقامة 1/۲۷۲ - ۲۷۳ .

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup> انظر: نزهة الأسماع ص ٦٧- ٧١.

<sup>( &</sup>lt;sup>r )</sup> هو : علي بن الحسين بن محمد القرشي الأموي الأصبهاني ، وقال عنه الذهبي : والعجب أنه أموي شيعي . انظر : سير أعلام النبلاء ٢٠١/١٦ .

<sup>(&</sup>lt;sup>٤)</sup> سورة طــه ، الآيات ( ٩١ – ٩٣ ) .

وفي هـذا ونحوه الجواب: - يرحمك الله - مذهب الصوفية بطالة وجهالة وضلالة ، وما الإسـلام إلا كتاب الله وسنة رسوله فل ، وأما الرقص والتواجد فأول من أحدثه أصحاب السامري ، لما اتخذ لهم عجلا حسدا له خوار ، قاموا يرقصون حواليه ويتواجدون، فهـو دين الكفار وعباد العجل ، وأما القضيب فأول من اتخذه الزنادقة ليشغلوا به المسلمين عـن كتاب الله تعالى ، وإنما كان يجلس النبي فل مع أصحابه كأنما على رؤوسهم الطير من الوقار ، فينبغي للسلطان ونوابه أن يمنعهم من الحضور في المساجد وغيرها ، ولا يحل لأحد يؤمس بالله واليـوم الآخر أن يحضرهم ولا يعينهم على باطلهم ، هذا مذهب مالك وأبي حنيفة والشافعي وأحمد بن حنبل وغيرهم من أئمة المسلمين وبالله التوفيق " (١) .

وقال ابن الحاج: " فإن قيل أليس قد روى عن جماعة من الصالحين ألهم سمعوه قلنا مسا بلغنا أن أحدا من السلف الصالح سمعه ولا فعله ، وهذه مصنفات أئمة الدين وعلماء المسلمين مثل مصنف مالك بن أنس ، وصحيح البخاري ومسلم ، وسنن أبي داود والنسائي رضي الله عنهم إلى غيرها خالية من دعواكم ، وهذه تصانيف فقهاء المسلمين الذي تدور عسليهم الفتوى قديما وحديثا في شرق البلاد وغربها فقد صنف المسلمون على مذهب مالك ابن أنسس تصانيف لا تحصى ، وكذلك مصنفات علماء المسلمين على مذهب أبي حنيفة والشافعي وأحمد بن حنبل وغيرهم من فقهاء المسلمين ، وكلها مشحونة بالذب عن الغناء وتفسيق أهله ، فإن كان فعله أحد من المتأخرين فقد أخطأ ، ولا يلزمنا الاقتداء بقوله ونترك الاقتداء بالأئمة الراشدين .

ومن هنا زل من لا بصيرة له ، نحتج عليهم بالصحابة والتابعين وعلماء المسلمين ، ويحتجون علينا بالمتأخرين سيما وكل من يرى هذا الرأي الفاسد عار من الفقه عاطل من العلم لا يعرف مأخذ الأحكام ولا يفصل الحلال من الحرام ، ولا يدرس العلم ولا يصحب أهله ولا يقرأ مصنفاته ودواوينه ، وقد قال النبي على : "من يرد الله به خيرا يفقهه في الدين ". (٢) .

فمن هجنر أهل الفقه والحكمة وانقضى عمره في مخالطة أهل اللهو والبطالة كيف يؤمن هذه المسألة وغيرها ؟ ﴿ وَمَا كُنَّا لِنَهْتَدِيَ لَوْلاَ أَنْ هَدَانَا اللهُ ﴾ فيا من رضي بدينسه

<sup>.</sup>  $(^{1})$  الجامع لأحكام القرآن  $(^{1})$  الجامع المحام القرآن  $(^{1})$ 

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه في ص ٢٢٨ .



ودنياه وتوثق لآخرته ومثواه باحتياره مالك بن أنس وفتواه إن كنت على مذهبه ، وباحتيار أبي حسنيفة والشافعي وأحمد بن حنبل إن كنت ترى رأيهم كيف هجرت اختيارهم في هذه المسألة وجعلت إمامك فيها شهواتك وبلوغ أوطارك ولذاتك ؟ " (١) .

ومن خلال النصوص السابقة يتبين لنا أن الإمام مالك – رحمه الله – وأتباعه كانوا يكرهون سماع الغناء ، أو السماع المنهي عنه الذي يكون فيه ضرب بالقضيب على شيء من الأديم (كالنوبة والطار) ، والذي يكون مصحوبا بالرقص والتواجد والقصائد الشركية ونحو ذلك .

وقد كان أصحاب النبي الله إذا اجتمعوا أمروا واحدا منهم أن يقرأ عليهم شيئا من القدرآن الكريم والباقون يستمعون ، وكان عمر بن الخطاب الله يقول لأبي موسى الأشعري الله على ينا أبا موسى ذكرنا ربنا فيقرأ وهم يستمعون (٢) .

وعـن عبد الله بن مسعود ﴿ قال : قال النبي ﴾ : (( اقرأ على القرآن )) قلت : أقرأه عـليك وعليك أنزل ؟ فقال : (( إني أحب أن أسمعه من غيري )) فقرأت عليه سورة النساء حـتى وصـلت إلى هذه الآية ﴿ فَكَيْفَ إِذَا جِئْنَا مِن كُلِّ أُمَّةٍ بِشَهِيدٍ وَجِئْنَا بِكَ عَلَى هَوُلاَءِ شَهِيدًا ﴾ قال : (( حسبك )) فنظرت فإذا عيناه تذرفان (٢) .

١) المدخل لابن الحاج ١٠٨/٣ .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الدارمي في سننه ٣٣٩/٢ ( ح٣٤٩٦ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري مع الفتح في فضائل القرآن ، باب البكاء عند قراءة القرآن ١٢١/١٠ (ح ٥٠٥٥) .



#### المرحث الثالث

# بطلان ما نسب إلى الإمام مالك في التصوف ١ - ما نسب إليه الكلام في الحقيقة

قال ابن عجيبة (١) في " إيقاظ الهمم في شرح الحكم ":

" قــال مالك رحمه الله : من تصوف و لم يتفقه فقد تزندق ، ومن تفقه و لم يتصوف فقد تفسق ، ومن جمع بينهما فقد تحقق " (٢) .

وقال محمد أمين الكردي (٣): بعد أن بين الشريعة والطريقة والحقيقة: " لا بد لسالك طريق الآخرة من الجمع بين هذه الثلاثة وعدم التعطيل لشيء منها ، وذلك لأن الحقيقة بلا شريعة باطلة ، والشريعة بلا حقيقة عاطلة " ثم استدل بقول الإمام مالك: " من تشرع و لم يتحقق فقد تفسق ، ومن تحقق و لم يتشرع فقد تزندق ، ومن جمع بينهما فقد تحقق " (١) .

## التعليق:

هذه النصوص لا تصح نسبتها إلى إمام دار الهجرة لعدة أمور:

أولا: إذا نظرنا في النصوص فليس فيها سند يمكن الرجوع إليه ، ذلك أن السند وارد عن أناس لهم ذوق وميل إلى التصوف ، حيث أخذوا يدعمون أفكارهم ومبادئهم بالكلام المصطنع لعلم من الأعلام الكبار ، وهذا ليس بغريب على بعض المتصوفة الذين يحاولون حذب الناس إلى معتقداتهم كما فعل ذلك الشعراني وغيره حيث أدرج الصحابة الكبار والأئمة الأخيار ضمن أعلام التصوف ، وكما ذكر ذلك محمد أبو الفيض المنوفي مؤخرا من أن الأئمة الأربعة كانوا من الصوفية (٥) .

<sup>(</sup>۱) هو أحمـــد بن محمـــد المهدي بن عجيبة ، صوفي من أهـــل المغرب ، وله كتب كثيرة في التصوف منها : الفتوحات الإلهية ، وإيقاظ الهمم في شرح الحكم ، (ت ١٢٢٤هــ) انظر : حمهرة الأولياء ٢٣٤/١ .

<sup>(</sup>٢) إيقاظ الهمم في شرح الحكم ، لابن عجيبة ، بيروت ( دار المعرفة ) ١/٥ ، ومقدمة التعرف ص ٨ .

<sup>(</sup>٣) هو محمـــد أمين بن فتح الله الإربلي الكردي ، واعـــظ (ت ١٣٣٢هـــ) انظر : الأعلام ٤٣/٦ ، ومعجم المؤلفين ٧٧/٩ .

<sup>( &</sup>lt;sup>٤)</sup> تنوير القلوب في معاملة علام الغيوب ، لمحمد أمين الكرد*ي ط*١ سوريا ( دار القلم ١٤١١م ) ص ٤٦٨ .

<sup>(</sup>٥) انظر : جمهرة الأولياء وأعلام التصوف ١٥٥/١ .



ثانيا: وأما من حيث المتن فإني أبعد أن يصدر مثل هذا المصطلح عن الإمام مالك رحمه الله – لعدم ورود النصوص في الكتب المعتمدة لدى إمام دار الهجرة وتلامذته ، ولدى كيتاب تراجمه من العلماء المشهورين ، وأتساءل كيف يقر الإمام مالك على التصوف وهو من المنكرين أشد الإنكار على أعمال صدرت من الصوفية ؟!

كما حكى لنا عبد الله بن يوسف التنيسي فقال: "كنا عند مالك بن أنس فقال رحل من أهل نصيبيين: يا أبا عبد الله! عندنا قوم يقال لهم الصوفية يأكلون كثيرا، فإذا أكلوا أحذوا في القصائد ثم يقومون فيرقصون، فقال مالك: هم مجانين؟ فقال له: لا، قل الله: هم صبيان؟ قال: لا، هم مشايخ عقلاء، قال مالك: ما سمعنا أن أحدا من أهل الإسلام يفعل هكذا.

فقال السرحل: بل يأكلون ثم يقومون فيرقصون ، يلطم بعضهم رأسه ، وبعضهم يلطم وجهه ، فضحك مالك وقام إلى مترله ، فقال أصحاب مالك للرحل: يا هذا أدخلت والله مشقة على صاحبنا ، لقد حالسناه نيفا وثلاثين سنة فما رأيناه ضحك إلا هذا اليوم " .

وبذلك فالنصوص المنسوبة إليه التي تتعلق بالتحدث عن التصوف والكلام عن الحقيقة مستبعدة من حيث السند والمتن والموضوع .

ثالــــثا: أما التحدث عن الزندقة فقد تكلم الإمام مالك عنها ، حيث كان من أشد الناس لهيا عن الاشتغال بعلم الكلام ، وعن مجالسة المتكلمين لأن هذا العمل مؤد إلى الزندقة ، ومخالف لما كان عليه السلف الصالح .

كما أخرج ذلك الهروي عن إسحاق بن عيسى قال: "قال مالك: من طلب الدين بالكلام تزندق، ومن طلب المال بالكمياء أفلس، ومن طلب غريب الحديث كذب "(١).

وأحسرج أبو نعيم عن يحي بن الربيع قال: "كنت عند مالك بن أنس ودخل عليه رجل فقصال: يا أبا عبد الله! ما تقول فيمن يقول القرآن مخلوق؟ فقال مالك: زنديق فاقتلوه، فقال يا أبا عبد الله إنما أحكي كلاما سمعته، فقال: لم أسمعه من أحد إنما سمعته منك، وعظم هذا القول " (٢).

<sup>(</sup>١) ذم الكلام وأهله للهروي ، تحقيق عبد الرحمن بن عبد العزيز ٧١/٥

<sup>( &</sup>lt;sup>۲)</sup> حلية الأولياء ٣٥٥/٦ ، وأخرجه اللالكائي في شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعـــة ٢٤٩/١ من طريق أبي محمد يحي بن خلف عن مالك ، وأورده القاضي عياض في ترتيب المدارك ٤٤/٢ .

وأحرج ابن عبد البرعن مصعب بن عبد الله الزبيري قال: "كان مالك بن أنس يقرول: الكلام في الدين أكرهه ، ولم يزل أهل بلدنا يكرهونه وينهون عنه ، نحو الكلام في رأي جهم والقدر وكل ما أشبه ذلك ، ولا يحب الكلام إلا فيما تحته عمل ، فأما الكلام في دين الله ، وفي الله على فالسكوت أحب إلي ، لأبي رأيت أهل بلدنا ينهون عن الكلام في الدين إلا فيما تحته عمل " (١).

وأحرج أبو نعيم عن عبد الله بن نافع قال: "سمعت مالكا يقول: لو أن رحلا ركب الكبائر كلها بعد ألا يشرك بالله ثم تخلى من هذه الأهواء والبدع – وذكر كلاما – دخل الجنة " (٢) .

كما أحرج أيضا عن الإمام الشافعي: "كان مالك بن أنس إذا حاءه بعض أهل الأهرواء قال : أما إني فعلى بينة من ربي وديني ، وأما أنت فشاك اذهب إلى شاك فحاصمه " (٣) .

رابعا: أما مصطلح الحقيقة والطريقة - كما يفهمهما المتصوفة - فمصطلح حديد وتقسيم غير صحيح ، ولأنه لم يرد في كتاب الله على ، ولم يجر على لسان رسول الله الله ولا على السنة الخلفاء الراشدين والصحابة الكرام ، ولا من أئمة الأخيار ، وإنما صدر هذا التفريق وهذا المصطلح من بعض المتصوفة .

## ٢ - ما نسب إلى الإمام مالك في التوسل

روى القاضي عياض في الشفا بتعريف حقوق المصطفى :

" قال حدثنا القاضي أبو عبد الله محمد بن عبد الرحمن الأشعري ، وأبو القاسم أحمد بن لقي الحياكم وغير واحد فيما أجازوا فيه قالوا: حدثنا أبو العباس أحمد بن عمر بن دلهات ، حدثنا أبو الحسن على بن فهر ، حدثنا أبو بكر محمد بن أحمد بن الفرج ، حدثنا

<sup>(</sup>۱) جامع بيان العلم وفضله ص ٤١٥ .

<sup>( &</sup>lt;sup>۲ )</sup> حلية الأولياء ٦ / ٣٥٥ .

<sup>(</sup>۳) نفسه ۲۰٤/٦ .



أبو الحسن عبد الله بن المنتاب ، حدثنا يعقوب بن إسحاق بن أبي إسرائيل ، حدثنا ابن حميد قسال : ناظر أبو جعفر أمير المؤمنين مالكا في مسجد رسول الله في فقال له مالك : يا أمير المؤمنين لا ترفع صوتك في هذا المسجد ، فإن الله في أدب قوما فقال : ﴿ لاَ تَرْفَعُوا أَصُواتَهُمْ عِندَ أَصُواتَكُمْ فَوْق صَوْق النّبِي ﴾ (١) ومدح قوما فقال : ﴿ إِنَّ الّذِينَ يَغُضُّونَ أَصُواتَهُمْ عِندَ رَسُولِ اللهِ ﴾ (٢) الآية ، وذم قوما فقال : ﴿ إِنَّ الّذِينَ يُنَادُونَكَ .. ﴾ (٣) الآية ، وإن حرمته ميا كحرمته حيا ، فاستكان لها أبو جعفر ، وقال : يا أبا عبد الله أستقبل القبلة وأدعو أم أستقبل رسول الله في فقال : ولم تصرف وجهك عنه وهو وسيلتك ووسيلة أبيك آدم السّقبل استقبله واستشفع به فيشفعك الله " (٤) ..

#### التعليــق:

هذه الحكاية لا تصح نسبتها إلى الإمام مالك – رحمه الله – للأمور الآتية :

١- فمن حيث السند فقد رد عليه العلماء بأن سنده مظلم منقطع ، كما أشار إلى ذلك صناحب كتاب الصارم المنكي قائلا: "وهذه الحكاية التي ذكرها القاضي عياض ورواها بإسناده عن مالك ليست بصحيحة عنه .

وقد ذكر المعترض في موضع من كتابه أن إسنادها إسناد جيد وهو مخطئ في هذا القول خطاً فاحشا ؛ بل إسنادها إسناد ليس بجيد ، بل هو إسناد مظلم منقطع ، وهو مشتمل على من يتهم بالكذب ، وعلى من يجهل حاله ، وابن حميد هو محمد بن حميد الحرازي ، وهو ضعيف كثير المناكير غير متصلة ، وقد ظن المعترض أنه أبو سفيان محمد بن حميد المعمري أحد الثقات المخرج لهم في صحيح مسلم قال : فإن الخطيب ذكره في الرواية على مالك ، وقد أخطأ فيما ظنه خطأ فاحشا ووهم وهما قبيحا ، فإن محمد بن حميد المعمري رحل متقدم لم يدركه يعقوب بن إسحاق بن أبي إسرائيل راوي الحكاية عن ابن حميد ، بل بينهما مفازة بعيدة ، وقد روى المعمري عن هشام بن حسان ومعمر والثوري ، وتوفي سنة اثنتين وثمانين ومائة قبل أن يولد يعقوب بن إسحاق بن أبي إسرائيل ، وأما محمد بن حميد الرازي فإنه في طبقة الرواة عن المعمري كأبي خيثمة وابن نمير وعمرو الناقد

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> سورة الحجرات ، الآية (۲) .

<sup>(</sup>٢) سورة الحجرات ، الآية (٣) .

<sup>(&</sup>lt;sup>٣)</sup> سورة الحجرات ، الآية (٤) .

<sup>(</sup>٤) الشفا بتعريف حقوق المصطفى للقاضي عياض ، بيروت ( دار الكتب العلمية ١٣٩٩هـــ) ٢٠/٢ - ٤١ .



وغيرهـم ، وكانت وفاته سنة ثمان وأربعين ومائتين ، فرواية يعقوب بن إسحاق عنه ممكنة بخلاف روايته عن المعمري فإنها غير ممكنة ، وقد تكلم في محمد بن حميد الرازي وهو الذي رويت عنه هذه الحكاية من غير واحد من الأئمة ونسبه بعضهم إلى الكذب ..

ثم أضاف بعد سرد لأقوال أئمة الجرح فيقول: " فإذا كانت هذه حال محمد بن حميد الرازي عند أئمة هذا الشأن فكيف يقال في حكاية روايتها منقطعة إسنادها حيد مع أن في طريقها إليه من ليس بمعروف " (١) .

٢- أما من حيث المتن فيتبين من ركاكة اللفظ وأسلوب الألفاظ بغير اللغة العربية الفصيحة ، فإن معنى قوله: "استشفع به فيشفعك الله به "لحن صريح فإن الاستشفاع معناه طلب الشفاعة من المستشفع به ، فمعنى استشفع به اطلب منه الشفاعة يشفع لك الرسول فالرسول شافع ، وإذا كان كذلك كان الصحيح أن يقال: استشفع به فيشفعه الله فيك ، لا أن يقال: استشفع به فيشفعك الله ، فإن المستشفع بالرسول ليس شافعا ، والذي يشفع هو الشافع لا المشفوع له يقينا ، ومثل الإمام مالك العربي مولده ونشأته محال أن يقع في مثل هذا الخطأ .

٣- وأمـا مـن حيث الموضوع فإن الرواية تدل على أنها كذب على الإمام مالك ،
 وذلك مما فيه " بل استقبله " لأن الإمام مالك دون الفقه وروى عنه أصحابه الثقات ، وفيه
 لا يستقبل القبر وقت الدعاء (٢) .

٤- وقول الله عنه " والاستشفاع به لم يؤثر من الصحابة رضي الله عنهم والستابعين بعد الممات ، وقد مرت بهم حالات عسيرة فلم يحاولوا الذهاب إلى القبر ، بل يقصدون الزيارة للسلام كما نقل عن عبد الله بن عمر على حيث لا يقدم من سفر إلا ذهب وسلم على النبي على وصاحبيه ولا يزيد على ذلك ، وإن كان جمهور الصحابة لا يفعلون ذلك ، كما ألهم يدخلون في المسجد النبوي في الأوقات كلها للصلوات ولغيرها ، و لم ينقل عنهم لفظ الزيارة بل كره مالك أن يقول: زرنا قبر النبي الله .

<sup>( &</sup>lt;sup>۱)</sup> الصارم المنكي في الرد على السبكي ، لمحمد بن أحمد بن عبد الهادي ، ط١ بيروت ( دار الكتب العلميـــة ) ص ٢٥٥–٢٥٧ .

<sup>(</sup>۲) انظر : البصائر للمتوسلين بالمقابر ، للشيخ محمد طاهر ، طبعة الدوحة بقطر (۱٤۰۳هـ) ص٥٨٥ - ٣٨٦ (٢)

This file was downloaded from QuranicThought.com



٥- وقد عقد القاضي عياض بابا لحرمة ﷺ بعد موته وتوقيره وتعظيمه ، ثم أورد هذه الواقعة و لم يقل و لم يعقد بابا للاستشفاع به ﷺ فكأنه استنكر هذه الرواية .

7- ثم إن الله ﷺ قــد نزه مالكا عن البدعة حتى استبعد تنحنح المؤذن فوق المنارة ، ولهى الذي قال له احرم من عند القبر وقال لــه: لا تفعل فإني أخشى عليك الفتنة في هذه ، فإنما هي أميال أزيدها قال: وأي فتنة أعظم من أن ترى أنك سبقت إلى فضيلة قصر عنها رسول الله ﷺ.

وذكر الشاطبي في كتابه الاعتصام كثيرا من ذلك فقد علم مما ذكرنا أن هذه الواقعة المسنكرة كذب على الإمام مالك - رحمه الله - ، وقد كذبوا عليه في أشياء كثيرة ينسبون إليه مسئل أنه كان يأخذ طنبورا يضرب ويغني ... حتى إن كثيرا من المصنفين يقولون في إباحة السماع كأبي عبد الرحمن السلمي والقشيري وأبي حامد ومحمد بن طاهر المقدسي وغيرهم ، يذكرون إباحته عن مالك وأهل المدينة وهو كذب " (1) .

وبذلك نصل إلى أن التوسل المنسوب إلى الإمام مالك – رحمه الله – باطل من حيث السيند والميتن والموضوع ، ولأنه توسل غير مشروع ومناقض لعقيدة سلف هذه الأمة ، وخلاف ما اعتقدوا به وعملوا به .

فالتوسل المشروع عندهم هو ما يتقربون به إلى الله على من الواجبات والمستحبات ، وكان عن طريق العلم والعمل به مع تحري مكارم الشريعة كما قال الراغب الأصبهاني وشيخ الإسلام ابن تيمية .

قال الراغب: " الوسيلة: التوسل إلى الشيء برغبة وهي أخص من الوصيلة لتضمنها لمعنى الرغبة قيال تعالى: ﴿ وَابْتَغُوا إِلَيْهِ الْوَسِيلَةَ ﴾ (٢) . وحقيقة الوسيلة إلى الله تعالى: مسراعاة سبيله بالعلم والعبادة وتحري مكارم الشريعة وهي كالقربة ، والواسل: الراغب إلى الله تعالى " (٢) .

<sup>(</sup>١) انظر : المرجع السابق ص ٣٨٨- ٣٩٠ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> سورة المائدة ، الآية ( ۳۰ ) .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> المفردات ص ۵۲۳ - ۵۲۶ .



وقال شيخ الإسلام: "فالوسيلة التي أمر الله أن تبتغي إليه وأخبر عن ملائكته وأنبيائه أله من الواجبات والمستحبات .. وما ليس بواجب ولا مستحب لا يدخل في ذلك سواء كان محرما أو مكروها أو مباحا " (١) .

فالتوسل الذي شرعه الله عَلِل معروف عند سلف هذه الأمة على النحو الآتي:

أ- قو\_له تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى فَادْعُوهُ بِهَا ﴾ (٢) أي ادعوه متوسلين إليه بأسمائه الحسنى ، حسب الرغبة اللائقة بكل اسم كما قلل بذلك القرطبي في تفسير قوله تعالى: ﴿ فَادْعُوهُ بِهَا ﴾ : " أي اطلبوا منه بأسمائه فيطلب بكل اسم ما يليق به ، تقول : يا رحيم ارحمني ، يا حكيم احكم لي ، يا رزاق ارزقني ، يا هادي اهدني ، يا فتاح افتح لي ، يا تواب تب علي وهكذا " (٣) .

ج - ومن السنة ما قاله الرسول الله : "من كثر همه فليقل : اللهم إني عبدك ، وابن أمتك ، ناصيتي بيدك ، ماض في حكمك ، عدل في قضاؤك ، أسألك بكل اسم هو لك ، سميت به نفسك ، أو علمته أحدا من حلقك ، أو أنزلته في كتابك ، أو استأثرت به في علم الغيب عندك ... "(°) رواه أحمد والحاكم وصححه الألباني .

٢- التوســـل إلى الله ﷺ بعمـــل من أعمال الداعي ، وهذا ثابت أيضا في الكتاب
 والسنة :

<sup>( &</sup>lt;sup>۱ )</sup> قاعدة جليلة في التوسل والوسيلة ص ٧٩ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> سورة الأعراف ، الآية ( ۱۸۰ ) .

 $<sup>(^{\</sup>tau})$  الجامع لأحكام القرآن  $(^{\tau})$ 

<sup>( &</sup>lt;sup>؛ )</sup> سورة النمل ، الآية ( ١٩ ) .

<sup>(°)</sup> أخرجــه الإمام أحــمد في المسنــد ٢٩١/١ ، ٤٥٢ ، والحاكم في المستدرك ٥٠٩/١ ، وأورده الألباني في سلسلة الأحاديث الصحيحة (ح ١٩٩) .



أ- فمن الكتاب قوله ﷺ: ﴿ الَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا إِنَّنَا آمَنَّا فَاغْفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَا وَقَنَا عَمَ عَلَا الرَّسُولَ فَاكُتُبْنَا مَعَ عَلَا النَّارِ ﴾ (١) وقوله تعالى : ﴿ رَبَّنَا آمَنَّا بِمَا أَنزَلْتَ وَاتَّبَعْنَا الرَّسُولَ فَاكُتُبْنَا مَعَ الشَّاهِدِينَ ﴾ (٢) وهـؤلاء يتوجهون إلى ربهم طالبين المغفرة والوقاية من عذاب النار ، و لم يجدوا وسيلة إلى ذلك أقرب من إيمانهم واتباعهم الرسول فتوسلوا بمما .

ب- أما لمِّن السنة فالأدلة في هذا الموضوع كثيرة منها:

ما رواه عبد الله بن عمر رضي الله عنهما — عن قصة أصحاب الغار — قال: سمعت رسول الله فلي يقول: ((انطلق ثلاثة رهط ممن كان قبلكم حتى آووا المبيت إلى غار فدخلوه المغدرت صخرة من الجبل فسدت عليهم الغار، فقالوا: إنه لا ينجيكم من هذه الصخرة إلا أن تدعو الله بصالح أعمالكم، فقال رجل منهم: اللهم كان لي أبوان شيخان كبيران، وكنت لا أغبق قبلهما أهلا ولا مالا، فنأى بي في طلب شيء يوما فلم أرح عليهما حتى ناما، فحلبت غبوقهما فوجدهما نائمين، فكرهت أن أغبق قبلهما أهلا ولا مالا، فلبثت والقدح على يدي، أنتظر استيقاظهما حتى برق الفجر، فاستيقظا فشربا غبوقهما، اللهم إن كنت فعلت ذلك ابتغاء وجهك ففرج عنا ما نحن فيه من هذه الصخرة، فانفرجت شيئا لا يستطيعون الخروج).

قال النبي الله الآخر : اللهم كانت لي بنت عم كانت أحب الناس إلي ، فأردها عن نفسها فامتنعت مني ، حتى ألمّت بها سنة من السنين فجاءتني ، فأعطيتها عشرين ومائة دينار على أن تخلي بيني وبين نفسها ففعلت ، حتى إذا قدرت عليها قالت : لا أحل لله أن تفسض الخاتم إلا بحقه ، فتحرجت من الواقع عليها ، فانصرفت عنها وهي أحب السناس إلي ، وتسركت الذهب الذي أعطيتها ، اللهم إن كنت فعلت ذلك ابتغاء وجهك فافرج عنا ما نحن فيه ، فانفجرت الصخرة غير ألهم لا يستطيعون الخروج منها اللهم اللهم الخروج منها اللهم اللهم المناس الخروج منها اللهم اللهم المناس الخروج منها السناس المناس الم

قال النبي الله النبي الله الثالث: الله إني استأجرت أجراء فأعطيته أجرهم ، غير رجل واحد ترك الذي له وذهب ، فثمرت أجره حتى كثرت منه الأموال فجاء في بعد حين فقال: يا عبد الله أدّ إلي أجري ؟ فقلت له : كل ما ترى من أجلك - من الإبل والبقر والغنم والرقيق - فقال: يا عبد الله لا تستهزئ بي ، فقلت: إنى لا أستهزئ بك ، فأخذه

<sup>(</sup>۱<sup>)</sup> سورة آل عمران ، الآية ( ۱٦ ) .

 <sup>(</sup>۲) سورة آل عمران ، الآية (۵۳) .



كله فاستقامه فلم يترك منه شيئا ، اللهم فإن كنت فعلت ذلك ابتغاء وجهك فافرج عنا ما نحن فيه ، فانفرجت الصخرة فخرجوا يمشون (١) .

هذا الحديث دليل واضح على مشروعية التوسل إلى الله على بكل الأعمال الصالحة ، التي تصدر من العبد سواء كان بفعل المأمورات أم بترك المحظورات .

٣- التوسل إلى الله تعالى بدعاء الرجل الصالح.

أيــد هذا التوسل ما رواه أنس بن مالك على حيث قال: "أصابت الناس سنة على عهد النبي على فبينا النبي على يخطب في يوم جمعة قام أعرابي فقال: يا رسول الله! هلك المال وحــاع العيال فادع لنا، فرفع يديه – وما نرى في السماء قزعة – فو الذي نفسي بيده ما وضعها حتى ثار السحاب أمثال الجبال، ثم لم يتزل عن منبره حتى رأيت المطر يتحادر على لحيته على .." (1).

وروى أنسس بن مالك أيضا: " أن عمر بن الخطاب الله كان إذا قحطوا استسقى بالعباس بن عبد المطلب فقال: اللهم إنا كنا نتوسل إليك بنبينا فتسقينا، و إنا نتوسل إليك بعم نبينا فاسقنا، قال: فيسقون " (٣).

هــذا هو التوسل المشروع المعروف عند سلف هذه الأمة ، وهو التوسل الذي عرفه الأئمــة الأربعــة ، وبذلــك نجزم بأن التوسل المنسوب إلى الإمام مالك ليس بمشروع ولا بصحيح ؛ بل ذلك من البدع المحدثة في الدين ، وقد نهانا الرسول على عن ذلك فقال : ( من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد ) (٤) .

<sup>(</sup> ۱) أخرجه البخاري مع الفتح في كتاب الإجارة ، باب من استأجر أحيرا فترك أحره ٥/٥-٢٠٠ (٢٢٧٢) ومسلم في كتاب الذكر والدعاء ، باب قصة أصحاب الغار الثلاثة والتوسل بصالح الأعمال ٢٠٩٩/٤ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في الجمعة ، باب الاستسقاء في الخطبة يوم الجمعة ١/٥١٥ ( ٨٩١ ) ، ومسلم في صلاة الاستسقاء ، باب الدعاء في الاستسقاء ٢/٢ ( ٨٩٧ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في الاستسقاء ، باب سؤال الناس الإمام الاستسقاء إذا قحطوا ٣٤٢/١ (٩٦٤) .

<sup>(</sup>٤) سبق تخریجه فی ص ۲۹۰ .



## المبدث الرابع موقف بعض تلامذته من الفكر الحوفيي

## ١ - و كيع بن الجراح ( ت ١٩٧هـ) .

هـو وكيع بن الجراح بن مليح الرؤاسي ، أبو سفيان الكوفي ، ثقة حافظ عابد (۱) ، أحـد الأعـلام الذين عاشوا في القرون الموصوفة بالخيرية لقرب عهدهم بعصر النبوة ، وقد امـتاز بـين أهـل العـلم لما كرس حياته في نشر المعارف النبوية والآثار السلفية بالتأليف والـتحديث والـرواية ، وأخذ الرحلات العلمية حيث كان يرى أن هذا العمل أفضل من النوافل والأذكار (۲) .

إلى حانب هذا العمل فهو إمام في الدفاع عن العقيدة ، وشديد الإنكار على كل زيغ وضال من أصحاب الفرق الضالة ، مهتم بجانب السلوك والأخلاق والقيم ، حتى اشتهر أمره ووصف براهب الكوفة ، وبأخشع أهل عصره .

قال الإمام أحمد عنه: ما رأيت أحدا أوعى للعلم من وكيع ، ولا أشبه بأهل النسك منه (٣) .

فقد كان إماما زاهدا ورعا ، تقيا ، خاشعا ، قانتا ، منيبا لله .

وقــال عـــلي بن الحسن الهرثمي : سمعت – وسأله أبو بكر الخراز وغيره – أبا داود البســــي : من أفضل من أدركت عندك ؟ فقال : ما أدركت رحلا كان أخشع لله ﷺ من وكيع (<sup>3)</sup> .

#### عبادته وزهده وورعه

لقد كان وكيع بن الجراح قواما صواما ، معتكفا كثير الصلاة .

قال يحي بن أيوب: حدثني بعض أصحاب وكيع الذين كانوا يلزمونه ، أن وكيعا كان لا يسنام حستى يقرأ حزءه من كل ليلة ثلث القرآن ، ثم يقوم في آخر الليل ، فيقرأ المفصل، ثم يجلس ، فيأخذ في الاستغفار حتى يطلع الفجر (٥) .

<sup>.</sup>  $^{(1)}$  تقریب التهذیب  $^{(1)}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> انظر : ذم الكلام للهروي ۱۰۷/۱ .

<sup>(</sup>٣) تقدمة الحرح والتعديل ص ٢٢٠ .

<sup>(</sup>٤) نفسـه ص ۲۲۲ .

<sup>(°)</sup> سير أعلام النبلأء ٩/١٤٨ - ١٤٩ .



وكان كثير البكاء أي يخاف الموت ويجزع ، قال يحي بن معين : سمعت وكيعا يقول كستيرا : وأي يوم لنا من الموت ؟ و رأيته أخذ في كتاب " الزهد " يقرؤه ، فلما بلغ حديثا مسنه ، ترك الكتاب ، ثم قام ، فلم يحدث ، فلما كان من الغد ، وأحذ فيه بلغ ذلك المكان قام أيضا و لم يحدث ، حتى صنع ذلك ثلاثة أيام ، قال عباس ليحي : وأي حديث هو ؟ قال : حديث ( كن في الدنيا كأنك غريب أو عابر سبيل (١)) (٢) .

وقال يحي بن أكثم: صحبت وكيعا في الحضر والسفر، وكان يصوم الدهر، ويختم القرآن كل ليلة.

قال الذهبي معلقا على المبالغة في الإكثار في التعبد على هذا الوصف (قلت): هذه عليه عليه عليه معلقا ، ولكنها من مثل إمام من الأئمة الأثرية مفضولة ، فقد صح نهيه عليه السلام عن صوم الدهر ، وصح أنه نهى أن يقرأ القرآن في أقل من ثلاث ، والدين يسر ، ومتابعة السنة أولى ، فرضي الله عن وكيع ، وأين مثل وكيع ...؟ (٣) .

وكان يتجنب أن يذكر أحدا بالسوء ، فقال عمرو بن علي : ما سمعت وكيعا ذاكرا أحدا بسوء قط (٤) .

وكان يتعفف عن المسألة ويدعو كثيرا أن يصونه الله تبارك وتعالى عن المسألة ، فكان أحمد كثيرا ما يقول في دبر صلاته: "كما صنت وجهي من السجود لغيرك فصن وجهي عن المسألة لغيرك " ، فقال له ابنه عبد الله : أسمعك تكثر من هذا الدعاء فعندك فيه أثر ؟ قال : نعم ، كنت أسمع وكيع بن الجراح كثيرا يقول هذا في سجوده ، فسألته كما سألتني ، فقال لي : كنت أسمع سفيان الثوري يقول هذا في سجوده ، فسألته ، فقال لي : كنت أسمع منصور بن المعتمر يقوله (٥) .

وكان يجتنب الشهرة وما كان يحب أن يطلع الناس على صومه وصلاته وعبادته ، فقد الله يحي بن زياد: كنا عند وكيع ومعنا جماعة ، فقدم إلينا طبقا من رطب ، فجعل يرفع التمرة إلى فيه ، يوهمنا أنه يأكل ، ولا يأكلها إذ هو صائم .

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في الرقاق ، باب قول النبي ﷺ : ( كن في الدنيا كأنك غريب " (ح٣٠٦) .

<sup>(</sup>٢) سير أعلام النبلاء ٩/٩ . ١٤٩/٩ .

<sup>(</sup>r) نفسه ۱٤٣ – ١٤٢/٩

<sup>(</sup>٤) تقدمة الجرح والتعديل ص ٢٢٣ .

<sup>(</sup>٥) المنهج الأحمد ١٨/١.



وكان يقول: ما نعيش إلا في ستره ، ولو كشف الغطاء لكشف أمر عظيم (١) . وروى أبو نعيم بسنده بأن وكيعا جاءه رجل يناظره في شيء من أمر المعاش أو الورع ، فقال له وكيع: من أين تأكل ؟ قال: ميراثا ورثته عن أبي ، ومن أبن هو لأبيك ؟ قال: ورثه عن أبيه ، قال: من أين هو كان لجدك ؟ قال: لا أدري ، فقال له وكيع: لو أن رحلا أن رحلا نذر لا يأكل إلا حلالا ، ولا يلبس إلا حلالا ، ولا يمشي إلا في حلال لقلنا له: الخلع ثيابك وارم بنفسك في الفرات ، ولكن لا تجد إلا السعة ، ثم قال وكيع: لو أن رحلا بلغ في ترك الدنيا مثل سلمان وأبي ذر وأبي الدرداء ما قلنا له زاهدا ، لأن الزهد لا يكون إلا على ترك الدنيا عندنا حلال المحض ، والحلال المحض لا نعرفه اليوم ، فالدنيا عندنا حلال وحرام وشبهات ، فالحلال حساب ، والحرام عذاب ، والشبهات عتاب ، فأنزل الدنيا بمترل الميتة ، خد منها ما يقيمك ، فإن كانت حراما كنت قد زهدت فيها ، وإن كانت حراما كنت قد أخر ما يقيمك ، إن كانت شبهات كان فيها عتاب يسير " (٢) .

كما روى أبو نعيم بسنده أيضًا إلى أحمد بن أبي الحواري قال: سمعت وكيعا يقول: إنما العاقل من عقل عن الله أمره ، ليس من عقل أمر دنياه (٣) .

وقد كان لزهده وورعه أثر على عينيه ووجهه من نور جمال ملفت للأنظار قال أبو جعفر الجمال: أتينا يوما وكيع بن الجراح فلم يخرج إلينا ، فظننا أنه يغسل ثيابه ، فلما كان بعد غد ، خرج ونحن قعود وعليه ثياب التي غسلت ، فلما بصرنا به ، فزعنا من النور الذي يتلألأ من وجهه ، وقال لي رجل بجنبي: من هذا ؟ ملك هذا ؟ فتعجبنا من ذلك النور (1) .

أما عن حلمه وتواضعه فقد كان الإمام وكيع رحلا كريما حليما متواضعا ، وكان لا يغضب على أحد ، ولا يعنف أحدا وإن أسيء إليه ، فكان لا يثور ولا ينفخ ، بل كان يفكر في نفسه يقومها إذا اعتراها اعوجاج أو نقص .

قال يحي بن جعفر: كان وكيع لا يغضب بواحد، فإذا غضب سكن غضبه بالتؤدة والوقـــار، وكان وكيع إذا أتى مسجد الجامع يوم الجمعة في يوم مطركان يخرج ونعلاه في

 $<sup>^{(1)}</sup>$  تقدمة الجرح والتعديل ص  $^{(1)}$ 

<sup>(</sup>  $^{(7)}$  أخرجه أبو نعيم في حلية الأولياء  $^{(7)}$  أخرجه أبو نعيم في حلية الأولياء  $^{(7)}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> المصدر نفسه .

<sup>( &</sup>lt;sup>؛ )</sup> تقدمة الجرح ص ۲۲۲ ، وسير أعلام النبلاء ١٥٧/٩ .



يده ، يخوص الطين ثم يدحل فيصلي ، فقيل له : أكان يغسل قدميه ؟ قال : لا ، وكان لا يصحبه أحد إلى المسجد ، فإن سأله أحد في الطريق كان لا يزيد على أن يقول في الطريق على التؤدة (١) .

أمـا الحديـث عن ثرائه وسخائه فقد كان رجلا ثريا وسخيا حيث كان ينفق على العلماء وأصحابه وأصدقائه وذوي الحاجات .

قال يحي بن أيوب: حدثني رجل من أهل بيت وكيع قال: أورثت وكيعا أمه مائة ألف درهم ، قال: وما قاسم وكيع ميراثا قط ، قال يحي بن أيوب فأخبرني معاوية الهمداني قال: قال: وكان يؤتي بطعامه قال: قال: وكان يؤتي بطعامه ولباسه ولا يسأل عن شيء ولا يطلب شيئا وكان لا يستعين بأحد ولا على وضوء ، كان إذا أراد ذلك قام هو (٢).

وكان يدعو الناس إلى مائدة الطعام في مناسبات وغيرها ، وحينما حضره جماعة يقدم ما عنده من طعام وشراب ، ويطعمهم ويسقيهم ، ويلطف معهم .

وبعد ، فمن خلال الدراسة لحياة الإمام وكيع تبين لنا أنه أحد الأعلام الأحيار ، فهو صاحب سنة ، ورحل عقيدة ، حيث كان يدافع عن السنة ، ويقضي على البدع والانحرافات ، وينكر أشد الإنكار على أهلها . وقد روى عنه محمد بن سلام البيكندي : سمعت وكيعا يقول : من طلب الحديث كما جاء فهو صاحب سنة ، ومن طلبه ليقوي به رأيه فهو صاحب بدعة (٣) .

إلى جانب ذلك فهو أحد الزهاد الذي اهتم أيما اهتمام بجانب السلوك والأحلاق ، فقد جمع ما ورد عن الأحاديث المرفوعة وأقوال الصحابة والتابعين مما يرغب في الآخرة ، ويرقق القلوب ، وروى عن النبي في الزهد ، وعن الدنيا وهوالها ، والاحتهاد في العمل ، والحث على الصبر ، والمحاسبة ، والتوبة ، والحب في الله في ، وما إلى ذلك .. وكتابه " الزهد " حير دليل وشاهد على ذلك .

<sup>(</sup>۱) تاریخ دمشق ۲۹/۱۷ .

<sup>(</sup>۲) تاریخ بغداد ۳۲۹/۱۳ .

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> سير أعلام النبلاء ١٤٤/٩ .



فالــزهد – عــنده – هــو الزهد الإيجابي ، حيث نهى عن المبالغة في الامتناع عن استخدام ما أحل الله في هذه الحياة ، ونهى عن تعذيب الجسد إن أدى ذلك إلى هلاكه ، بل على الإنسان أن يأخذ قدر ما يسد به رمقه .

وهـــذا مبدأ من تعاليم شريعتنا السمحة ، لأن الله ﷺ لا يريد أن يجعل علينا في الدين مــن حــرج ، ولا يكلف نفسا إلا وسعها . قال تعالى : ﴿ مَا يُرِيدُ اللهُ لِيَحْعَلَ عَلَيْكُم مِنْ حَرَجِ ﴾ (١) ﴿ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدِّينِ مِنْ حَرَجٍ ﴾ (١) .

وأمـــا ما حرم الله في هذه الحياة فقد استثنى الله عَلَى شيئا منه في حالة الاضطرار فقال تعالى : ﴿ إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةَ وَالدَّمَ وَلَحْمَ الْحِيرِيرِ وَمَا أُهِلَّ لِغَيْرِ اللهِ فَمَنِ اضْطُرَّ غَيْرَ بَاغِ وَلاَ عَاد فَلاَ إِثْمَ عَلَيْهِ إِنَّ الله غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ (٦) .

وقال تعالى أيضًا: ﴿ الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإسْلاَمَ دِينًا فَمَنِ اضْطُرَّ فِي مَحْمَصَةٍ غَيْرَ مُتَجَانِفٍ لِإِثْمٍ فَإِنَّ الله غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ (١) .

<sup>(</sup>۱) سورة المائدة ، الآية (٦) .

<sup>( &</sup>lt;sup>۲ )</sup> سورة الحج ، الآية ( ۲۸ ) .

<sup>(&</sup>lt;sup>٣)</sup> سورة البقرة ، الآية ( ۱۷۳ ) .

<sup>( ؛ )</sup> سورة المائدة ، الآية ( ٣ ) .



## ۲ – یحی بن یحی اللیثی ( ت ۲۳۰ هـ) .

هـ و يحـ ي بن يحي بن كثير بن وسلاس المصمودي الليثي (۱) ، رحل إلى المشرق ، فسمع من مالك بن أنس ، وسفيان بن عيينة ، والليث بن سعد ، وابن القاسم ، وابن وهب ، وتفقه بالمدنيين والمصريين ، من أكابر أصحاب مالك بعد انتفاعه بمالك وملازمته ، وهو أحد رواة " الموطأ " ، وصفه ابن عبد البر فقال : كان إمام بلده ، المقتدى به ، المنظور إليه ، المعول عليه ، وكان ثقة عاقلا حسن الهوى والسمت (۲) .

كان أحمد بن حالد بن الحباب الحافظ يقول: لم يعط أحد من أهل العلم بالأندلس من الحظوة ، وعظم القدر ، وحلالة الذكر ما أعطيه يحي بن يحي (٢) .

وكان مالك يعجبه سمت يحي وعقله ، روى عنه أنه كان عنده يوما حالسا في جملة أصحاب مالك ، إذ قال قائل : قد حضر الفيل ، فخرج أصحاب مالك كلهم لينظروا إليه ، فقال له مالك : لم لا تخرج فتراه ؟ إذ ليس بأرض الأندلس ؟ فقال له يحي : إنما حئت من بلدي لأنظر إليك وأتعلم من هديك وعلمك ، لا إلى أن أنظر إلى الفيل ، فأعجب به مالك وسماه العاقل (3) .

قــال يحــي: لما ودعت مالكا سألته أن يوصيني ، فقال لي : عليك بالنصيحة لله ، ولكتابه ، ولأئمة المسلمين وعامتهم (٥) .

## موقفه من الزهد والتوكل والفقر

ذكر القاضي عياض أن يحي سئل عن الزهد في الدنيا ، فقال : من لم يرض منها إلا بالحلال فهو فيها زاهد ، وإن كان عليها مكبا حريصا .

وقال قوم ليحي: (يا أبا محمد) لو توكلنا على الله حق توكله لآتانا بالرزق إلى بيوتنا كما يأتي الطير، قال: والله ما كان يأتي عيسى بن مريم البقل البري حيث هو حالس، حتى يخرج إليه إلى الصحراء يلتمسه.

<sup>(</sup>۱) انظر: ترتیب المدارك ۵۳٤/۲ ، وتاریخ علماء الأندلس ۱۷۹/۲ - ۱۸۱ ، وسیر أعلام ۱۹/۱۰ .

<sup>(</sup>۲) ترتیب المدارك ۲/۳۷۰ .

<sup>(</sup>٢) تاريخ علماء الأندلس ١٨٠/٢.

<sup>(</sup>١) ترتيب المدارك ٥٣٧/٢ .

<sup>(°)</sup> نفسـه ۲/۲۵ .



وكان يحي يلبس الوشي الرفيع ، يريد القطن ، ثمنه المال العظيم في الأعياد والدخول على الأمراء (١) .

#### التعمليق:

لقد فهم يحي بن يحي أن الزاهد في هذه الحياة أن لا يقتنع بالحلال فحسب ، أو أن يسترك الدنيا لا يجد ولا يكد فيها ؛ بل الزاهد الحقيقي – عنده – من لم يرض من الدنيا إلا بالحلال ، ثم يمشي في مناكب الأرض طلبا للرزق الطيب ، هذا هو الزهد المشروع ، الذي أمر به الإسلام .

فالإسلام لا يحرم على الناس أن يبحثوا عن أسباب الغنى ، ولا يمنعهم من البيع والشراء ، أو من الفلاحة والزراعة ..! لأن هذا العمل الجليل قد مارسه سلفنا الصالح كما ذكرهم الله في محكم التتريل : ﴿ فِي بُيُوتِ أَذِنَ اللهُ أَن تُرْفَعَ وَيُذْكَرَ فِيهَا اسْمُهُ يُسَبِّحُ لَهُ فَيهَا بِالْغُدُوِّ وَالآصَالِ . رِحَالٌ لاَ تُلْهِيهِمْ تِحَارَةٌ وَلاَ بَيْعٌ عَن ذِكْرِ اللهِ ﴾ (٢) ، لم ينف عنهم الأسباب ولا الستحارة ولا البيع ولا الشراء ، فلا يخرجهم عن دائرة المدح غناهم إذا قاموا بحقوق الله عَلى .

هكـذا فهم سلف هذه الأمة – رضوان الله عليهم – الزهد ، وهم أزهد الزاهدين ، حيـث وحد منهم تجار ، ووجد منهم أغنياء ، ولكنهم مع ذلك كانوا زهادا ، فهؤلاء هم الزهاد الحقيقيون .

أما موقف يحي من التوكل فهو موقف صحيح ، وهو بمثابة الرد على المفهوم الصوفي الخياطئ ، النفي يعتقد بأن التوكل الحقيقي – عندهم – هو ترك القيام بأي سبب يحصل الإنسان من ورائه على رزقه الطيب .

صحیح أن الرسول ﷺ قد قال : (( لو أنكم تتوكلون على الله حق توكله لرزقكم كما يرزق الطير تغدو خماصا وتروح بطانا )) (۲) ولكن ليس معنى ذلك ترك التكسب

<sup>(</sup>۱) ترتیب المدارك ٥٤٤/٢ .

<sup>( &</sup>lt;sup>۲ )</sup> سورة النور ، الآيتان (٣٦ – ٣٧ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد في المسند٢٠/١، وفي الزهد ص٤٢ ، والترمذي (٢٣٤٥) وقال حديث حسن صحيح .



والقيام بأي سبب في هذه الحياة ، والقعود منتظرا إتيان رزقه من الله ﷺ! لأن هذا المفهوم خاطئ ومخالف للصواب ، ولمعنى الحديث الذي يذكر أن الطير تروح وتغدو أي تعمل وتكد وتأخذ بالأسباب .

وقد كان السلف يكرهون القعود في المساحد وانتظار ما يأتي من الناس من صدقات قال سعيد بن المسيب - رحمه الله - :

" من لزم المسجد وترك الحرفة وقبل ما يأتيه فقد ألحف في السؤال " .

وقال عمر بن الخطاب رها :

" يا معشر الفقراء ارفعوا رؤوسكم فقد وضح الطريق فاستبقوا الخيرات ، ولا تكونوا عيالا على المسلمين " (١) .

وعن محمد بن عاصم قال: " بلغني أن عمر بن الخطاب الله كان إذا رأى غلاما فأعجبه سأل عنه ، هل له حرفة ؟ فإن قيل: لا ، قال: سقط من عيني " (٢) .

أما موقف يحي من الفقر فموقف صحيح أيضا ، حيث استند إلى قول الرسول الله في أدعيته الآتية :

(اللهم إني أعرو بك من الفقر ، والقلة ، والذلة ، و أعرو بك من أن أظلم أو أطلم  $^{(7)}$  .

(اللهم إني أعوذ بك من العجز ، والكسل ، والجبن ، والبخل ، والهرم ، والقسوة ، والغفلة ، والعَيلة ، والذلة ، والمسكنة ، وأعوذ بك من الفقر .. ) (١) .

<sup>(</sup>۱) تلبيس إبليس ص ٣٤٦ .

<sup>(</sup>۲) نفسـه ص ۳٤۷ .

<sup>( &</sup>lt;sup>r)</sup> أحرجه النسائي في الاستعادة من الجوع ٢٦٣/٨ . وأورده الألباني في صحيح سنن النسائي ١١١١٣، و في صحيح الحامع ٤٠٧/١ .

<sup>(</sup>٤) انظر: صحيح الجامع ٢/١، ٤ ، وإرواء العليل برقم ٨٥٢ .



## الفصل الشالث الإمام الشافعي والتصوف وتمته أربعة مباحث :

المبحث الأول: عصر الإمام الشافعي وحياته

المبحث الثاني : الإمام الشافعي وموضوعات التصوف

البهث الثالث: بطلان ما نسب إليه في التصوف

المبحث الرابع: موقف بعض تلامذته من التصوف



## المبحث الأول غصر الإمام الشافعي وحياته

· أولا: عصره .

لقد عاش الإمام الشافعي في القرن الأول من الحكم العباسي ، العصر الذي يعتبر من أنضر عصور الإسلام حضارة وفكرا وثقافة وعلما ، حيث تجلت في هذه الفترة قوة الحكم واستقراره كما حدث لدى الإمام مالك .

وازداد الازدهار في هذا العصر حينما شمله رحاء وانبساط بنشاط حلفاء الدولة العباسية في حفر الترع والمصارف ، والسعي على تحسين الزراعة وتنمية الموارد ... حتى تكدس الإنتاج الزراعي في أسواق بغداد وغيرها من البلدان ، ورخصت الأسعار بصورة أشبه إلى الخيال ، حتى روى أن الرحل من عامة الناس في عهد الرشيد كان يكفيه هو وعائلته ثلاثمائة درهم في السنة (١).

ويشهد لذلك ما روى الخطيب البغدادي بسنده عن داود بن صغير يقول: "رأيت في زمن أبي جعفر كبشا بدرهم ، وحملا بأربعة دوانق ، والتمر ستين رطلا بدرهم ، والزيت تسعة عشر رطلا بدرهم ، والسمن ثمانية أرطال بدرهم " (٢) .

وكان الاناس في العصر العباسي الأول يقضون أوقات فراغهم في سماع الحكايات القصيرة من النوادر الهزلية ، كما يلتهون بلعبة الشطرنج والنرد ، ويتسلون بالرمي بالنشاب والصيد بالبندق ولعبة الجوكن والصولجان والجريد ونحوها ، كما كان سباق الخيل من أجمل أنواع التسلية في ذلك العصر (٣) .

أما الأغلب من العلماء وطلاب العلم ، فقد كانوا بعيدين عن معظم ما ذكر من الملاهي وأنواع الترفيه ، التي لا تليق مع شرف العلم وكرامته ، بل كانوا منهمكين في طلب العلم ومذاكرته ومدارسته ، وكتب تراجم علماء الإسلام شاهدة لذلك .

وهكـذا الإمام الشافعي – رحمه الله تعالى – فقد عاش في هذا العصر بعيدا عن هذه الملاهـي مشمرا عن ساعدي الجد في سبيل الحصول على العلم ، وكان يضرب في الأرض

<sup>(</sup>١) انظر: العالم الإسلامي في العصر العباسي ص ١٩٩- ٢٠٠٠ .

۲۰/۱ تاریخ بغداد ۷۰/۱ .

<sup>(</sup>٣) تاريخ الإسلام للدكتور حسن إبراهيم حسن ٩/٢ ٣١٥- ٤٢٤ ، والعالم الإسلامي في العصر العباسي ص٢٢٧ .

أما من الناحية الدينية فإن الكثرة الكاثرة من جموع المسلمين فقد كانت تابعة لأئمة الدين الخيف النبي النبي الكوام ، الدين الخيف وأصحابه الكرام ، حيق وإن نشات فرق الشيعة والخوارج والمعتزلة ... وكثر الجدل والنقاش بين الفرق المتنازعة فإن الكثيرين كانوا أدنى إلى قلوب المؤمنين الصادقين .

أما إذا تحدثا عن الزهاد في هذا العصر فإلهم فئة انصرفوا عن الدنيا وزحارفها ، وشعلوا أنفسهم بطاعة الله على ومراقبته ، وتقللوا ما أمكنهم ذلك من متاع الحياة الدنيا ، وتحروا حلالها ، وشغلتهم أهوال القيامة ورهبة الآخرة ، وكأن وجودهم ردة فعل لخوض الكثرة من الناس في غمرات الدنيا ، ولكنهم كانوا منارة هدى في الدين والورع وحشية الله من هؤلاء : الفضيل بن عياض ومعروف الكرخي وبشر الحافي وغيرهم وهم سلف لمن سموا بالصوفية (١) .

ثانيا: حياته.

هـو أبو عبد الله ، محمد بن إدريس بن العباس بن عثمان بن شافع الهاشمي المطلبي ، مـن بني عبد المطلب بن عبد مناف ، حدّ حد النبي ، ولد بغزة بالشام في آخر يوم من رحـب سـنة ( ٥٠ اهـ) وهي السنة التي توفي فيها الإمام أبو حنيفة رحمه الله (٢) . وأقام أبوه بعسقلان ثم مات فيها وكان بسيط الحال .

ثم حملـــــــه أمه ( التي هي من أزد ) من غزة إلى مكة موطن آبائه ، فنشأ بها يتيما في حجر أمه ، وكانت – رحمها الله – من العابدات القانتات ، ومن أذكى الخلق فطرة (٣) .

وفي مكة استظهر القرآن في صباه ، وقد روى المزني عن الشافعي قولــه: "حفظت القــرآن وأنا ابن سبع ، وحفظت الموطأ – موطأ مالك – وأنا ابن عشر " (٤) . حفظه في

<sup>(</sup> ۱) انظر: الإمام الشافعي فقيه السنة الأكبر، لعبد الغني الدقر، ط ٢ دمشق ( دار القلم ١٣٩٦هـ) ص ٢١-

<sup>(</sup>٢) انظر : مناقب الإمام الشافعي للبيهقي ٧٢/١ ، ومناقبه للرازي ص ٨ ، وتوالي التأسيس لابن حجر ص٤٩ .

<sup>(</sup>٣) جمهرة العرب لابن حزم ص ٧٣ .

<sup>(</sup>٤) طبقات الشافعية الكبرى للسبكي ١٧٩/٢.



تسمع ليمال ، ثم خرج إلى هذيل بالباديمة ، وكانوا من أفصح العرب ، فحفظ كثيرا من أشعارهم ، ومكث في البادية عشر سنين ، وعاد من البادية مستفيدا الفصاحة والأدب .

وواصل تلقي العلم في مكة حتى برع في الحديث والفقه والعربية ، ولزم شيخ الحرم المكي مسلم بن خالد الزنجي مفتي مكة وتفقه به ، حتى أذن له بالإفتاء وهو ابن خمس عشرة سنة ، وقال له : " أفت يا أبا عبد الله ! فقد — والله — آن لك أن تفتي " (١) ، وبرز فقيها بارعا مفسرا للقرآن ، خبيرا بالعربية وهو غلام ، حتى كان سفيان بن عيينة إذا سئل عن التفسير أو الفتيا قال : " سلوا هذا الغلام " (٢) ، وصار معلما في الحرم المكي .

ثم رحل إلى الإمام مالك في المدينة إمام دار الهجرة وهو لا يتجاوز السادسة عشر من عمره فتعلم من الإمام مالك حتى حفظ الموطأ وأتقنه (٣) .

ثم اتجهـــت نفسه إلى عمل يرتزق منه ، فساعده مصعب بن عبد الله القرشي قاضي اليمن على أن يلي باليمن عملا فولاه في نجران قاضيا ، وأحسن السيرة فيــه (٤) .

ثم اله\_م في سنة ١٨٤هـ بالتشيع بكيد من الوالي ، وقال عنه للرشيد : يعمل بلسانه مـا لا يقدر عليه القاتل بنفسه ، فأحضره الرشيد إلى العراق في هذه السنة مع تسعة آخرين قتـلوا ، ونجا الشافعي بقوة حجته وشهادة محمد بن الحسن ، ودفاع الفضل بن الربيع عنه حتى ثبتت براءتـه (٥) .

وبعد أن درس فقه العراقيين وقرأ الكتب مع الإمام محمد بن الحسن عاد الإمام الشافعي إلى مكة ، واتجه نحو الاجتهاد بعد أن حفظ علوم الفقهاء والمحدثين وبعد أن ترك أثرا طيبا في العراق حتى قال عنه يحي بن أكثم قاضي البصرة ثم بغداد في عهد المأمون: كنا عند محمد بن الحسن في المناظرة كثيرا ، فكان الشافعي رجلا قرشي العقل والفهم والذهن ، صافي العقل والفهم سريع الإصابة ، ولو كان أمعن في الحديث لا استغنت به أمة محمد عن غيره من العلماء (٢).

<sup>(</sup>١) تهذيب الأسماء واللغات للنووي ٢٥/١ .

<sup>( &</sup>lt;sup>۲ )</sup> وفيات الأعيان لابن خلكان ٤٧/١ .

<sup>(</sup>٣) تمذيب الأسماء واللغات ٧/١١ .

<sup>&</sup>lt;sup>(٤)</sup> توالي التأسيس ص ٦٩ .

<sup>(°)</sup> المصدر السابق ص ٧٠ .

<sup>&</sup>lt;sup>(٦)</sup> المصدر نفسيه ص ٥٦ .



وفي مكة في هذه الآونة وضع قواعد الاستنباط ليميز بين فقه الحجاز وفقه العراق ، وأبان قواعد الاجتهاد ، ثم قام برحلة إلى بغداد سنة ٩٥ هـ فمكث فيها حوالي سنتين ناشرا طريقته الجديدة في الاجتهاد ، ومجادلا العلماء ومؤلفا الرسائل والكتب ، وعقد حلقات علمية شهيرة في الجامع الغربي ، وتردد على مجلسه كبار العلماء كأحمد بن حنبل ، وإسحاق بن راهويه ، وعبد الرحمن بن مهدي ، وحسين بن علي الكرابيسي ، فتأثروا ممذهبه وبدفاعه عن السنة .

ثم عاد إلى مكة فنشر علمه وبشر بمذهبه ، وفي عام ١٩٨هـ رجع إلى بغداد في رحلة ثالثة ، وأقام فيها نحو ثمانية أشهر ، ثم اتجه إلى مصر عام ١٩٩هـ (١) ، وبدأت حياته مرحلة حديدة حيث غير اجتهاده بسبب اطلاعه على أحاديث وآراء فقهية حديدة ، ورؤيته أعرافا وأحوالا اجتماعية مغيرة لما عرفه في الحجاز والعراق ، فبدأ يقرر فقها جديدا في مسجد عمرو بن العاص في الفسطاط ، وأملى كتابه (الأم) على تلاميذه ، وأعاد تصنيف كتابه (الرسالة) (٢) .

وأمــا مشايخ الإمام الشافعي فكثيرون في مكة والمدينة واليمن والعراق ، وقد حاء في تــوالي التأسيس لابن حجر ترتيب شيوخ الشافعي على حروف المعجم وهم واحد وثمانون شيخا .

أما بالنسبة لتلاميذه فكان أكثر بكثير من شيوحه ، لأن مذهبه أكثر المذاهب انتشارا ولتنقله في البلاد ، وانبهار الطلاب بعلمه ، وقد رتب ابن حجر أسماء تلامذة الشافعي على حروف المعجم حتى في الآباء والأجداد ، وذكر مائة واثنين وستين تلميذا .

وأما وفاته – رحمه الله – فقد قال عنه الربيع بن سليمان : توفي الشافعي ليلة الجمعة آخر يوم من رجب ، ودفناه يوم الجمعة فانصرفنا فرأينا هلال شعبان سنة أربع ومائتين <sup>(٣)</sup> .

<sup>(</sup>١) تمذيب الأسماء واللغات ٤٨/١ .

<sup>( &</sup>lt;sup>۲ )</sup> مناقب الشافعي للرازي ص ٥٧ .

<sup>(</sup>٣) انظر: آداب الشافعي ص ٢٦، وصفة الصفوة ١٤٧/٢.



#### الميدث الثاني

#### الإماء الشافعي وموضوعات التصوف

### .١ – معرفة الله تعالى

إن السروايات السواردة عن الإمام الشافعي – رحمه الله صفح شأن المعرفة لتقرر أن معرفة الله ﷺ فطرية مودعة في فطر الخلق.

من ذلك ما قاله الإمام الشافعي للمزي حينما أتى إليه مستفتيا في أمر التوحيد ، حيث غضب الإمام الشافعي حينما تكلف المزي وتعمق في البحث في أمور التوحيد التي لا يسلغها العقل ، ولأن الرسول لله لم يأمر بالسؤال عن ذلك ، و لم يتكلم فيه الصحابة ! ولما سأله الشافعي عن مسألة في الوضوء فأخطأ ، عندئذ قال له الإمام الشافعي : شيء تحتاج اليه في اليوم خمس مرات تدع علمه ، وتتكلف علم الخالق ! إذا هجس في ضميرك شيء من ذلك فارجع إلى الله وإلى قوله تعالى : ﴿ وَإِلَهِكُمْ إِلَهٌ وَاحدٌ لاَ إِلَهَ إِلاَّ هُو الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ . إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَاوَات وَالأَرْضِ وَاحْتلاف اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَالْفُلْك الَّتِي تَحْرِي فِي الْبَحْرِ بِمَا يَنَ نَاسَ وَمَا أَنزَلَ اللهُ مِنَ السَّمَاءِ مَن مَّاء فَأَحْيًا بِهِ الأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَبَثَ فيهَا مِن كُلِّ يَسْريف الرِّيَاح وَالسَّحَابِ الْمُسَخَّرِ بَيْنَ السَّمَاء وَالأَرْضِ لآيَات لِقَوْم يَّعْقِلُونَ ﴾ (١) ، ذابَّة وتَصْريف الرِّياح والسَّحَاب الْمُسَخَّر بَيْنَ السَّمَاء وَالأَرْضِ لآيَات لِقَوْم يَّعْقِلُونَ ﴾ (١) ، ذابَّة وتَصْريف الرِّيَاح والسَّحَاب الْمُسَخَّر بَيْنَ السَّمَاء وَالأَرْضِ لآيَات لِقَوْم يَّعْقِلُونَ ﴾ (١) ، فاستحل بالمخلوق على الخالق ، ولا تتكلف علم ما لم يبلغه عقلك .. " (١) .

فهـذا الكلام من الإمام الشافعي يجعل الأصل في قلب الإنسان معرفة ربه وحالقه ، عـلى أنه أمر لا يحتمل الشك والريب ، فإذا طرأ هاجس غريب يقدح في هذا الأصل فعليه برده ، ودفعه بالنظر في المحلوقات وآيات الله في كونه ليستدل بالمحلوق على وجود خالقه وقدرتـه ، وهـذه هي طريقة الشرع . فلو أن المتكلمين أو المتصوفين قد عملوا بها ، ولم يتكـلفوا علم الغيوب التي لم تبلغها عقولهم لكان خيرا لهم ، ولما حصل فيهم الانحراف عن الطريق الصحيح !

وروى السبيهقي عسن الإمام الشافعي أنه قال: " فأما فرض الله تعالى على القلب: فالإقرار والمعرفة ، والعقد والرضا ، والتسليم بأن الله لا إله إلا هو وحده لا شريك له " (٣).

<sup>&</sup>lt;sup>(١)</sup> سورة البقرة ، الآيتان ( ١٦٣ – ١٦٤ ) .

<sup>(</sup>۲) انظر: سير أعلام النبلاء ٣١/١٠ ٣٢ .

<sup>(</sup>۳) مناقب الشافعي ۳۹۸/۱ ، ۳۹۳ .

وروى البيهقي كذلك عن الإمام الشافعي أنه يقول: بأن أطفال المسلمين إذا ماتوا في المهد فإنهم يدخلون الجنة وذلك يدل على ألهم - عنده - على الفطرة، وبين البيهقي قوله بأن الإمام الشافعي ذكر في كتاب المناسك ما دل على صحة هذه الطريقة في أولاد المسلمين فقال: إن الله على بفضل نعمته أثاب الناس على الأعمال أضعافها، ومن على المؤمنين بأن ألحق بحم ذرياتهم ووفر عليهم أعمالهم فقال: ﴿ ٱلْحَقْنَا بِهِمْ ذُرِيّتَهُمْ وَمَا ٱلتّناهُمْ مِن شَيْءٍ ﴾ (١) ، فلما أن من الله على الذراري بإدخالهم الجنة بلا عمل ، كان أن من عليهم بأن كتب لهم عمل البر في الحج .. قال: وقد جاءت الأحاديث في أطفال المسلمين ألهم يدخلون الجنة " (٢) .

وهـــذا يظهــر أن الإمام الشافعي - رحمه الله - يقرر بأن فرض القلوب هو الإقرار والمعرفة والرضا والتسليم ، ويقول بفطرية معرفة الله كلله ، وأنه من الأمور الضرورية الملازمة للقلوب ، ويتبين كذلك أن الوصول إلى معرفة الله لا يحتاج إلى كل التعقيدات ، التي أتى بما المتكلمون والمتصوفون ومن نهج نهجهم ، وأفنوا حياتهم في سبيل الوصول إلى معرفة الله كل عن طريقها ؛ بل هو طريق سهل واضح ، لأن معرفة الله فطرة فطرها الله كل النفوس عليها.

فالإمام الشافعي اتبع المنهج الشرعي في الاستدلال على معرفة وجود الله تعالى ، حياما استدل بالمخلوق على الخالق ، وهو أصلح طريق لمعرفة الحق ، حيث أرشد تلميذه إليه من الاعتبار بخلق السماوات والأرض ، واحتلاف الليل والنهار وما بينهما .

#### ٢- العبوديـة

إن ما عثر عن الإمام الشافعي من أعمال يتقرب بما إلى الله على ، وما نقل عن قيامه بسنوافل العبادات لتؤكد على أنه عابد من العباد الصالحين ، وهو يقوم بعبادة الله حير قيام ، ويحث غيره على أداء العبادة فقال مرة لأحمد بن صالح المصري : " تعبد من قبل أن ترأس ، فإنك إن ترأس لم تقدر أن تعبد " (٢) .

<sup>(</sup>۱<sup>)</sup> سورة الطور ، الآية ( ۲۱ ) .

<sup>(</sup>٢) كتاب الاعتقاد ص ٧٦ ، وانظر أيضا : السنن الكبرى ٢٠٣/٦ ، ١٣٠/٩ .

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> توالي التأسيس ص ٦٦ .



روى الحافظ بن عساكر أن الشافعي قرأ يوما هذه الآية ﴿ هَذَا يَوْمُ الْفَصْلِ جَمَعْنَاكُمْ وَالْأَوَّلِ بِينَ ﴾ (١) ، فلم يزل يبكي حتى غشى عليه ، رحمه الله (٢) .

وكـان كـثير التلاوة للقرآن ، ولا سيما في شهر رمضان كان يقرأ في اليوم والليلة ختمتين ، وفيما عداه في كل يوم وليلة ختمة .

روى ذلـــك الخطيب البغدادي عن علي بن المحسن القاضي ، عن أبي بكر محمد بن إسحاق بن إبراهيم الصغار ، عن عبد الله بن محمد بن جعفر القزويني عن الربيع به (٣) .

فالعبادة من أنجع وسائل التزكية والإصلاح ، ذلك أن المداومة على أدائها تربي الإنسان على جملة من الأحلاق الحميدة ، وتدفعه للعمل في الخيرات ، وتوجهه إلى الإدراك بقيمة وجوده في هذه الحياة ، فيدرك أنه لم يخلق عبثا بل حلق لعبادة الله على ، ويعرف أن كل جهده وعمله وكفاحه إنما هو عبادة لله على ﴿ قُلْ إِنَّ صَلاَتِي وَنُسُكِي وَمَحْيَايَ وَمَمَاتِي للهُ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ (3) .

وقد أدرك الإمام الشافعي مترلة العبادة ، ولهذا تقرب إلى الله على بالفرائض والنوافل حتى يجبه الله على ، فكان - رحمه الله - يغتنم الليالي ، ويسعد بالخلوات لمناحاة الله على ، وهدذا تلميذه الربيع بن سليمان يقول : بت في مترل الشافعي الله ليالي كثيرة فلم يكن ينام الليل إلا يسيرا .

وكـان قد قسم الليل ثلاثة أحزاء: فثلثه الأول للأشغال ، والثاني للصلاة ، والثالث للنوم ليقوم إلى صلاة الفحر نشطا .

رواه البيهقي عن الحاكم و حدثني أبو بكر محمد بن محمد البغدادي: حدثنا أبو الحسن علي بن قربن و عن الربيع فذكره (٥).

<sup>(</sup>۱) سورة المرسلات ، الآيات ( ۳۸ - ۲۶ ) .

<sup>(</sup>۲) انظر : تاریخ دمشق ۲/۲۱۶ ، والمناقب للبیهقی ۲/۵۷۱ – ۱۷۹ ، والمناقب للرازي ص ۱۲۸ .

<sup>(&</sup>lt;sup>۳)</sup> انظر : تاریخ بغداد ۲۳/۲ .

<sup>( &</sup>lt;sup>؛ )</sup> سورة الأنعام ، الآية ( ١٦٢ ) .



وقال زكريا الساجي: عن محمد بن إسماعيل: حدثنا حسين الكرابيسي قال: بت مع الشافعي فكان نحو ثلث الليل يصلي ، وما رأيته يزيد على خمسين آية فإذا أكثر فمائة ، وكان لا يمر بآية رحمة إلا سأل الله لنفسه وللمؤمنين أجمعين ، ولا يمر بآية عذاب إلا تعوذ بالله منه ، وسأل النجاة لنفسه ولجميع المؤمنين ، فكأنما جمع له الرجاء والرهبة (١) .

فموقف الإمام الشافعي في هذا الموضوع يعتبر ردا على المتصوفة الذين يقولون: بالله عبدون الله حوفا منه أو رغبة فيما عنده ، لأن الخوف والرغبة من أنواع العبادة ، حيث امتدح الله على الأنبياء - عليهم الصلاة والسلام - وهم من حيرة البشر فقال على النه النه كانوا يُسَارِعُونَ فِي الْحَيْرَاتِ وَيَدْعُونَنَا رَغَبًا وَرَهَبًا وَكَانُوا لَنَا خَاشِعِينَ ﴾ (٥) .

#### ٣- التوبـــة

إذا كان معنى التوبة هو الرجوع إلى الله تعالى بحل عقد الإصرار من القلب ، ثم القيام بحقوق السرب ، أو الرجوع عن الأفعال المذمومة إلى الممدوحة (١) ، وأنما أول مقام من مقامات السالكين إلى الله لدى الصوفية ؛ فإن الإمام الشافعي قد قام بالاستغفار والتوبة إلى الله على أحدى قصائده :

قلبي برحمتــك اللهم ذو أنس وما تقلبت من نومي وفي سنتي لقد مننت على قلبي بمعرفــة

<sup>(</sup>۱) تاریخ بغداد ۲۳/۲ ، والمناقب للبیهقی ۱۵۸/۲ ، وللرازی ص ۱۲۷ .

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم ، كتاب صلاة المسافرين ، باب استحباب تطويل القراءة في صلاة الليل ٥٣٦/١ (ح٢٠٣) .

<sup>(&</sup>lt;sup>٣)</sup> سورة الزمر ، الآية ( ٩ ) .

<sup>( &</sup>lt;sup>( )</sup> سورة الأعراف ، الآية ( ٥٦ ) .

<sup>( ° )</sup> سورة الأنبياء ، الآية ( ٩٠ ) .

<sup>&</sup>lt;sup>(٦)</sup> انظر : التعريفات ص ٥١ .



وقد رأيت ذنوبا أنت تعلّمها فامنن علي بذكر الصالحين ولا وكن معي طول دنياي وآخرتي

و لم تكن فاضحي فيها بفعل مسي تجعل علي إذاً في الـدين من لبس ويوم حشري بما أنزلت في عبس (١).

ففيي هذه الأبيات توضح لنا أن الإمام الشافعي قام بالتضرع إلى الله تعالى مستغفرا ومعترفا بذنوبه ، وتائبا إلى الله على ، وطالبا منه العفو والمنة والتوفيق في دنياه وأخراه .

ولا شك أن هذا الموقف موافق لما دلت عليه نصوص الكتاب والسنة ، لأن الله تعالى قد حث المؤمنين على التوبة وأحب التوابين ، كما قال تعالى : ﴿ وَتُوبُوا إِلَى الله حَمِيعًا أَيُّهَا الْمُوْمُ مِنُونَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ (٢) . وقال تعالى أيضا : ﴿ إِنَّ الله يُحِبُّ التَّوَابِينَ وَيُحِبُّ الْمُوتُ الله عَلَيْ مَا لَالله عَلَيْ وَيُحِبُّ الله عَلَيْ وَيُحِبُّ الله عَلَيْ وَيُعِبُ الله عَلَيْ وَلَا وَهُ الله الله عَلَيْ وَلَا الله عَلَى واحلته بأرض فلاة ، الله عَن المحدى وعليها طعامه وشرابه فأيس منها ، فأتى شحرة فاضطجع في ظلها ، وقد أيس من واحلته ، فبينما هو كذلك إذ هو قائمة عنده ، فأخذ بخطامها ثم قال من شدة الفرح : الله م أنت عبدي وأنا ربك ، أخطأ من شدة الفرح ) (١٤) .

فالإمام الشافعي قد امتثل لنداء الله على لعباده المؤمنين حينما قال لهم على : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اذْكُرُوا الله ذِكْرًا كَثِيرًا . وَسَبِّحُوهُ بُكْرَةً وَأَصِيلاً ﴾ (٥) . واستجاب لتوجيهات الرسول على حينما ينادي : ((يا أيها الناس توبوا إلى الله واستغفروه فإني أتوب في اليوم مائة مسرة » (١) .

<sup>( &</sup>lt;sup>1)</sup> ديوان الإمام الشافعي ، جمعه وعلق عليه محمد عفيف الزغبي ، ط ٣ جدة ( دار العلم للطباعة ١٣٩٢ هـ) ص ٥٠- ٥١ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> سورة النور ، الآية ( ۳۱ ) .

<sup>(&</sup>lt;sup>۳)</sup> سورة البقرة ، الآية (۲۲۲ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في الدعوات باب التوبة ٥/٥٢٣٦ (ح٥٩٥)، ومسلم في التوبة باب الحض على التوبة والفرح بما ٢١٠٤/٤ (ح٢٧٤٧) واللفظ له .

<sup>( ° )</sup> سورة الأحزاب ، الآيتان ( ٤١ – ٤٢ ) .

<sup>(</sup>٦) أخرجه مسلم في كتاب الذكر والدعاء ، باب استحباب الاستغفار والاستكثار منه ٢٠٧٦/٤ (ح٢٧٠٢ ) .



لقد كان الإمام الشافعي متعبدا ناسكا أوّابا ، وعبر عن الكثير من أدعيته وابتهالاتــه شــعرا ذا مغــزى عميــق ، وكان في ضراعته – رحمه الله – يفرش لنفسه طريق الآخرة بالاستعبار والاستغفار ، وهو على يقين من أن الله قابل التوب وغافر الذنوب .

وحدث للإمام الشافعي - رحمه الله - أن حلس يوما في مدينة الرسول على بعد صلاة الصبح ، فدخل عليه رحل فقال له : إني خائف من ذنوبي أن أقدم على ربه وليس لي عمل غير التوحيد ، فطيب الشافعي خاطره وأذهب خوفه مستشهدا بقول الله تعالى : ﴿ وَمَن يَغْفِرُ الذُّنُوبَ إِلاَّ اللهُ ﴾ (١) . وقال له : لو أراد الله عقوبتك في جهنم وتخليدك لما ألهمك معرفتك به وتوحيدك له و من الله عنوبتك به و توحيد كله و من الله عنوبتك به و توحيد كله و من الله عنوبتك به و توحيد كله و توحيد

#### ٤ - المجاهدة

سأل رجل الإمام الشافعي فقال: " يا أبا عبد الله ! أيهما أفضل للرجل أن يمكّن أو يبتلى ؟ فقال الشافعي: لا يمكن حتى يبتلى فإن الله قد ابتلى نوحا وإبراهيم وموسى وعيسى ومحمدا صلوات الله عليهم أجمعين، فلما صبروا مكنهم، فلا يظن أحد أن يخلص من الألم البتــة " (٣).

لقد أراد الإمام الشافعي بأن التمكين لا يمكن إلا بعد المحاهدة والنجاح في الابتلاء والامتحان في هذه الحياة ، وهؤلاء الأنبياء الذين ضرب بهم الإمام الشافعي المثل على الستمكين بعد الصبر الطويل والعناء المتواصل في توجيه الأمم هم أكثر الأنبياء تعبا وأشدهم كفاحا وبذلا في سبيل الدعوة إلى الله تعالى ، حتى سماهم القرآن بأولى العزم ، وقال الله كانبيه في : ﴿ فَاصْبَرْ كَمَا صَبَرَ أُولُو الْعَزْمِ مِنَ الرُّسُلِ ﴾ (٤) .

ويكفي أن نعرف أن أولهم وهو نوح الطَّيِّةُ مكث في قومه يدعوهم إلى الله تسعمائة وخمسين سنة ، قال تعالى : ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ فَلَبِثَ فِيهِمْ أَلْفَ سَنَةٍ إِلاَّ خَمْسِينَ عَامًا ﴾ (٥) .

<sup>(</sup>۱) سورة آل عمران ، الآية ( ۱۳۵ ) .

<sup>.</sup>  $(^{7})$  الإمام محمد بن إدريس الشافعي للدكتور مصطفى الشكعة ص  $(^{7})$ 

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> الفوائد لابن القيم ص ٢٩٨.

<sup>( &</sup>lt;sup>ئ )</sup> سورة الأحقاف ، الآية ( ٣٥ ) .

<sup>&</sup>lt;sup>( ه)</sup> سورة العنكبوت ، الآية ( ١٤ ) .

قال الإمام الشافعي: " فحق على طالب العلم بلوغ غاية الجهد في الاستكثار من عــــلمه ، والصـــبر عــــلي كل عارض ، دون طلبه وإخلاص النية لله في استدراك علمه نصا واستنباطا والرغبة إلى الله في العون عليه ، فإنه لا يدرك حيرا إلا بعونه " (١) .

وقال الإمام الشافعي مؤكدا على هذا الموضوع:

بقدر الكد تكتسب المعالي

ومن رام العلا من غير كد

تروم العز ثم تنام ليــــــلا

يغوص البحر من طلب اللآلي (٢).

ومن طلب العلا سهر الليالي

أضاع العمر في طلب المحال

وفي سبيل المجاهدة فقد اهتم رحمه الله بالاعتناء على الجسد ليستطيع أن يقوم بدوره في هـذه الحياة ، وحدد نصيبه من الطعام حتى لا يتعب البدن من قلته ، ولا يعاب بالضرر من كثرته ، بل يتعامل معه بقدر ما تتطلبه الحاجة ، ولهذا يقول رحمه الله :

" ما شبعت منذ خمسة عشر عاما إلا شبعة فطرحتها ، لأن الشبع يثقل البدن ، ويقسي القلب ، ويزيل الفطنة ، ويجلب النوم ، ويضعف صاحبه عن العبادة " (٣) .

فموقف الإمام الشافعي من الجوع موافق لما دل عليه قول رسول الله على : ( ما ملأ ابن آدم وعاء شرا من بطنه ، بحسب ابن آدم أكلات يقمن صلبه ، فإن كان لا محالة ، فثلث لطعامه ، وثلث لشرابه ، وثلث لنفسه " (٤) .

ومن المعروف أن من الصوفية من قد تحدث عن الجوع - أيضا - واعتبر أحد أركان المجاهدة كما أشار إلى ذلك القشيري فيقول: "ولهذا كان الجوع من صفات القوم، وهو أحد أركان المجاهدة ، فإن أرباب السلوك قد تدرجوا إلى اعتياد الجوع والإمساك عن الأكل ، وحددوا ينابيع الحكمة ، وكثرت الحكايات عنهم في ذلك ..

قــال يحي بن معاذ : لو أن الجوع يباع في السوق لما كان ينبغي لطلاب الآخرة إذا دخلوا السوق أن يشتروا غيره .

<sup>(</sup>۱) الرسالة للإمام الشافعي ص ۱۹.

<sup>(</sup>۲<sup>)</sup> ديوان الإمام الشافعي لنعيم زرزور ص ۹۱ .

<sup>(</sup>T) حلية الأولياء ١٣٥/٩ ، وسير أعلام النبلاء ٣٦/١٠ .

<sup>(</sup> ٤) أخرجــه الترمذي في الزهد باب ما جاء في كراهية الأكل ١٨ / ٢٤٨٦ ) وقـــال : حسن صحيح ، وابن ماجة في الأطعمة باب الاقتصاد في الأكل ١١١/٢ (ح٣٣٩) ، والحاكم ٢١/٤ وصححه .



وقــال ســهل التستري: لما خلق الله تعالى الدنيا جعل في الشبع المعصية والجهل، وجعل في الجوع العلم والحكمة.

وقال أبو سليمان الداراني : مفتاح الدنيا الشبع ، ومفتاح الآخرة الجوع (١) .

إذن فالجوع عند هؤلاء الصوفية مطلب أساسي وأحد أركان المجاهدة ، وهو ممدوح إن لم يريدوا بذلك تعذيبا للنفس أو تحريم ما أحل الله في أما إن أرادوا به فهم في ذلك مخالفون لسنة رسول الله في ، لأن الرسول في كان يأكل اللحم ، ويحب الذراع من الشاة ويأكل الدحاج ، ويحب الحلوى ، ويستعذب الماء البارد .

وكان الحسن البصري يشتري كل يوم لحما وعلى هذا كان السلف.

فموق فمود ؛ ولا يعني ذلك أنه يهجر نعم الله تعالى ، فلا يتمتع بها ولا يسعد بالتلذذ بحلاوها إذ لا رهبانية في الإسلام ، وإلا فلمن خلق الله تعالى ، فلا يتمتع بها ولا يسعد بالتلذذ بحلاوها إذ لا رهبانية في الإسلام ، ويأكل من خلق الله تعلى هذه النعم الكثيرة ؟ ! فالإنسان مأمور شرعا بأن يمشي في الأرض ، ويأكل من رزق الله حسى يؤدي شكر هذه النعم لأن الشكر من الإيمان والله تعالى يقول : ﴿ قُلْ مَنْ حَسَرَّمَ زِينَةَ الله التَّتِي أَخْرَجَ لِعبَادِهِ وَالطَّيِّبَاتِ مِنَ الرِّزْقِ قُلْ هِيَ لِلَّذِينَ آمَنُوا فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا خَالَصَةً يَوْمَ الْقَيَامَة كَذَلكَ نُفَصِّلُ الآيات لقَوْم يَعْلَمُونَ ﴾ (٢) .

لا بــأس أن يهــتم الإنســان بالأصناف التي يحبها أو التي يكون فيها عناصر الطعام ومكوناتــه ممــا يحتاج إليها كل أجزاء الجسم وأعضاؤه ، ولكن المذموم فقط الإسراف في تناوله ، وأخذ كمية كبيرة منه لأنها تتخم المعدة وتملأ الأمعاء وتضر بالجسم .

ولقد كان الإمام الشافعي رحمه الله يهتم بالغذاء كما كان يهتم بالأصناف التي يجبها ، فقد نزل رحمه الله يوما في بغداد عند صديقه وتلميذه الزعفراني " وكان الزعفراني يكتب كل يوم رقعة بما يطبخ من الألوان ويسلمها إلى الجارية ، فأخذ الشافعي الرقعة في بعض الأيام وألحق بما لونا آخر بخطه ، فلما رأى الزعفراني ذلك اللون أنكر ، وقال : ما أمرت بهذا ، فعرضت الجارية الرقعة ملحقا فيها خط الشافعي ، فلما وقعت عينه على خطه فرح بذلك وأعتق الجارية سرورا باقتراح الشافعي عليه " (٢) .

<sup>.</sup> الرسالة القشيرية ص ١٤٢ .

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup> سورة الأعراف ، الآية ( ۳۲ ) .

<sup>.</sup> 17/7 إحياء علوم الدين (7)

وهمذا يظهر أن موقف الإمام الشافعي من الانتفاع مما أباحها الله لعباده من الطيبات مسن الرزق موافق لما دل عليه الكتاب والسنة ، ومخالف لما ذهب إليه بعض المتصوفة الذين يعذبون نفوسهم بالمستجويع بحرماها مما أحلها الله على ، ويجهدون أنفسهم بشتى أنواع الرياضات الشاقة المناقضة لتعاليم الإسلام السمحة .

#### ٥- الزهـــد

قــال الإمام الشافعي: " من صدق الله نجا ، ومن أشفق على دينه سلم من الردى ، ومــن زهد في الدنيا قرت عيناه بما يرى من ثواب الله تعالى غدا .. كن في الدنيا زاهدا وفي الآخرة راغبا ، واصدق الله تعالى في جميع أمورك تنج مع الناجين " (١) .

هذه هي النظرة الثاقبة من الإمام الشافعي لحقيقة الحياة الموصولة بالله ، المدركة لواقع الإنسان وطبيعة ارتباطه بالآخرة وولائه لها ، وعمله من أحل إرضاء الله عجل والنجاة في الحياة الدائمة الباقية ، حعلت الإمام الشافعي يصل إلى هدفه المنشود بسهولة ، ويحدد هدفه من الدنيا وتوجهه للآخرة واتخاذه العدة والزاد والصدق مع الله طريقا إلى الفلاح .

ولا شك أن هذا الموقف موافق لـما دل عليه حديث رسول الله على حيث يقول: 
(ممن كانت الآخرة همه جعل الله غناه في قلبه وجمع لـه شمله ، وأتته الدنيا وهي راغمة . ومن كانت الدنيا همه جعل الله فقره بين عينيه وفرق عليه شمله ، و لم يأته من الدنيا إلا ما قدر لـه (م) (٢) . ويقول في : (من جعل الهموم هما واحدا ، هم المعاد كفاه الله هم دنياه ، ومن تشعبت به الهموم من أحوال الدنيا لم يبال الله في أي أوديته هلك (٣) .

فالإنسان بحاجة ماسة إلى أن يعرف حقيقة الحياة وهدفه منها ، وأن يدرك سر وجوده وحكمته على منه ، ومن هذا الكون الذي يعيش فيه ، ويقول في ذلك الشافعي :

إن لله عبادا فطنا تركوا الدنيا وخافوا الفتنا فظروا فيها فلما علموا أنها ليست لحي وطنا

<sup>(</sup>۱) تمذيب الأسماء واللغات ٥٦/١ .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي في أبواب القيامة ، باب ما جاء في صفة أواني الحوض ٢٥٢/٤. وأورده الألباني في صحيح سنن الترمذي ٣٠٠/٢ (ح٢٥٩) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن ماجة في الزهد ، باب الهم بالدنيا ٤٠٨/٢ . وأورده الألباني في صحيح سنن ابن ماجه ٣٩٣/٢ (ح٤١٠٦) .

جعلوهما لجة واتخذوا

صالح الأعمال فيها سفنك (١) .

إن السمعادة الحقيقية تكمن في أن يعرف الإنسان سر حياته وسبب خلقه ووجوده ، وأن يحدد دوره في هذه الحياة ووظيفته فيها ، ويرسم هدفه منها ، ويعرف نهايته ومصيره .

فالإمام الشافعي قد عرف دوره في هذه الحياة ، وبين أن من زهد في الدنيا رزق الآخرة - كما سبق بيانه - وأضاف قائلا في إحدى دواوينه:

> يا من يعانق دنيا لا بقاء لهـــا يمسى ويصبح في دنياه سفــارا هلا تركت لذي الدنيا معانقة

حتى تعانق في الفردوس أبكــــارا إن كنت تبغى جنان الخلد تسكنها فينبغى لك أن لا تأمن النارا (٢٠).

وبين أحوال الناس في هذه الحياة قائلا:

بلوت بني الـــدنيا فلم أر فيهـــم فجردت من غمد القناعة صارما فلا ذا يراني واقفا في طريقــــه غني بلا مال عن الناس كلهـم

سوى من غدا والبخل ملء إهابـــه قطعت رجائي منهم بذبابـــــه ولا ذا يراني قاعدا عند بابــــه وليس الغني إلا عن الشيء لا بــه (٢) .

وقد صور هذه الدنيا بأنها متاع الغرور لمن يغتر بما وينهمك فيها فقال:

وسيق إلينا عذبها وعذابهـــــا كما لاح في ظهر الفلاة سراهـــا عليها كلاب همهن اجتذاهـــا وإن تحتذبها نازعتك كلابها

مغلقة الأبواب مرحى حجاهـــا (١).

ومن يذق الدنيا فإني طعمتهـــا وما هي إلا حيفة مستحيلة فإن تجتنبها كنت سلما لأهلها فطويي لنفس أولعت قعر دارها

هكذا كان الإمام الشافعي – رحمه الله – ينظر إلى هذه الحياة ، ويدرك الهدف منها، 

<sup>(</sup>١) ديوان الإمام الشافعي ص ٨٤ - ٨٥ .

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup> ديوان الإمام الشافعي ص ٤٢ .

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ص ٢٣.

<sup>(</sup>۱<sup>)</sup> نفسه ص ۲۱ - ۲۲ .



## ٦- التوكل على الله تعالى

الـــتوكل على الله تعالى سمة من سمات المؤمنين ، قال الله تعالى : ﴿ وَعَلَى اللهِ فَتَوَكَّلُوا إِنْ كُنـــتُم مُؤْمِـنينَ ﴾ (١) وقـــال تعالى أيضا : ﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللهُ وَجَلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيَتُ عَلَيْهِمْ آيَاتُهُ زَادَتْهُمْ إِيْمَانًا وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ﴾ (٢) .

وقد أمر الله نبيه محمدا ﷺ بالتوكل عليه فقال ﷺ : ﴿ وَتَوَكَّلْ عَلَى الْحَيِّ الَّذِي لاَ يَمُوتُ ﴾ (٣) .

قــال الإمام الشافعي: " نزه الله ﷺ نبيه ، ورفع قــدره وعلمــه وأدبــه ، وقال : 
﴿ وَتُوكَّــلْ عَلَى الْحَيِّ الَّذِي لاَ يَمُوتُ ﴾ ، وذلك أن الناس في أحوال شتى : متوكل على نفسه ، أو على ماله ، أو على زرعه ، أو على سلطانه ، أو على عطية الناس . وكل مستند إلى حــي يموت أو على شيء يفني يوشك أن ينقطع به ، فتره الله نبيه ﷺ وأمره أن يتوكل على الحي الذي لا يموت " (٤) .

ولا شك أن هذا الكلام استلهام نير واستدلال منطقي دقيق من الإمام الشافعي ، يدل على نظرته العميقة ، حيث يشير إلى ينابيع السعادة الحقيقية التي لا تغيض ، تلك البنابيع الستي يكتسب استمرارها من صلتها الوثيقة بالله على فتمنح أصحابها السكينة والطمأنينة والأمل والأمن والراحة والرضا والحب والسعادة ، وقد قيل : ما كان لله دام واتصل ، وما كان لغير الله انقطع وانفصل .

فالإمــام الشافعي يتوكل على الله ﷺ حكيره من العلماء السلف - وهو في طلب الرزق متوكل على الله تعالى فيقول:

وأيقنت أن الله لا شك رازقـــي ولو كان في قاع البحار العوامق ولو لم يكن مني اللسان بناطــق وقد قسم الرحمن رزق الخـــلائق (٥).

توكلت في رزقي على الله خالقي وما يك من رزقي فليس يفوتني سيأتي به الله العظيم بفضله ففي أي شيء تذهب النفس حسرة

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> سورة المائدة ، الآية ( ۲۳ ) .

 $<sup>( \ \ )</sup>$  سورة الأنفال ، الآية  $( \ \ )$  .

<sup>(&</sup>lt;sup>r)</sup> سورة الفرقان ، الآية ( ٥٨ ) .

<sup>(</sup>٤) أحكام القرآن للشافعي ١٨٠/٢.

<sup>°)</sup> ديوان الإمام الشافعي ص ٦٦ .



ولكن مع ذلك بين الإمام الشافعي أن طلب الرزق لا بد فيه من التأني والتعب والنصب فيقول:

وليس يزيد في الرزق العناء (١).

ورزقك ليس ينقصه التأيي

ولا غـرو أن يفيـض معين الشافعي بكل هذا اليقين ، ولا عجب كذلك أن يتعهد طلابـه ويربيهم على هذه المعاني الكريمة ، وأن يربيهم حسن الثقة في الله ، وعظيم التوكل عليه سبحانه وتعالى .

يحكي السربيع تلميذ الإمام الشافعي كلاما طيبا دار بين الشافعي وعبد الله بن عبد الحكم " قسال عبد الله بن عبد الحكم - من كبار شيوخ المالكية في مصر - للشافعي إذا أردت أن تسكن البلد - يعني مصر - فليكن لك قوت سنة ، ومجلس من السلطان تتعززبه ، فقال له الشافعي : يا أبا محمد ! من لم تعزه التقوى فلا عز له ، ولقد ولدت بغزة ، وربيت بالحجاز وما عندنا قوت ليلة ، وما بتنا جياعا قط " (٢) وقال رحمه الله : " ما فزعت من الفقر قط " (٣) .

هكذا القلب المؤمن الموصول بالله في ، والذي تغلغل حب الله في أعماقه فعلم أن الله هو الخالق الرازق وهو المعطي المانع ، وهو النافع الضار ، وأن الأمر كله لله لا يهاب مخلوقا ولا يجامل سلطانا ولا يداهن أحدا أبدا "قال الحارث بن شريح : دخلت مع الشافعي على خادم الرشيد وهو في بيت قد فرش بالديباج ، فلما وضع الشافعي رجله على العتبة أبصر الديباج فرجع و لم يدخل ، فقال له الخادم : ادخل فقال : لا يحل افتراش هذا ، فقام الخادم متمشيا حسى دخل بيتا فرش بالأرميني ، ثم دخل الشافعي فأقبل عليه وقال : هذا حلال وذاك حرام ، وهذا أحسن من ذاك وأكثر ثمنا منه ، فتبسم الخادم وسكت " (٤) .

هكـــذا كـــان الإمام الشافعي حسن الثقة في الله وعظيم التوكل عليه ، عفيفا ورعا راضيا مطمئنا بقضاء الله وقدره ﴿ أَلاَ بِذِكْرِ اللهِ تَطْمَئِنُ الْقُلُوبُ ﴾ (٥) .

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق ص ۱٦ . . . .

<sup>( &</sup>lt;sup>۲ )</sup> توالی التأسیس ص ۲۷ .

<sup>(&</sup>lt;sup>r)</sup> تمذيب الأسماء واللغات 8/1 .

<sup>(</sup>٤) حلية الأولياء ١٣٤/٩ ، وتوالي التأسيس ص ٦٦ .

<sup>(°)</sup> سورة الرعد ، الآية ( ٢٨ ) .



٧- القناعــة

إذا كان الإمام الشافعي يرضى بقضاء الله وقدره فهو يرضى أيضا بالقسمة التي قسمت من عند الله ، ويتحلى ذلك من خلال كلماته حينما يقول:

رأيت القناعة رأس الغني

فلا ذا يراني على بابـــه

فصرت غنيا بلا درهـــم

فصرت بأذيالها متمسك ولا ذا يراني منهمل أمر على الناس شبه الملك (١).

وما أتعس الحياة إذا عاشها الإنسان بلا هدف ، وأطلق لنفسه العنان في اقتفاء اللذات واقتـناص الشهوات ، إنها حياة تافهة أشبه بحياة البهائم ، يقول الإمام الشافعي " من عف أمن ، ومن شرهت نفسه طال همـه " (٢) .

فما أعظم القناعة! إنها لتملأ النفس غنى ، وتعطى القلب شعورا بالأمن والراحة ، والإنسان العاقل الحكيم هو الذي لا تفرح نفسه إلى شيء محرم عليه ، تعجز قدراته وإمكاناته عن الوصول إليه .

ثم إن الإمام الشافعي عرف أن العزة تأتي بالقناعة فيقول:

أمتُّ مطامعي فأرحت نفسي

وأحييت القنوع وكان ميتـــا

إذا طمع يحل بقلب عبد

ويقول رحمه الله أيضا :

ولا حزن يدوم ولا سرور

إذا ما كنت ذا قلب قنوع

فإن النفس ما طمعت تحــون ففي إحيائه عرض مصـــون علته مهانة وعـــلاه هــون <sup>(٣)</sup>.

ولا بؤس عليك ولا رحساء فأنت ومالك الدنيا سواء (١).

ويقــول: " من غلبته شدة الشهوة للدنيا لزمته العبودية لأهلها ، ومن رضي بالقنوع زال عنه الخضوع " (°) .

<sup>(</sup>۱) ديوان الإمام الشافعي ص ٦٨ .

<sup>.</sup> (7) الإمام الشافعي لعبد الحليم الجندي ص (7)

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> ديوان الإمام الشافعي ص ٨٦ .

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه.

<sup>(°)</sup> تهذيب الأسماء واللغات ١/٥٥ .

وهكذا حين يقتنع الإنسان فلا بد أن يشعر بالراحة والاطمئنان ، وهكذا حين يحس يمعية الله ﷺ ويشعر بالقرب منه ، ويلوذ بجنابه ويعوذ برضاه ، ويتذلل بين يدي الله بعبادته إياه فلا بد أن يشعر بالأمن والأمان .

#### ٨- السخــاء

أخررج أبرو نعيم بسنده إلى الربيع بن سليمان يقول: سمعت الحميدي يقول: قدم الشرافعي من صنعاء إلى مكة بعشرة آلاف دينار في منديل فضرب خباءه في موضع حارجا من مكة فكان الناس يأتونه فيه فما برح حتى وهب كلها (١).

وأخرج أبو نعيم أيضا بسنده إلى عمرو بن عثمان قال : قال لي الربيع : سأل رحل الشافعي فقال : إني رجل من أمري كيت وكيت ، تأمرني بشيء ؟ وما كان معه يومئذ إلا دينارا فأعطاه إياه ، فقال له بعض حلسائه : هذا لو أعطيته درهما أو درهمين كان كثيرا ، فقال : إني أستحى أن يطلب مني رجل بيني وبينه معذرة فلا أعطيه (٢) .

كما أخرج بسنده إلى المزني الذي يقول: "ما رأيت رجلا أكرم من الشافعي ، خرجت معه ليلة عيد من المسجد وأنا أذاكره في مسألة حتى أتيت باب داره فأتاه غلام بكيس فقال: مولاي يقرئك السلام ويقول لك: حذ هذا الكيس ، فأخذه منه وأدخله في كمه ، فأتاه رجل من الحلقة فقال: يا أبا عبد الله! ولدت امرأتي الساعة ولا شيء عندي ، فدفع إليه الكيس وصعد وليس معه شيء " (") .

فالإمام الشافعي يحث على الجود والبذل والعطاء فيقول:

أجود بموجود ولو بت طاويــــا وأظهر أسباب الغنى بين رفقتي وبينى وبين الله أشكو فاقــــنى

على الجوع كشحا والحشا يتألم ليخفاهم حالي وإني لمعدم حقيقا فإن الله بالحالي أعلم (<sup>1)</sup>.

ويحض على البذل قبل أن يفوهم الأوان وتشغلهم أمور هذه الحياة ، ذلك أن من يقرض الله قرضا حسنا يضاعفه الله له فيقول:

وقد ملكت أيديكم البسط والقبضا

إذا لم تجودوا والأمور بكم تمضي

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو نعيم في حلية الأولياء ١٣٨/٩ .

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو نعيم في الحلية ١٣٩/٩ .

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو نعيم في الحلية ١٤٠/٩ .

<sup>( &</sup>lt;sup>٤)</sup> ديوان الإمام الشافعي ص ٧٦ .



فما يرجى منكم إن عزلتم وعفتكم الدنيا بأنيابهما عضا وتسترجع الأيام ما وهبتكم ومن عادة الأيام تسترجع القرضا (١).

وبين فضل السخاء والكرم بألهما يستران عيوب الدنيا والآخرة ، كما أخرج ذلك أبو نعيم بسنده إلى يحي بن علي يقول : "سمعت الشافعي يقول : السخاء والكرم يغطيان عيوب الدنيا والآخرة بعد أن لا يلحقهما بدعة " (٢) .

والسخاء لدى الإمام الشافعي – كما مر – سمة واضحة كما حكى لنا ابن أبي حاتم فقـــال : حدثنا الربيع قال : " تزوجت ، فقال لي الشافعي : كم أصدقها ؟ فقلت : ثلاثين دينارا ، قال : كم أعطيتها ؟ قلت : ستة دنانير ، فصعد داره ، وأرسل إلي بصرة فيها أربعة وعشرون دينارا " (٣) .

وقال ابن أبي حاتم أيضا: حدثنا عبد الرحمن بن إبراهيم ، حدثنا محمد بن روح ، حدثنا الزبير بن سليمان القرشي عن الشافعي قال: خرج هرثمة فأقرأني سلام أمير المؤمنين هارون الرشيد ، وقال: قد أمر لك بخمسة آلاف دينار ، قال: فحمل إليه المال ، فدعا بحجام ياخذ من شعره ، فأعطاه خمسين دينارا ، ثم أخذ رقاعا ، فصر من تلك الدنانير صررا صررا ، ففرقها في القرشين ، الذين هم في الحضرة ، ومن هم يمكة ، حتى ما رجع إلى بيته إلا بأقل من مائة دينار (3) .

وقال البيهقي: أخبرنا الحاكم ، أخبرنا نصر بن محمد ، حدثنا أبو علي الحسن بن حسيب بن عبد الملك - بدمشق - قال: سمعت الربيع بن سليمان يقول: رأيت الشافعي راكب حمار ، فمر على سوق الحذائين ، فسقط سوطه من يده ، فوثب غلام من الحذائين ، فأخذ السوط ومسحه بكمه ، وناوله إياه فقال الشافعي لغلامه: ادفع تلك الدنانير التي معك إلى هذا الفتي ، قال الربيع: فلست أدري كانت تسعة دنانير أو سبعة دنانير " (°) .

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق ص ٥٥ .

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو نعيم في الحلية ١٤٢/٩ ، والمناقب للبيهقي ٢٢٧/٢ .

<sup>(</sup>r) المناقب للبيهقي ١٩٥/١ ، وسير أعلام النبلاء ٣٧/١٠ .

<sup>(</sup>٤) آداب الشافعي ص١٢٧ - ١٢٨ ، والمناقب للبيهقي ٢٢٦/٢ ، وتوالي التأسيس ص ٦٨ .

<sup>(°)</sup> سير أعلام النبلاء ٢٧/١٠ .



٩– الخوف والرجاء

روى الخطيب البغدادي بسنده إلى حسين بن علي - يعني الكرابيسي- "قال: بت مسع الشافعي غير ليلة فكان يصلي نحو ثلث الليل، فما رأيت يزيد على خمسين آية، فإذا أكثر فمائة ، وكان لا يمر بآية رحمة إلا سأل الله لنفسه وللمؤمنين أجمعين، ولا يمر بآية عسداب إلا تعوذ منها وسأل النجاة لنفسه ولجميع المسلمين، قال: فكأنما جمع له الرجاء والرهبة جميعا " (١).

وحدث المزي - وهو أبو إبراهيم بن يحي - فقال: دخلت على الشافعي في مرضه الذي مات فيه فقلت: كيف أصبحت ؟ قال: أصبحت من الدنيا راحلا وللإخوان مفارقا ولكأس المنية شاربا، وعلى الله حل ذكره واردا، ولا والله ما أدري روحي تصير إلى الجنة أم إلى النار؟ فأعزيها، ثم بكى وأنشأ يقول مناحيا ربه ويرجو رحمته ويخشى عذابه:

حف الله وارجوه لكل عظيم الوكن بين هاتين من الخوف والرجاء ولما قسا قلبي وضاقت مذاهبي تعاظمني ذنبي فلما قرنت فما زلت ذا عفو عن الذنب لم تزل فلولاك لم يصمد لإبليس عابد فيا ليت شعري هل أصير لجنة

ولا تطع النفس اللجوج فتندما وابشر بعفو الله إن كنت مسلما جعلت الرجا مني لعفوك سلما بعفوك أعظما بعفوك ربي كان عفوك أعظما تجود وتعفو منة وتكرما فكيف وقد أغوى صفيك آدما أهنا وإما للسعير فأندما

ولقـــد كـــان الإمام الشافعي - رحمه الله - لشدة إيمانه بأثر الدعاء وثقته في قبوله ويقينه بالإيجابة يدعو ربه ويطلب من غيره أن يدعو له ، كما أخبر بذلك حرملة قائلا : قال لي الشافعي : اذهب إلى إدريس العابد فقل له : يدعو الله ﷺ لي (٣) .

فكان – رحمه الله – يعيش ساعات الليل يتعاهد كتاب الله ﷺ حفظا وتدبرا وتعبدا، ولما سمع من يقرأ قول الله تعالى : ﴿ هَذَا يَوْمُ لاَ يَنطِقُونَ . وَلاَ يُؤْذَنُ لَهُمْ فَيَعْتَذِرُونَ ﴾ (١) بكي بكياء شديدا ، وتغير لونه واقشعر جلده ، وخر مغشيا عليه ، فلما أفاق جعل

<sup>(</sup>۱) أخرجه الخطيب البغدادي في تاريخه ٦٣/٢ .

<sup>(</sup>Y) ديوان الإمام الشافعي ص (Y)

 $<sup>(^{7})</sup>$  توالي التأسيس ص  $^{7}$  .

<sup>( &</sup>lt;sup>؛ )</sup> سورة المرسلات ، الآيتان ( ٣٥– ٣٦ ) .

يقول: "أعوذ بك من مقام الكاذبين وإعراض الغافلين، اللهم لك خضعت قلوب العارفين وذلـــت لــك رقاب المشتاقين، إلهي فهب لي حودك، وحللني بسترك واعف عن تقصيري بكرم وجهك " (١).

فقد كان الإمام الشافعي يدعو الله على ويناحيه بالمأثور عن رسول الله على فيستفتح الصلاة قائلا: " وجهت وجهي للذي فطر السماوات والأرض حنيفا وما أنا من المشركين، إن صلاتي ونسكي ومحياي ومماتي لله رب العالمين لا شريك له وبذلك أمرت وأنا من المسلمين ". وفي الركوع يقول: " اللهم لك ركعت ولك أسلمت وبك آمنت وأنت ربي حشع لي وبصري وعظمي وشعري وبشري وما استقلت به قدمي لله رب العالمين ".

وإذا رفع من الركوع يقول: "اللهم ربنا لك الحمد مل السماوات والأرض ومل مل شيء بعد". فإذا سجد واقترب قال: "اللهم لك سجدت ولك أسلمت وبلك آمنت ، أننت ربي سجد وجهي للذي خلقه وشق سمعه وبصره تبارك الله أحسن الخالقين ".

<sup>(</sup>١) إحياء علوم الدين ٢٦/١ .

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup> سورة الأعراف ، الآية ( ٥٦ ) .

<sup>(</sup>٣) كتاب الأم ١/١، ١١١، ١١١، ١١٣، ١٢٦



• 1 – التسغبسير /

قــال ابن قدامة المقدسي: "قال الحسن بن عبد العزيز الجروي (٢): سمعت محمد بن إدريس الشافعي يقول: "تركت بالعراق شيئا يقال لــه: التغبير، أحدثته الزنادقة يصدون به الناس عن القرآن " (٣).

وقال أبو الطيب طاهر بن عبد الله الطبري (٤): قال الشافعي: الغناء لهو مكروه يشبه الباطل، ومن استكثر منه فهو سفيه ترد شهادته، قال: وكان الشافعي يكره التغبير.

قال الطبري: قد أجمع علماء الأمصار على كراهية الغناء والمنع منه ، وإنما فارق الجماعة إبراهيم بن سعد وعبيد الله العنبري .

وقد قال رسول الله على: (عليكم بالسواد الأعظم) (٥) وهي الفرقة الناجية ، كما جاء في رواية الإمام الطبراني حينما سئل رسول الله على عن نعتهم فقال : السواد الأعظم (١) وقال البان الجوزي : وقد كان رؤساء أصحاب الشافعي رضي الله عنهم ينكرون السماع (٧) .

" وأما قدماؤهم فلا يعرف بينهم حلاف ، وأما أكابر المتأخرين فعلى الإنكار ، منهم أبو الطيب الطبري وله ذم في الغناء والمنع كتاب مصنف ...

قال: لا يجوز الغناء ولا سماعه ولا الضرب بالقضيب ، قال: ومن أضاف إلى الشافعي هذا فقد كذب عليه ، وقد نص الشافعي في كتاب أدب القضاء على أن الرجل إذا دام على سماع الغناء ردت شهادته وبطلت عدالته " (^) .

<sup>(</sup> ۱) قال محقق كتاب ذم ما عليه مدعو التصوف: المغبرة: قوم يغبرون بذكر الله ، أي يهللون ويرددون الصوت بالقراءة ونحوها ، سموا بذلك لأنهم يرغبون الناس في الغابرة أي الباقية ، والحق أن الترغيب بالآخرة يكون بما جاء عن الله ورسوله على من الوعظ والإرشاد والرقائق المباحة . ص ٧ .

<sup>( &</sup>lt;sup>۲)</sup> هو : أبو علي الجروي ( ت ۲۵۷هـــ) قال أبو حاتم ثقة ، انظر : الجرح ۲٤/۳ ، وتاريخ بغداد ۳۳۸/۷ .

 $<sup>^{(7)}</sup>$  ذم ما عليه مدعو التصوف ، لابن قدامة المقدسي ، ط  $^{(7)}$  بيروت المكتب الإسلامي  $^{(7)}$  هـــ ص  $^{(7)}$ 

<sup>(</sup>٤) فقيه بغداد (ت ٤٥٠هـــ) انظر: تاريخ بغداد ٩/٨٥٥ - ٣٥٩ وسير أعلام ٦٦٨/١٧.

<sup>(°)</sup> أخرجه الإمام أحمد ٣٧٥/٤ .

<sup>(</sup>٦) ذكره الهيثمي في مجمع الزوائد ٢٣٤/٦ وقال : رجاله ثقات .

<sup>.</sup> تلبیس إبلیس ص ۲۸۳ .

<sup>(</sup>۸) نفسـه ص ۲۸۳ - ۲۸۶ .

# THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

ويدل إنكار الإمام الشافعي - أيضا - على السماع ما حكاه أحمد بن مقاتل العكي فيقــول : " لما دخل ذو النون المصري بغداد اجتمع إليه الصوفية ، ومعه قوال يقول شيئا ، فاستأذنوه بأن يقول بين يديه فأذن له ، فابتدأ يقول :

فکیف به إذا احتـنکا هوی قد کان مشترکا إذا ضحك الخلي بکی

صغير هواك عذبني وأنت جمعت من قلبي أما ترثي لمكـــتئب

قـــال : فقام ذو النون وسقط على وجهه ، والدم يقطر من حبينه .. ثم قام رجل من القوم يتواجد . فقال له ذو النون : ﴿ وَالَّذِي يَرَاكَ حِينَ تَقُومُ ﴾ (١) فحلس الرجل " (٢) .

قال شيخ الإسلام ابن تيمية: "فهذا ونحوه هو الذي أشار إليه الأئمة، كالشافعي في قوله: "خلفت بغداد شيئا أحدثته الزنادقة يسمونه التغبير يصدون به الناس عن القرآن "فيكون ذو النون أحد الذين حضروا التغبير الذي أنكره الأئمة وشيوخ السلف .. " (٣) .

## ١١ – تصرف الولي

يقول الإمام الشافعي: " من قال مطرنا بنوء (٤) كذا وكذا على ما كان أهل الجاهلية يعنون من إضافة المطر إلى أنه بنوء كذا فذلك كفر كما قال رسول الله الله النوء وقت ، والوقت مخلوق لا يملك لنفسه ولا لغيره شيئا ، ومن قال مطرنا بنوء كذا على مطرنا في وقت كذا فلا يكون كفرا وغيره من الكلام أحب إليه منه " (٥) .

هــــذا النص يرد على الفكر الصوفي الذي يعتقد بأن للأولياء تصرفا خاصا في أمور لا يقـــدر عــــليها إلا الله كما ينسبون إلى الأولياء بألهم يملكون إنزال المطر (٦) . رغم أن هذه الأمور لا تليق إلا بالله على .

<sup>(</sup>١) سورة الشعراء ، الآية (٢١٨) .

<sup>(</sup>  $^{(7)}$  الاستقامة  $^{(7)}$  -  $^{(7)}$  وانظر : الرسالة القشيرية ص  $^{(7)}$ 

<sup>( &</sup>lt;sup>r</sup> ) الاستقامة ١/٥٨٥ .

<sup>( &</sup>lt;sup>؛)</sup> النوء : النجم مال للغرب ، أو سقوط النجم في المغرب في الفجر ، وطلوع آخر يقابله من ساعته في المشرق ، انظر : القاموس المحيط مادة ( نوء ) .

<sup>(°)</sup> كتاب الأم ٢٥٢/١ .

<sup>(</sup>٦) انظر: دائرة المعارف الإسلامية ، مادة (أبدال) .



وكما أن الله ﷺ هـو وحده المدبر والمتصرف والمالك لإنزال المطر في الوقت الذي يـريده ويخــتار فكذلك هو وحده المنفرد بمنعه إذا شاء قال تعالى: ﴿ قُلْ أَرَ أَيْتُمْ إِنْ أَصْبَحَ مَاؤُكُمْ غَوْرًا فَمَن يَّأْتِيكُم بِمَاء مَعِين ﴾ (٢) .

قال الشيخ سليمان بن عبد الله: " فإن اعتقد قائل ذلك أن للنوء صنعا في ذلك فكفره كفر شرك ، وإن اعتقد ذلك من قبيل التجربة فليس بشرك ، ولكن يجوز إطلاق الكفر عليه وإرادة كفر النعمة " (٤) .

وهذا النص يبين بأن ليس هناك فرقا بين من ينسب إيجاد المطر إلى الكوكب وبين من ينسبه إلى المخلوقين سواء كان من الملائكة أو من الجن أو من البشر ، لأن المخلوق – كما في كلام الشافعي – لا يملك لنفسه ولا لغيره شيئا .

<sup>(</sup>۱) سورة لقمان ، الآية ( ٣٤ ) .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> سورة الملك ، الآية ( ۳۰ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في صفة الصلاة ، باب يستقبل الإمام الناس إذا سلم ٢٩٠/١ (ح٨١٠) ، ومسلم في الإيمان باب بيان كفر من قال مطرنا بالنوء ٨٣/١ (ح٧١) .

<sup>(؛)</sup> تيسير العزيز الحميد ص ٤٥٩ .



## بطلان ما نسب إلى الإمام الشافعي في التحوف ١- الأوتاد

إن كلمة الأوتاد جمع الوتد ، وهو ما رز في الأرض أو الحائط من خشب .

وأوتـاد الأرض: الجبال، وفي التتريل العزيز: ﴿ أَلَمْ نَحْعَلِ الْأَرْضَ مِهَادًا. وَالْحِبَالَ أَوْتَادًا ﴾ (١) ، وأوتاد البلاد رؤساؤها (٢) .

أما الأوتاد في المصطلحات الصوفية فهم " الرحال الأربعة الذين على منازلهم الجهات الأربع من العالم ، أي المشرق والمغرب والجنوب والشمال ، بهم يحفظ الله تلك الجهات لكونهم محال نظره تعالى " (٣) .

وفي الفكر الصوفي كان الإمام الشافعي - رحمه الله - أحد الأوتاد ، وجهات العالم الأربع ، كما ذكره الشعراني عن شيخه ابن عربي حينما قال : " اعلم أن بالقطب تحفظ دائرة الوجود كله من عالم الكون والفساد ، وبالإمامين يحفظ الله تعالى عالم الغيب والشهادة ، وهو ما أدركه الحس ، وبالأوتاد يحفظ الله تعالى الجنوب والشمال والمشرق والمغرب ، وبالأبدال يحفظ الله الأقاليم السبعة ، وبالقطب يحفظ الله تعالى جميع هؤلاء لأنه هو السني يدور عليه عالم الكون كله ، فمن علم هذا الأمر علم كيف يحفظ الله الوجود على عالم الدنيا ونظيره من الطب علم تقويم الصحة (فإن قلت ) : فهل للقطب تصريف في أن يعطي القطبية لمن يشاء من أصحابه وأولاده ؟ (فالجواب) : ليس له تصريف في أن يعطي القطبية لمن يشاء من أصحابه وأولاده ؟ (فالجواب) : ليس له تصريف في يقول له ذلك لا يكون إلا في الإرث الظاهر ، وأما في الإرث الباطن فذلك إلى الله وحده ،

فعلم أنه ما حفظ من حفظ من الأولياء وغيرهم من جهاته الأربع إلا بالأوتاد ، الذين كان منهم الإمام الشافعي ، وما حفظ من حفظ في صفاته السبع إلا بالأبدال السبعة

<sup>(</sup>۱<sup>)</sup> سورة النبأ ، الآيتان ( ٦- ٧) .

<sup>(</sup>٢) انظر : لسان العرب ، والقاموس المحيط مادة (وتد) .

<sup>(</sup>٢) مصطلحات الصوفية للجفني ص ٢٦٤.



فكـــل صفة لها بدل يحفظها على صاحبها من حياة وعلم وقدرة وإرادة وسمع وبصر وكلام انتهى " (١) .

#### التعمليق :

قال عبد الرحمن عبد الخالق معلقا على هذه النصوص:

" وهكـــذا يريد المتصوف إيهامك أن ما حفظ من سمعك وبصرك وقدرتك وعلمك وحياتك وإرادتك إنما مرجعه إلى بدل من الأبدال السبعة الذين كان منهم الشافعي في زمانه الشــافعي هذا عليه الذين يكذبون عليه ، والذي قال عن الصوفية بعد أن ارتحل عن العراق إلى مصر قال: " تركت بغداد وقد أحدث الزنادقة فيها شيئا يسمونه السماع " وقال أيضا: " لا أرى إنسانا يتصوف أول النهار إلا أن يكون أحمق في آحره " (٢).

قلت: فمن حلال النصوص السابقة التي ذكرها الشعراني نرى أن فيها أقوالا وأعمالا شركية ، تتصادم مع تعاليم الكتاب العزيز ، وتخالف عقائد الأئمة الأربعة ؛ بل نرى فيها العمل المنسوب إلى الإمام الشافعي وهو عاجز عنه ، حيث لا أحد يقدر عليه إلا الله في ، لأن السماوات والأرض وما فيهما ملك لله وحده ولي ، وأن حفظهما من حصائص ربوبيته ولأن السماوات والأرض وما فيهما ملك لله وحده وما فيهن وهو عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ (٢) وقال تعالى أيضا : ﴿ خَلَقَ السَّمَاوَات بَغَيْرِ عَمَد تَرَوْنَهَا وَأَلْقَى فِي الأَرْضِ رَوَاسِيَ أَن تَميد بكُمْ وَبَسَتُ فِيهَا مِن كُلِّ ذَوْجٍ كَرِيمٍ . هَذَا بكُمْ الله فَأَرُوني مَاذَا حَلَق الدين من دُونه بَلِ الظَّالِمُونَ فِي ضَلاً لِ مُبِينٍ ﴾ (٤) .

فجهات العالم الأربع لا دخل للإنسان في حفظها ، فالله وحده الله هو المالك المدبر، ومصرف الأمرور لا يشراركه فيها أحد ، فلا يحفظ العالم بالأوتاد الأربعة ، أو بالأبدال السبعة ، أو بحسب مراتب الترتيب التي يرتبها المتصوفة .

ولعل استخدام هذه المصطلحات من قبل المتصوفة ، وإسنادها إلى أحد الأئمة الكبار ما هو إلا وسيلة من وسائل جذب الناس إلى معتقداتهم .

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> اليواقيت والجواهر ٨٢/٢ .

<sup>(</sup>٢) الفكر الصوفي في ضوء الكتاب والسنة ص ٢٤١ .

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> سورة المائدة ، الآية ( ١٢٠ ) .

<sup>(</sup>٤) سورة لقمان ، الآيتان (١٠ - ١١) .



قال شيخ الإسلام ابن تيمية في شألهم: "وهؤلاء الذين يدعون هذه المراتب فيهم مضاهاة للرافضة من بعض الوجوه ، بل هذا الترتيب والأعداد تشبه من بعض الوجوه ترتيب الإسماعيلية ، والنصيرية ، ونحوهم في السابق والتالي والناطق ، والأساس والجسد وغير ذلك من الترتيب الذي ما نزل الله به من سلطان " (١) .

ولا ننكر أن لفظ " الأوتاد " معروف في اللغة العربية ، وقد استخدمه القرآن الكريم، الذي يعني تثبيت الأرض بالجبال كي لا تتحرك وتميل إلينا وهذا المعنى لا غبار عليه ، كذلك " يوجد في كلام البعض أنه يقول : فلان من الأوتاد ، يعني أن الله تعالى يثبت به الإيمان ، والدين في قلوب من يهديهم الله به ، كما يثبت الأرض بأوتادها ، وهذا المعنى ثابت لكل من كان بهذه الصفة من العلماء ، فكل من حصل به تثبيت العلم والإيمان في جمهور الناس كان بمترلة الأوتاد العظيمة ، والجبال الكبيرة ، ومن كان بدونه كان بحسبه ، وليس ذلك محصورا في أربعة ولا أقل ولا أكثر ؛ بل حعل هؤلاء أربعة مضاهاة بقول المنجمين في أوتاد الأرض " (٢) .

ولكن الصوفية اعتبرت الأوتاد مرتبة من مراتب الأولياء ، وهم الذين يحفظون هذا الكون السذي نعيش فيه — حسب زعمهم — ، وقد وصفهم محي الدين ابن عربي فقال : " واعلم أن هؤلاء يحوون على علوم جمة كثيرة ، فالذي لا بد لهم من العلم به ، وبه يكونون أوتادا فما زاد من العلوم فمنهم من له خمسة عشر علما ، ومنهم من له ولا بد ثمانية عشر علما ، ومنهم من له واحد وعشرون علما ، ومنهم من له أربعة وعشرون علما ، ولكل وجهة وقد يشفع يوم القيامة فيمن دحل عليه إبليس من جهته " (") .

وهذا المفهوم ننفي ونبعد أن يكون الإمام الشافعي واحدا منهم ، وحاصة أن مصطلح الأوتاد عند الصوفية يصطدم اصطداما واضحا مع العقيدة الصحيحة .

<sup>(</sup>۱) مجموع فتاوى شيخ الإسلام ٤٣٩/١١ .

<sup>( &</sup>lt;sup>۲ )</sup> نفسـه (۲ )

<sup>(</sup>r) الفتوحات المكية ٤٠١/٢ .



#### ٧- السماع

. قال أبو القاسم القشيري: " وأما الشافعي – رحمه الله – فإنه لا يحرمه (السماع) ويجعله في العرام مكروها ، حتى لو احترف الغناء ، أو اتصف على الدوام بسماعه على وحسه التلهي ترد به الشهادة ، ويجعله مما يسقط المروءة ، ولا يلحقه بالمحرمات ، وليس كلامنا في هذا النوع من السماع فإن هذه الطائفة جلت رتبتهم عن أن يستمتعوا بلهو ، أو يقعدوا للسماع بسهو ، أو يكونوا بقلوهم متفكرين في مضمون لغو ، أو يستمعوا على صفة غير كفء " (١) .

#### التعليق على النص:

قال شيخ الإسلام ابن تيمية: "لم يختلف قول الشافعي في كراهته والنهي عنه للعوام والخيواص، لكن هل هي كراهة تحريم أو تتريه، أو تفضيل بين بعض وبعض ؟ هذا مما يتنازع فيه أصحابه، وهذا قوله في سماع العامة، وأما السماع الديني الذي جعله أبو القاسم للخاصة فهو عند الشافعي من فعل الزنادقة، كما قال: خلفت بغداد شيئا أحدثته الزنادقة يسمونه التغبير ويصدون به الناس عن القرآن.

فعينده أن هيذا السيماع أعظم من أن يقال فيه مكروه أو حرام ، بل عنده مضاد للإيمان ، وشرع دين لم يأذن به ، و لم يترل به سلطان ، وإن كان من المشايخ الصالحين من تسأول ذلك ، وبتأويله واجتهاده يغفر الله ليه خطأه ، ويثيبه على ما مع التأويل من عمل صالح ، فذلك لا يمنع أن يقال ما في الفعل من الفساد ، إذ التأويل من باب المعارض في حق بعض الناس ، تدفع به عنه العقوبة ، كما تدفع بالتوبة والحسنات الماحية ، وهذا لمن استفرغ في وسعه في طلب الحق " (٢) .

ثم قال رحمه الله : " فقول الشافعي في هؤلاء كقوله في أهل الكلام : حكمي في أهل الكلام أن يضربوا بالجريد والنعال ، ويطاف بمم في العشائر والقبائل ، ويقال : هذا حيزاء من ترك الكتاب والسنة ، وأقبل على الكلام ، وقوله : لأن يبتلى العبد بكل ذنب ما حلا الشرك بالله خير له من أن يبتلى بالكلام .

<sup>( &</sup>lt;sup>1 )</sup> الرسالة القشيرية ص ٣٣٧ .

۲۷۹/۱ الاستقامـة ۱/۲۷۹ .

ومع هذا فقد ابتلى البعض بذلك على وجه التأويل من أهل العلم والدين والتصوف والعبادة .

ولهذا كان الكلام في السماع على وجهين:

أحدهما: سماع المعب والطرب، فهذا يقال فيه مكروه أم محرم ؟ أو باطل أو مرخص في بعض أنواعه ؟

والـــثاني: السماع المحدث لأهل الدين والقرب، فهذا يقال فيه: إنه بدعة وضلالة، وإنـــه مخالف لكتاب الله وسنة رسوله، وإجماع السالفين جميعهم، وإنما حدث في الأمة لما أحدث الكلام، فكثر هذا في العلماء وهذا في العباد " (١).

ويمكن إرجاع بدعة العبادة بالرقص وسماع الأغاني إلى بدعة يهودية ، حيث إن النص وارد في أسفار العهد القديم عندهم ، ويدعو إلى عبادة الله بالرقص والدف والغناء كما هو واضح من هذا النص: "هللوا يا غنوا للرب ترنيمة حديدة تسبيحة في جماعة الأتقياء ليفرح إسرائيل بخالقه ، ليبتهج بنور صهيون بملكهم ، ليسبحوا اسمه برقص بدف وعود ليرنموا له الأب راض عن شعبه ... سبحوا برباب وعود سبحوا بدف ورقص سبحوه بأوتار ومزمار " (٢) .

ويؤيد هذا أيضا ما ذكره القرطبي عن أحد العلماء حين سئل عن مذهب الصوفية في الرقص والتواجد حتى يقع أحدهم مغشيا عليه ؟ فأجاب : " مذهب الصوفية بطالة وجهالة وضلالة ، وما الإسلام إلا كتاب الله وسنة رسوله في ، وأما الرقص والتواجد فأول من أحدثه أصحاب السامري لما اتخذ لهم عجلا حسدا له خوار قاموا يرقصون حواليه ويواجدون ، فهو دين الكفار وعباد العجل ... إلى أن قال :

فينبغي للسلطان ونوابه أن يمنعهم من الحضور في المساحد وغيرها ، ولا يجل لأحد يؤمن بالله واليوم الآخر أن يحضر معهم ، ولا يعينهم على باطلهم ، هذا مذهب مالك وأبي حنيفة والشافعي وأحمد بن حنبل ، وغيرهم من أئمة المسلمين " (٣) .

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٢٨٠/١

<sup>(</sup>۲) العهد القليم ، المزامير – المزمور (۱٤۹ –۱۵۰ ) .

 $<sup>^{(</sup>r)}$  جامع الأحكام للقرطبي  $^{(r)}$ 



كان الإمام القرطبي - إذن - مؤيدا لما ذهب إليه الإمام الشافعي في إنكار السماع المحدث ، الذي ابتدعته الزنادقة واتخذوه دينا .

ويقـول شيخ الإسلام ابن تيمية: "فمن اتخذ نظير هذا السماع عبادة وقربة يتقرب بحا إلى الله فقـد ضاهى هؤلاء في بعض أمورهم " (١) أي أهم يتشبهون بالمشركين الذين اتخذوا المكاء والتصدية عبادة .

### وحكاية أخرى تنسب إلى الإمام الشافعي في السماع.

تقــول الحكايــة: "وحكى إسماعيل بن علية (٢) قال: كنت أمشي مع الشافعي – رحمه الله – وقت الهاجرة ، فجزنا بموضع يقول فيه أحد شيئا ، فقال: مِلْ بنا إليه ، ثم قال: أيطربك هذا ؟ فقلت: لا ، فقال: مالك حسّ " (٣) .

#### التعمليسق على النص:

وقد علق شيخ الإسلام ابن تيمية على هذا النص فيقول: "وقد كان مستغنيا عن أن يستشهد على الأمور الحسية بحكاية مكذوبة على الشافعي ، فإن إسماعيل بن علية شيخ الشافعي لم يكن ممن يمشي معه ، و لم يرو هذا عن الشافعي ؛ بل الشافعي الذي روى عنه ، وهو من أحلاء شيوخ الشافعي ...

إلى أن قال رحمه الله: " فهذه الحكاية يعلم أنها مفتراة من له أدبى معرفة بالناس ، ولو صحت عمن صحت عنه لم يكن فيها إلا ما هو مدرك بالإحساس من أن الصوت الطيب لذي خطرب ، وهذا يشترك فيه جميع الناس ، ليس هذا من أمور الدين ، حتى يستدل فيه بالشافعي ، بل ذكر الشافعي في مثل هذا غض من منصبه ، مثل ما ذكر ابن طاهر عن مالك – رحمه الله – حكاية مكذوبة ، وأهل المواحر أعلم بهذه المسألة من أئمة الدين ، ولسو حكى مثل هذا عن إسحاق بن إبراهيم النديم ، وأبي الفرج الأصبهاني صاحب الأغاني لكان أنسب من يحكيها عن الشافعي " (3) .

 $<sup>^{(1)}</sup>$  مجموع فتاوى شيخ الإسلام  $^{(1)}$ 

<sup>( &</sup>lt;sup>۲)</sup> إسماعيل بن إبراهيم بن مقسم ، الإمام ، العلامة ، الحافظ .. أبوبشر الأسدي المشهور بابن علية ، وهي أم ، (ت ١٩٣هـــ) ، انظر : سير أعلام ١٠٧/٩ ، وتذكرة الحفاظ ٣٢٢/١ .

<sup>(&</sup>lt;sup>r</sup>) الاستقامة ١/٣٣٧

<sup>( &</sup>lt;sup>۱</sup> نفســه ۲۳۷/۱ . ۳۳۸



ثم يقال : كون الصوت الحسن فيه لذة أمر حسي ، لكن أي شيء في هذا مما يدل على الأحكام الشرعية ، من كونه مباحا أو مكروها أو محرما ؟ ومن كون الغناء قربة أو طاعة ؟

بــل مــثل هــذا أن يقــول القائل: استلذاذ النفوس بالوطء مما لا يمكن ححوده، واستلذاذها بالنظر واســتلذاذها بالمباشرة للحميل من النساء والصبيان مما لا يمكن ححوده، واستلذاذها بالنظر إلى الصور الجميلة مما لا يمكن ححوده، فأي دليل في هذا لمن هداه الله على ما يحبه ويرضاه أو يبيحه ويجيزه ؟ " (١).

ثم قال شيخ الإسلام - رحمه الله -: "ومن المعلوم أن هذه الأجناس فيها الحلال والحرام، والمعروف والمنكر، بل كان المناسب لطريقة الزهد في الشهوات واللذات ومخالفة الهدوى أن يستدل بكون الشيء لذيذا مشتهى على كونه مباينا لطريق الزهد والتصوف، كما قد يفعل كثير من المشايخ يزهدون بذلك في جنس الشهوات واللذات.

وهـــذا وإن لم يكن في نفسه دليلا صحيحا ، فهو أقرب إلى طريقة الزهد والتصوف من الاستدلال بكون الشيء لذيذا على كونه طريقا إلى الله .

وكل من الاستدلالين باطل ، فلا يستدل على كونه محمودا أو مذموما ، أو حلالا أو حراما ، إلا بالأدلة الشرعية لا بكونه لذيذا في الطبع أو غير لذيذ " (٢) .

ولهذا ينكر على من يتقرب إلى الله بترك جنس اللذات ، كما قال النبي للله للذين قال أحدهم : أما أنا فلا أتزوج النساء ، وقال الآخر : أما أنا فلا آكل اللحم ، فقال النبي الله : (لكين أصوم وأفطر ، وأقوم وأنام ، وأتزوج النساء وآكل اللحم ، فمن رغب عن سنتي فليس مني "(") " (٤) .

<sup>.</sup> mmq - mm / 1 الاستقامة ا

<sup>(</sup>۲) نفسه ۱/۳۳۹ .

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> سبق تخریجه ۲۸ .

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه ١٤٠/١ .



٣– التبرك بالقبر وبصاحبه

روى الإمام الصيمري أنا عمر بن إبراهيم المقري أنبأ مكرم بن أحمد أنبأ عمر بن إسحاق بسن إبراهيم أنا علي بن ميمون سمعت الشافعي الشافعي الترك بأبي حنيفة وأحسيء إلى قبره كل يوم – يعني زائرا – فإذا عرضت لي حاجة صليت ركعتين وجئت إلى قبره وسألت الله تعالى الحاجة عنده فما تبعد عني حتى تقضي " (١) .

وروى الخطيب البغدادي بإسناده ثم ذكر الرواية السابقة (٢).

وقال السيد عفيفي: "لم يزل العلماء وذوو الحاجات يزورون قبر الإمام أبي حنيفة ، ويتوســـلون إلى الله تعالى عنده في قضاء حوائجهم ويرون نجاح ذلك ، ومن هؤلاء العلماء الإمام الشافعي شخ ذكر الرواية أيضا .. " (٣) .

#### التعملية بالأمور الآتية :

أولا: إذا نظرنا في الرواية من حيث السند فإلها رواية ضعيفة ، بل باطلة ، كما قال الشيخ الألباني في (سلسلة الضعيفة ٢١/١) ذلك أن عمر بن إسحاق بن إبراهيم غير معروف ، وليس له ذكر في شيء من كتب الرحال ، ويحتمل أن يكون هو (عمرو) بن إسحاق بن إبراهيم بن حميد بن السكن أبو محمد التونسي ، وقد ترجمه الخطيب (١٢/ ٢٢) ، وذكر أنه بخاري قدم حاجا سنة ( ٢٤١هه) ، و لم يذكر فيه حرحا ولا تعديلا فهو بجهول الحال ، ويبعد أن يكون هو هذا ، إذ أن وفاة شيخه علي بن ميمون سنة ( ٢٤٧هه) على أكثر الأقوال ، فتبين وفاقهما نحو مائة سنة ، فيبعد أن يكون قد أدركه .

ثانيا: أما من حيث المتن فإن الرواية لا تصح نسبتها إلى الإمام الشافعي ، لأن النص معلوم كذبه عند من له معرفة بالنقل ، فإن الإمام الشافعي لما قدم بغداد لم يكن بها قبر ينتاب للدعاء عنده البتة ، وقد رأى الإمام الشافعي بالحجاز واليمن والشام والعراق ومصر ، ومن الأنبياء والصحابة والتابعين من كان أصحابها عنده وعند المسلمين أفضل من أبي حنيفة وأميثاله من العلماء ، فلماذا الإمام الشافعي لم يتوخ الدعاء إلا عنده ؟ ثم إن أصحاب أبي

<sup>(</sup>١) مناقب أبي حنيفة للموفق المكي ٤٥٣/١.

<sup>(</sup>۲) انظر : تاریخ بغداد ۱۲۳/۱ .

<sup>(&</sup>lt;sup>٣)</sup> حياة الإمام أبي حنيفة ص ٢٢٥- ٢٢٦.



حينيفة الذين أدركوه مثل أبي يوسف ومحمد وزفر والحسن بن زياد وطبقتهم لم يكونوا يتحرون الدعاء لا عند قبر أبي حنيفة ولا عند قبر غيره .

ثالباً: وأميا من حيث الموضوع فقد ابتعد عن الإمام الشافعي لأنه كان من أكثر السناس حرصا على حماية حناب التوحيد والتحذير من وسائل الشرك ، وأشدهم نهيا عنها ، وكذلك أتباعه ، وقد وردت عنهم في ذلك نصوص كثيرة منها :

قــال الإمام الشافعي: " وأكره أن يعظم مخلوق حتى يجعل قبره مسجدا مخافة الفتنة عليه ، وعلى من بعده من الناس " (١) .

وهذا تناقض بين القول والفعل يتره عنه الشافعي ، ولو كان هذا التبرك صحيحا لقال له الناس كيف تخشى على الناس فتنة لا تخشاها على نفسك ؟

وقال أيضا: "وأكره أن يبنى على القبر مسجد وأن يسوى ، أو يصلى عليه وهو غير مسوي ، أو يصلى إليه " (٢) . واستعماله - رحمه الله - للفظ الكراهية إنما يقصد به الله عديم كما هو مقتضى النصوص الشرعية ، وليس المقصود بكلامه الكراهة باصطلاح الفقهاء المتأخرين .

كما قال أيضا: " يكره أن يجصص القبر وأن يكتب عليه اسم صاحبه ، أو غير ذلك وأن يبنى عليه " (") .

وقال ابن حجر المكي الهيثمي: " الكبيرة الثالثة ، والرابعة ، والخامسة ، والسادسة ، والسابعة ، والثامنة والتسعون اتخاذ القبور مساجد ، وإيقاد السرج عليها ، واتخاذها أوثانا ، والطواف بحا ، واستلامها ، والصلاة إليها ... ثم قال : تنبيه : عد هذه الستة من الكبائر وقع في كلم بعض الشافعية ، كأنه أخذ ذلك مما ذكرته من هذه الأحاديث ووجه أخذ القبر مسجدا منها واضح لأنه - يعني إلنبي الله - لعن من فعل ذلك ، وجعل من فعل ذلك بقسور صلحائه شر الخلق عند الله يوم القيامة ، ففيه تحذير لنا كما في رواية " يحذر ما صنعوا " (٤) أي يحذر أمته بقوله لهم ذلك من أن يصنعوا كصنع أولئك ، فليلعنوا كما

<sup>(</sup>١) انظر: الأم ٢٧٨/١ ، والمهذب ١٣٩/١-١٤٠ ، وروضة الطالبين ٢٦٢/١ ، والمحموع ٥/٢٦٦ .

<sup>(</sup>۲) الأم ١/٨٧٢ .

<sup>(&</sup>lt;sup>٣)</sup> المجموع على شرح المهذب ٢٦٦/٥ .

<sup>( ؛ )</sup> أخرجه البخاري في المغازي ، باب مرض النبي الله ( ح٣٤٤٣ ) ، ومسلم في المساجه ومواضع الصلاة ، باب التهي عن بناء المساجد على القبور ٣٧٧/١ (ح٣١٠ ) .

لعنوا .. " ، إلى أن قال : فإن أعظم المحرمات وأسباب الشرك الصلاة عندها واتخاذها مساحد أو بناءها عليها والقول بالكراهة محمول على غير ذلك ، إذ لا يظن بالعلماء تجويز فعل تواتر عن النبي الله للعن فاعله ، ويجب المبادرة لهدمها وهدم القباب التي على القبور ، إذ هي أضر من مسجد الضرار ؛ لألها أسست على معصية الرسول الله لأنه لهى عن ذلك ، وأمر هي محمد القبور المشرفة ، وتجب إزالة كل قنديل أو سراج على القبر ولا يصح وقفه ونذره " (١) .

وقـال الإمام النووي: "ولا يجوز أن يطاف بقبره ، ويكره لصاق البطن والظهر بحـدار القـبر، قاله أبو عبد الله الحليمي وغيره ، قالوا : ويكره مسحه باليد وتقبيله ، بل الأدب أن يبعد منه ، كما يبعد منه من حضره في حياته .

هـــذا هو الصواب الذي قاله العلماء وأطبقوا عليه ، ولا يغتر بمخالفة كثير من العوام وفعــلهم ، وكذلك فإن الإقتداء والعمل إنما يكون بالأحاديث الصحيحة واقوال العلماء ، ولا يلــتفت إلى محدثات العوام وجهالاتهم وغيرها .. ومن خطر بباله أن المسح باليد ونحوه أبــلغ في البركة فهو من جهالته وغفلته ، لأن البركة إنما هي فيما وافق الشرع وكيف يبتغى الفضل في مخالفة الصواب ؟ " (٢) .

قال الرافعي في شرح المنهاج: "وأما النذر للمشاهد التي على قبر ولي أو شيخ أو على اسم من حلها من الأولياء ، أو تردد في تلك البقعة من الأولياء والصالحين فإن قصد السناذر بذلك — وهو الغالب أو الواقع قصود العامة — تعظيم البقعة أو المشهد أو الزاوية أو تعظيم من دفن بما أو نسبت إليه أو بني على اسم ، فهذا النذر باطل غير منعقد ؛ فإن معتقدهم أن لهذه الأماكن خصوصيات ويرون أنها مما يدفع بما البلاء ويستجلب بما النعماء ، ويستشفى بالنذر لها من الأدواء ، حتى إنهم ينذرون لبعض الأحجار لما قيل لهم إنه استند إليه عبد صالح ، وينذرون لبعض القبور السرج والزيت ، ويقولون : القبر الفلاني أو المكان الفالاني يقبل النذر ، يعنون بذلك أنه يحصل به الغرض المأمول من شفاء مريض ، أو قدوم غائب ، أو سلامة مال ، وغير ذلك من أنواع نذر المجازات ، فهذا النذر على هذا الوجه باطل لا شك فيه ، بل نذر الزيت والشمع ونحوهما للقبور باطل مطلقا ، ومن ذلك نذر

<sup>(</sup>۱) الزواجر عن اقتراف الكبائر ۱۹٥/۱.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> المجموع على شرح المهذب ٢٥٧/٨ - ٢٥٨ .



الشموع الكثيرة العظيمة وغيرها لقبر الخليل الطَيِّكُمُ ، ولقبر غيره من الأنبياء والأولياء ، فإن السناذر لا يقصد بذلك الإيقاد على القبر إلا تبركا وتعظيما ، ظانا أن ذلك قربة فهذا مما لا ريب في بطلانه ، والإيقاد المذكور محرم سواء انتفع به هناك منتفع أم لا " (١) .

وقــال الإمــام النووي: " إذا نذر المشي إلى مسجد غير المساجد الثلاثة ، وهي : المسجد الحرام ، والمدينة ، والأقصى لم يلزمه ولا ينعقد نذره عندنا " (٢) .

ومن خلال النصوص السابقة تبين لنا مدى حرص الإمام الشافعي وأتباعه - رحمهم الله - على حماية التوحيد من كل شوائب ، وكذلك حرصهم الشديد على إبعاد كل مظهر من مظاهر الشرك ، وإغلاق أبواهما ، فحرموا كل ما يؤدي إليه من تعظيم القبور بأي شكل كان .

وبذلك نصل إلى أن ما نسب إلى الإمام الشافعي من تبركه بالقبر أو إتيانه إليه كل يسوم ، وطلبه من الله الحاجة عنده ، كل ذلك كذب وافتراء عليه وعلى أتباعه الكرام ، حيث لم نحد واحدا منهم من يخبرنا بأن الإمام الشافعي يتبرك بالقبر وبصاحبه ، بل وحدنا منهم الحرص الشديد على حماية التوحيد من كل مظاهر الشرك والوثنية .

فالتبرك بالأموات والقبور من بدع القبورية ، وهي طريق واسع سريع إلى الوثنية ، وكذلك زيارة القبور لأحل التوسل بأصحابها لرفع البلاء ، والاستغاثة بهم في قضاء الحوائج وغفران الذنوب هي عين الوثنية الجاهلية ، ولا يمت ذلك بأي صلة للشرع السماوي ودين الستوحيد ، والرسل – عليهم الصلاة والسلام – قد بعثوا لقمع هذه التوسلات ، فزيارة القبور إنما شرعت للاعتبار والدعاء للميت ، ولم تشرع للتبرك ودعاء الميت والتوسل به .

#### وحكاية أخرى منسوبة إلى الإمام الشافعي في التبرك .

روى عـن الربيع بن سليمان أن الإمام الشافعي - رحمه الله - بعثه بكتاب من مصر إلى الإمام أحمد بن حنبل - رحمه الله - ببغداد ، وذكر فيه أنه رأى النبي الله في نومه ، وأنه أمره أن يبشر أحمد بأنه سيمتحن في القول بخلق القرآن ، وأن الله سيرفع لـه بذلك علما

<sup>(</sup>۱) فتح المجيد ص ۲۱۳ .

<sup>(</sup>۲) الجموع ٤٧١/٨ .



إلى يوم القيامة ، فرفع إلى الربيع أحد ثوبيه بشارة ، فلما رجع الربيع إلى مصر تبرك الشافعي بغسالة ثوب الإمام أحمد (١) .

#### عليق:

هذه الحكاية غير صحيحة لما يأتي:

أن الإمام الذهبي قد نص على عدم صحتها ، فقد قال – رحمه الله –عند ترجمته لله بغداد بكتابه إلى أحمد للربيع أنه لم يكن صاحب رحلة ، فأما ما يرى أن الشافعي بعثه إلى بغداد بكتابه إلى أحمد بن حنبل فغير صحيح ، ذلك أن الشافعي لقي من هو أكبر من الإمام أحمد وأفضل و لم يتبرك به ، كالإمام مالك ابن أنس – رحمه الله – وهو شيخه ، وكذا سفيان بن عيينة – رحمه الله – .

ومما يؤيد كلام الذهبي أن الخطيب البغدادي لم يترجم للربيع في تاريخه ، مع التزامه تسرجمة كل من ورد بغداد ، ومع أن الربيع كان مشهورا ، ثم إنه من خلال التأمل لأسانيد همذه الحكاية تبين أن في أحد أسانيدها أبا عبد الرحمن محمد بن الحسين السلمي ، قال عنه محمد يوسف القطان النيسابوري : كان أبو عبد الرحمن غير ثقة ، وكان يضع للصوفية الأحاديث ، وقال أيضا : وفي الجملة ففي تصانيفه أحاديث وحكايات موضوعة ، وفي حقائق تفسيره أشياء لا تسوغ أصلا (٢) . أما الأسانيد الأحرى ففيها انقطاع ، وبعض رواها لا يعرف ، وبذلك نصل إلى أن الحكاية المنسوبة إلى الإمام الشافعي باطلة وغير صحيحة .

<sup>(</sup>١) تاريخ دمشق لابن عساكر ٢٧٠/٧- ٢٧١ . ومناقب الإمام أحمد ص ٥٥١- ٥٥٣ .

<sup>(</sup>۲) انظر : تاریخ بغداد ۲٤۸/۲ .

<sup>(</sup>۲) انظر : سير أعلام النبلاء ٢٥٠/١٧ - ٢٥٢



### ٤ - الفراسة والنظر في النجوم

قــال الربيع بن سليمان : وكان – أي الشافعي – ذا معرفة بالفراسة (١) حيث قال رحمه الله : " خرجت إلى اليمن في طلب كتب الفراسة ، حتى كتبتها جميعا " (٢) .

وقال ابن حجر العسقلاني: أخرج الحاكم من طريق حرملة قال: كان الشافعي يسنظر في كتب النجوم، وكان له صديق، فذكر القصة، وفيها: فقال: تلد إلى سبعة وعشرين يوما، ثم وعشرين يوما، ثم يوما، ثم يوما، وقال: في فخذه الأيسر حال أسود، ويعيش أربعة وعشرين يوما، ثم يموت فجأة، وقال فيها: فأحرق الشافعي تلك الكتب، وما عاد ينظر في شيء من ذلك (٣).

وفي رواية أحرى: كان الشافعي – وهو حدث – ينظر في النجوم وما نظر في شيء الا تفقه فيه وفهمه ، فجلس يوما – وامرأة رجل تطلق – فحسب ، فقال: تلد حارية عوراء ، على فرجها حال ، وتموت لكذا ، فولدت ، فكان كما قال ، فجعل على نفسه أن لا ينظر في النجوم أبدا ، ودفن تلك الكتب التي كانت عنده (٤) .

#### التعملية :

للإمام ابن القيم - رحمه الله - تعليق على هذه الرواية المنسوبة إلى الإمام الشافعي - رحمه الله - فقال: ".. وأظن الذي غره في ذلك أبو عبد الله الحاكم فإنه صنف في مناقب الشافعي كتابا كبيرا وذكر علومه في أبوابه، وقال الباب الرابع والعشرون في معرفة تسيير الكواكب من علم النجوم وذكر فيه حكايات عن الشافعي تدل على تصحيحه لأحكام السنجوم، وكان هذا الكتاب وقع للرازي فتصرف فيه وزاد ونقص وصنف مناقب الشافعي من هذا الكتاب، والذي غر الحاكم من هذه الحكاية تساهله في إسنادها، ونحن نبين حالها ليتبين أن نسبة ذلك إلى الشافعي كذب عليه، وأن الصحيح عنه من ذلك ما كانت العرب تعرفه من علم المنازل والاهتداء بنجوم في الطرقات، وهذا هو الثابت الصحيح عنه بأصح إسناد إليه.

<sup>(</sup>١) تهذيب الأسماء واللغات ١٥/١.

<sup>(</sup>۲) الوافي بالوفيات ۱۷٥/۲.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> توالي التأسيس ص ٦٥ .

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

قال الحاكم حدثنا أبو العباس محمد بن يعقوب حدثنا الربيع بن سليمان قال: قال الشافعي: قال الله على قصد البيت الحرام " (٢) من الفلك ورياحا يعرفون صفاتها في الهواء تدل على قصد البيت الحرام " (٣) .

ثم قال ابن القيم – رحمه الله – : " وأما الحكايات التي ذكرت عنه في أحكام النجوم فثلاث حكايات :

إحداها: قال الحاكم قرئ على أبي يعلى حمزة بن محمد العلوي – وأكثر ظني أبي حضرته – حدثنا أبو إسحاق إبراهيم بن محمد بن العباس الأزدي في آخرين قالوا: حدثنا محمد بن أبي يعقوب الجوال الدينوري حدثنا عبد الله بن محمد البلوي حدثني حالي عمارة بن زيد قال: كنت صديقا محمد بن الحسن فدخلت معه يوما على هارون الرشيد فسأله، ثم إبي سمعت محمد بن الحسن وهو يقول: إن محمد بن إدريس يزعم أن للخلافة أهلا قال: فاستشاط هارون من قوله غضبا، ثم قال علي به، فلما مثل بين يديه أطرق ساعة، ثم رفع رأسه إليه فقال: أيها فقال الشافعي: ما أيها يا أمير المؤمنين ؟ أنت الداعي وأنا المدعو، وأنت السائل وأنا الجيب، فذكر حكاية طويلة سأله فيها عن العلوم ومعرفته كما إلى أن قال: كيف علمك بالنحوم ؟ قال: أعرف الفلك الدوائر والنحم السائر والقطب الثابت والمائي والسائي والسائري ، وما كانت العرب تسميه الأنواء، ومنازل النيران والشمس والقمر والاستقامة والرجوع والنحوس والسعود وهيآتما وطبائعها، وما استدل به من بري وبحري، وأستدل في أوقات صلائي وأعرف ما مضى من الأوقات في كل ممسي ومصبحي ، وظعني في أسفاري ..."

ثم ساق العلوم على هذا النحو في حكاية طويلة يعلم من لــه علم بالمنقولات ألها كذب مختلق وإفك مفترى على الشافعي ، والبلاء فيها من عند محمد بن عبد الله البلوي هذا فإنــه كــذاب وضاع ، وهو الذي وضع رحلة الشافعي ، وذكر فيها مناظرته لأبي يوسف

<sup>(</sup>۱) سورة الأنعام ، الآية ( ۹۷ ) .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> سورة النحل ، الآية (۱۲) .

 $<sup>^{(7)}</sup>$  مفتاح دار السعادة لابن القيم ، بيروت ( دار الكتب العلمية )  $^{(7)}$ 



بحضرة الرشيد ولم ير الشافعي أبا يوسف ولا احتمع به قط ، وإنما دحل بغداد بعد موته .. " (١) .

وأما الحكاية الثانية فقال الحاكم: أخبرنا أبو الوليد الفقيه قال حدثت عن الحسن بن سفيان عن حرملة قال: كان الشافعي يديم النظر في كتب النجوم وكان له صديق، وعنده حارية قد حبلت فقال: إنها تلد إلى سبعة وعشرين يوما، ويكون في فخذ الولد الأيسر خال أسود، ويعيش أربعة وعشرين يوما ثم يموت، فجاءت به على النعت الذي وصف، وانقضت مدته فمات، فأحرق الشافعي بعد تلك الكتب، وما عاود النظر في شيء منها "

#### التعمليسق:

وقال ابن القيم: "وهذا الإسناد رجاله ثقات لكن الشأن فيمن حدث أبا الوليد هذه الحكاية عن الحسن بن سفيان ، أو فيمن حدث هما الحسن عن حرملة ، لو صحت لوجب أن تستنى الخناصر على هذا العلم ونشد به الأيدي لا أن تحرق كتبه ويهان غاية الإهانة ، ويجعل طعمة للنار ، وهذا لا يفعل إلا بكتب المحال والباطل " (٢) .

ثم إنه ليسس في العالم طالع للولادة يقتضي هذا كله ... والطالع عند المنجمين طالعان : طالع مسقط النطفة وهو الطالع الأصلي ، وهذا لا سبيل إلى العلم به إلا في أندر السنادر السذي لا يقتضيه الوجود ، والثاني طالع الولادة ، وهم معترفون أنه لا يدل على أحوال الولد وجزئيات أمره ، لأنه انتقال الولد من مكان إلى مكان ، وإنما أخذوه بدلا من الطالع الأصلي لما تعذر عليهم اعتباره ، وهذه الحكاية ليس فيها أخذ واحد من الطالعين ، لأن فيها الحكم على المولود قبل حروجه من غير اعتبار طالعه الأصلي .

والمستجم يقطع بأن الحكم على هذا الولد لا سبيل إليه وليس في صناعة النجوم ما يوحب الحكم عليه والحالة هذه ، وهذا يدل على أن هذه الحكاية كذب مختلق على الشافعي على هذا الوجه .

وكذلك الحكاية الثالثة وهي ما رواه الحاكم أيضا قال: أنبأني عبد الرحمن بن الحسن القاضي أن زكريا بن يحي الساجي حدثهم أخبرني أحمد بن محمد بن بنت الشافعي قل : سمعت أبي يقول: كان الشافعي وهو حدث ينظر في النجوم ، وما نظر في شيء إلا

<sup>(</sup>۱) المرجع السابق ۲۲۰/۲ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> المرجع نفسه ۲۲۰/۲ .

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

فاق فيه فجلس يوما وامرأة تلد فحسب ، فقال : تلد جارية عوراء على فرجها حال أسود تموت إلى كذا وكذا ، فولدت فكان كما قال : فجعل على نفسه ألا ينظر فيه أبدا .

وأمر هلذه الحكاية كالتي قبلها ، فإن ابن بنت الشافعي لم يلق الشافعي ولا رآه ، والشأن فيمن حدثه بهذا عنه " (١) .

ثم وضح ابن القيم فيقول: "والذي عندي في هذا أن الناقل إن أحسن به الظن فإنه غلط على الشافعي ، والشافعي كان من أفرس الناس ، وكان قد قرأ كتب الفراسة ، وكانت له فيها اليد الطولى ، فحكم في هذه القضية وأمثالها بالفراسة فأصاب الحكم ، فظن الناقل أن الحكم كان يستند إلى قضايا النجوم وأحكامها ، وقد برأ الله من هو دون الشافعي من ذلك الهذيان فكيف بمثل الشافعي – رحمه الله – في عقله وعلمه ومعرفته حتى يروج عليه هذيان المنجمين ، الذي لا يروج إلا على حاهل ضعيف العقل ؟ ، وتتريه الشافعي عن هذا هو الذي ينبغي أن يكون من مناقبه .

فأما أن يذكر في مناقبه أنه كان منجما يرى القول بأحكام النجوم وتصحيحها فهذا فعل من يذم بما يظنه مدحا ، وإذا كان الشافعي شديد الإنكار على المتكلميين مزريا بهم ، وكان حكمه فيهم أن يضربوا بالجريد ويطاف بهم في القبائل فماذا رأيه في المنجمين وهو أجل وأعلم من أن يحكم على أهل الحق ومن قضاياهم في الصدق .. " (٢) .

ومع ذلك إن صحت الرواية فيؤخذ على أن الإمام الشافعي كان لديه خبر أو علم أو معرفة بالكواكب ومطالعها وأبراجها ؛ وهذا العلم لا يذم الإنسان بسببه ، وإنما المذموم هو التنجيم وإسناد الأفعال إلى النجوم من سعد ونحوسة وشقاوة .. وما إلى ذلك من الأعمال المنهية المناقضة للعقيدة الصحيحة .

<sup>(</sup>۱) المرجع نفسه ۲۲۱/۲ .

<sup>(</sup>۲) نفسه ۲۲۱/۲ .



٥- القول المنسوب إليه في البدعــة

احتج الأحباش (١) بقول مأثور عن الشافعي " أن البدعة على ضربين :

#### التعمليسق:

قال عبد الرحمن دمشقية معلقا على ذلك:

١- أنه لا ينبغي القول بأن الشافعي يرى استحسان البدع وهو القائل: " من استحسن فقد شرع " رد بذلك على من جعلوا الاستحسان أصلا في الشرع .

وهـو القـائل: " إنما الاستحسان تلذذ ، ولو حاز الاستحسان في الدين لجاز ذلك لأهـل العقـول من غير أهل الإيمان ، ولجاز أن يشرع في الدين في كل باب ، وأن يخرج الإنسان لنفسه شرعا حديدا " (٣) .

7 - فه نا الحافظ ابن حجر – وهو من أعرف الناس بالشافعي – يصرح بأن " البدعة في عرف الشرع مذمومة بخلاف اللغة فإن كل شيء أحدث على غير مثال ، يسمى بدعة سواء كان محمودا أو مذموما " (3) . قال : " فيشمل لغة ما يحمد ويذم ، ويختص في عرف أهل الشرع بما يذم " (3) . وهو قول ابن حجر الهيثمي أيضا نفسه (7) .

<sup>(</sup>۱) من الفرق الحديثة أسسها عبد الله الحبشي الهرري في لبنان ، له فتاوى شاذة ، وسعى في نشر مخلفات عقائد المعتزلة ، وجعل علم الكلام هو التوحيد والدفاع عن البدعة هو طريق أهل السنة ، وجعل الإستغاثة بالمخلوق شعار أهل التوحيد ، وسب العلماء ... انظر : موسوعة أهل السنة ٧/١ .

 $<sup>(^{7})</sup>$  صريح البيان ص  $^{7}$  ، نقلا عن موسوعة أهل السنة  $^{7}$  .

<sup>(</sup>٣) الرسالة ، فصل إبطال الاستحسان ، وانظر : كتاب الأم ٢٩٤/٧ - ٢٩٨ نقلا عن موسوعة أهل السنة .

<sup>(</sup>٤) فتح الباري ٢٥٢/١٣ - ٢٥٤ .

<sup>( ° )</sup> نفسـه ۲۷۸/۱۳ .

<sup>&</sup>lt;sup>(٦)</sup> فتاوی ابن حجر ص ۲۸۰ .



وأضاف عبد الرحمن دمشقية قائلا:

صحيح أن البدعة تنقسم من حيث اللغة إلى نوعين بدعة حسنة ، وبدعة سيئة . غير أن هـــذا التقســيم لا يجوز من حيث الشرع ، ألا ترى أن الصلاة في اللغة معناها الدعاء ، والإيمــان في الــلغة معناه مجرد التصديق ، غير أن معناهما في الشرع يختلف تماما ، فالصلاة عــبارة عــن أقــوال وأفعال مخصوصة تبتدأ بالتكبير وتختم بالتسليم ، وأما الإيمان فهو قول وعمل واعتقاد ، وليس مجرد اعتقاد فقط .

والمبتدعون والمخترعون في الدنيا كثيرون ، منهم من تكون بدعته حسنة كاختراع السيارات والطائرات ، مع العلم أن السيارة مقيسة على الدابة ، ولذلك يصح ذكر دعاء ركوب الدابة عند ركوب السيارة ، لأنها دابة اليوم حلت محل دابة الأمس .

ومنهم من تكون بدعته شرا كاحتراع القنابل واستحداث وسائل الرذيلة . وأما مشاركة الناس لله على ورسوله هي في التشريع فإنه شر كله (٢) . وذلك بأدلة من السنة والأثر ، فمن السنة :

1- ما رواه حابر بن عبد الله هاقال: "كان رسول الله ها إذا خطب احمرت عيناه وعلا صوته واشتد غضبه حتى كأنه منذر جيش يقول: صبحكم ومساكم، ويقول: بعشت أنا والساعة كهاتين، ويقرن بين أصبعيه السبابة والوسطى ويقول: أما بعد، فإن خير الحديث كتاب الله، وخير الهدي هدي محمد ها، وشر الأمور محدثاتها، وكل بدعة ضلالة " (").

<sup>.</sup>  $math{\pi^{(1)}}$  agmed a fall limit  $math{\pi^{(1)}}$ 

<sup>(</sup>۲) المرجع السابق ۲/۳۲ .

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في كتاب الجمعة ، باب تخفيف الصلاة والجمعة ٩٢/٢ ٥ ( ٨٦٧ ) ، والنسائي في كتاب صلاة العيدين ، باب كيف الخطبة ١٨٨/٣ ، وأحمد في المسند ٣٠١ ، ٣٧١ .



٢ – وعـــن ابن مسعود مرفوعا وموقوفا أنه كان يقول: إنما هما اثنتان الكلام والهدي ، فأحســن الكلام كلام الله ، وأحسن الهدي هدي محمد ، ألا وإياكم ومحدثات الأمور فإن شر الأمور محدثاتا ، وكل محدثة بدعة ، وكل بدعة ضلالة (١) .

٣- وعن العرباض بن سارية قال : صلى بنا رسول الله في ذات يوم ، ثم أقبل علينا فوعظ نا موعظة بليغة ذرفت منها العيون ووجلت منها القلوب ، فقال قائل : يا رسول الله كان هذه موعظة مودع فماذا تعهد إلينا ؟ فقال : «أوصيكم بتقوى الله والسمع والطاعة وإن كان عبدا حبشيا ، فإنه من يعش منكم بعدي فسيرى اختلافا كثيرا ، فعليكم بسني وسنة الخلفاء الراشدين المهديين تمسكوا بما وعضوا عليها بالنواجذ ، وإياكم ومحدثات الأمور فإن كل محدثة بدعة ، وكل بدعة ضلالة » (٢) .

ومن الآثار:

١- مـا ورد عن ابن عباس رضي الله عنهما أنه قال : ( ما أتى على الناس عام إلا أحدثوا فيه بدعة ، وأماتوا فيه سنة حتى تحيا البدع وتموت السنن ( ) ( ) .

٢ – وورد عن ابن مسعود ﷺ أنه قال : ((اتبعوا ولا تبتدعوا فقد كفيتم)) (١).

٣- وقال حسان بن عطية : ((ما ابتدع قوم بدعة في دينهم إلا نزع الله من سنتهم مثلها ، ثم لا يعيدها إليهم إلى يوم القيامة (() .

فكل هذه الأحاديث والآثار تدل على أن البدعة لم ترد في الشرع إلا مذمومة ، ومما يستأنس به في هذا المقام أن المبتدع لا يستعمل غالبا إلا في الذم (٦) .

<sup>(</sup>١) أخرجه أبن ماجه في المقدمة ، باب اجتناب البدع والجدل ١١/١ (٣٧) وابن أبي عاصم في السنة (٢٥)

<sup>(</sup> ٢) أخرجه الترمذي في العلم ، باب ما جاء في الأخذ بالسنة واجتناب البدع ٤٠٨/٤ . وقال : " هذا حديث حسن صحيح " . وأورده الألباني في صحيح سنن الترمذي ٢٤١/٢ ( ٢١٥٧ ) .

<sup>(</sup>٣) قال الهيثمي : " رواه الطبراني في الكبير ورجاله موثوقون " مجمع الزوائد ١٨٨/١ .

<sup>(</sup>٤) قال الهيثمي : " رواه الطبراني في الكبير ورجاله رجال الصحيح " مجمع الزوائد ١٨١/١ .

<sup>(</sup>ه) رواه الدارمي بإسناد صحيح ٥/١ .

<sup>(</sup>٦) النهاية في غريب الحديث والأثر ٦٧/١.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

ثم إن الإمام الشافعي قد حكم في أهل الكلام من أصحاب البدع فيقول: "رأيي ومذهبي في أصحاب الكلام أن يضربوا بالجريد ويجلسوا على الجمال، ويطاف بهم في العشائر والقبائل وينادى عليهم .. هذا حزاء من ترك الكتاب والسنة وأخذ في الكلام" (١).

### ٦ - القول المنسوب إليه في التصوف

ذكر العجلوبي في "كشف الخفاء " أن الإمام الشافعي لما وقف على حديث " حُبِّبَ إلى من دنياكم ثلاث: النساء ، والطيب ، وجعلت قرة عيني في الصلاة " قال: " وأنا حسب إلى من دنياكم ثلاث: ترك التكلف ، وعشر الخلق بالتلطف ، والاقتداء بطريق أهل التصوف " (٢) .

#### التعمليق:

وعن أنس أيضا قال: قال رسول الله ﷺ: ( حبب إلي النساء ، والطيب ، وحعلت قرة عيني في الصلاة ) ( ) .

ثانيا: قال ابن القيم: وأما ما اشتهر من زيادة ثلاث لم أقف عليها إلا في موضعين من الإحياء (٦) ، وفي تفسير آل عمران من الكشاف ، وما رأيتها في شيء من طرق هذا الحديث بعسد مزيد التفتيش ، قال : وبذلك صرح الزركشي ؟ بل قال : زيادتما محيلة للمعنى .

<sup>(</sup>١) حلية الأولياء ١٢٣/٩.

<sup>( &</sup>lt;sup>۲)</sup> كشف الخفاء ومزيل الإلباس عما اشتهر من الأحـــاديث على ألسنة الناس ، لإسماعيل بن محمد العجلوبي ، تصحيح وتعليق أحمد القلاش ، ط۳ بيروت ( مؤسسة الرسالة ١٤٠٣هـــ) ٢٠٨/٢ .

<sup>(</sup>٣) انظر: المرجع نفســه ٢/٥٠٥ .

<sup>(</sup>١) أخرجه النسائي في كتاب عشرة النساء ، باب حب النساء ٢١/٧ . وأورده الألباني في صحيح سنن النسائي ٨٢٧/٣ . (ح ٣٦٨٠ (ح ٣٦٨٠) .

<sup>( °)</sup> أخرجه النسائي في كتاب عشرة النساء ، باب حب النساء ٢٢/٧ . وأورده الألباني في صحيح سنن النسائي ٨٢٧/٣ ( ح ٣٦٨١ ) .

<sup>(7)</sup> إحياء علوم الدين (7) .



" وقال ابن القيم أيضاً وغيره: من رواه حبب إلى من دنياكم ثلاث فقد وهم ، بل هي عبادة محضة ، نعم يصح أن تضاف إليها لكونها ظرفا لوقوعها فيها (١) .

وقال شيخ الإسلام والحافظ ابن حجر في تاريخ الكشاف إن لفظ " ثلاث " لم يقع في شيء من طرقه ، وزيادته مفسدة للمعنى .. " (٢) .

قال محقق الكتاب المذكور: إن هذا الحديث "حديث مما لا يصح "(٤).

رابعا: إن الرواية المنسوبة إلى الإمام الشافعي مستنبطة من الروايات السابقة ، حيث ذكر العجلوبي بعد سرد تلك الروايات فيقول:

" وفي كلام بعضهم: أن أبا حنيفة لما وقف على ذلك قال: وأنا حبب إلى من دنياكم ثلاث: ترك الترفع والتعالي، وقلب من حبين خالي، والتهجد بالعلم في طول الليالي. وأن مالكا لما وقف عليه أيضا قال: وأنا حبب إلي من دنياكم ثلاث: محاورة تربة سيد المرسلين، وإحياء علوم الدين، والاقتداء بالخلفاء الراشدين. وأن الشافعي لما وقف عليه أيضا قال: وأنا حبب إلي من دنياكم ثلاث: ترك التكلف، وعشرة الخلق بالتلطف،

<sup>(</sup>۱) انظر : كشف الخفاء ٢٠٦/٢ ، والمواهب اللدنية بالمنح المحمديـــة ، لأحمـــد القسطلاني ، تحقيق صالح أحمد الشامى ، ط١ بيروت ، ( المكتب الإسلامي ١٤١٢هـــ) ٤٧٧٦- ٤٧٧ .

<sup>(</sup>٢) المواهب اللدنية ٢/٧٧٤ .

<sup>(</sup>٤) نفســه .



والاقـــتداء بطريق أهل التصوف . وأن أحمد لما وقف عليه قال : وأنا حبب إلى من دنياكم ثلاث : عطاء من غير منــة ، ونفس مطمئنــة ، والاتباع بالسنــة " (١) .

وبناء على ما سبق ذكره من أن الحديث " حبب إلي من دنياكم ثلاث " فيه وهم وإشكال ، وأن لفظ ثلاث ليس في شيء من طرق الحديث الصحيح ، وأن الرواية المنسوبة إلى الإمام الشافعي خالية من السند ، بل مستفادة من الحديث المذكور ..

أقول: إن الرواية المنسوبة إلى الإمام الشافعي لا تصح بالأمور التالية:

إذا نظرنا في النص فليس فيه سند يمكن الرجوع إليه ، ذلك أن الرواية مستنبطة من الحديث الذي لا يصح فيه .

وأما من حيث المتن والموضوع فإني أستبعد أن يصدر من الإمام الشافعي – رحمه الله – لعدم ورود النص في كتب الإمام الشافعي ومناقبه ، ولا في كتب تلامذته ، و لم يذكره كتاب تراجمه من العلماء المشهورين .

أضف إلى ذلك أن الإمام الشافعي لــه نقد للتصوف ، كما أخرج ذلك أبو نعيم بسنده إلى يونس بن عبد الأعلى (٢) – تلميذ الإمام الشافعي – قــال: "سمعت الشافعي يقول: لو أن رجلا عاقلا تصوف لم يأت الظهر حتى يصير أحمق " (٣) .

وعـن يونـس بن عبد الأعلى أيضا أنه قال: ما لزم أحد الصوفية أربعين يوما فعاد عقله إليه أبدا، وأنشد الشافعي:

ودعو الذين إذا أتوك تنسكوا وإذا خلوا كانوا ذئاب حقاف (١).

وقد ذكر ابن القيم قول الإمام الشافعي: "صحبت الصوفية فما انتفعت منهم إلا بكلمتين ، سمعتهم يقولون: الوقت سيف فإن قطعته وإلا قطعك ، ونفسك إن لم تشغله بالحق وإلا شغلتك بالباطل " (°).

<sup>(</sup>١) كشف الخفاء ٤٠٨/٢.

<sup>(</sup>٢) هو: يونس بن عبد الأعلى بن موسى بن ميسرة ، من كبار الفقهاء ، أتت إليه رياسة العلم بمصر ، كان عالما بالأحــبار والحديث ، وافر العقل ، صحب الشافعي ، وأخذ عنه ، وقال ابن حجر : إنه " ثقة " . انظر : الأعلام ٢٦١/٨ ، والتقريب ٣٩٥/٢ .

<sup>(</sup>٣) حلية الأولياء ١٥١/٩ ، وتلبيس إبليس ص ٤٤٧

<sup>(</sup>٤) تلبيس إبليس ص ٤٤٧ .

<sup>(°)</sup> مدارج السالكين ٣/٤١٣ - ١٢٥ .

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

وعلى ذلك ، إن كان الإمام الشافعي قد أثنى على الصوفية فإن ثناءه محدود على قدر كلماتهم النافعة ، أو بعض أعمالهم الموافقة للكتاب والسنة ، فالإمام الشافعي - رحمه الله للم يأمر بالإقتداء بطريق أهل التصوف ، وإنما أثر عنه أقوال كثيرة تبين تمسكه بالآثار ، واعتماده عليها ، حيث جعلها أسس اجتهاده ، بل لا يرى الحجة في غيرها إن ثبتت ، فما لأحد من دون رسول الله الله أو اجتهاد أو حجة ، فإذا جاء الأثر وصح ووضحت دلالته وليس له ناسخ أو مخالف فهو الشرع لا شرع سواه .

والنصوص التي تدل على اتباعه للسنة ومخالفة البدعة كثيرة نذكر منها ما يلي:

قال تلميذه الربيع بن سليمان: قال لي الشافعي: "وأعطيتك جملة تغنيك إن شاء الله تعالى: لا تدع لرسول الله على حديثا إلا أن يأتي عنه خلافه، فتعمل بما قدرت لك من الأحاديث إذا اختلفت " (١).

وقال المنزي: قال الشافعي: " إذا وحدتم سنة صحيحة فاتبعوها ، ولا تلتفتوا إلى قول أحدد " (٢) .

وقد شهد له بنصرة الحديث واتباع السنة إمام المحدثين أحمد بن حنبل ، قال عبد المسلك بن عبد الحميد بن مهران : قال لي أحمد بن حنبل : " ما لك لا تنظر في كتب الشافعي ؟! فما من أحد وضع الكتب منذ ظهرت أتبع للسنة من الشافعي " (") . وقال الإمام أحمد أيضا : " رحم الله الشافعي لقد كان يذب عن الآثار " (٤) .

وكان الإمام الشافعي يقول - على ما رواه الربيع -: " ما من أحد إلا وتذهب عنه سنة لرسول الله في وتعزب عنه ، فمهما قلت من قول ، أو أصلت من أصل ، فيه عن رسول الله في خلاف ما قلت ، فالقول ما قال سول الله في وهو قولي " وجعل يردد هذا الكلم (°) . ويقول : " إذا وجدتم في كتابي خلاف سنة رسول الله في فقولوا بها ، ودعوا ما قلته " (۱) . " وكل مسألة تكلمت فيها وصح الخبر فيها عن رسول الله في عند أهل

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> توالى التأسيس ص ٦٢ .

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه.

 $<sup>^{(</sup>r)}$  آداب الشافعي ومناقبه ص ٦٦ ، وتوالي التأسيس ص ٥٧ .

<sup>( &</sup>lt;sup>٤)</sup> توالي التأسيس ص ٥٧ .

<sup>(°)</sup> معجم الأدباء ٣١١/١٧ .

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup>توالي التأسيس ص ٦٣ .



الفقه بخلاف ما قلت ؛ فأنا راجع عنها في حياتي وبعد موتي "(١) . ويقول أيضا: " إذا صح الحديث فاضربوا بقولي عرض الحائط " (٢) .

وهـذه النصـوص كلها تدل دلالة واضحة على احتياط الإمام الشافعي لدين الله ، خشـية أن يدخل فيه ما ليس منه ، وللناس ثقة في دينه وورعه واحتهاده ، فبرئ إلى العلماء أمام الله أن يعترف على قول قاله ، إن لم تدعمه الحجة من كتاب أو سنة صحيحة ، ويعلن أنــه رجع عنه ، فقد روى البويطي عن الشافعي قوله : " ألفت هذه الكتب و لم آل فيها ، ولا بد أن يوجد فيها الخطأ ، لأن الله تعالى يقول : ﴿ وَلَوْ كَانَ مِن عِندِ غَيْرِ الله لَوَجَدُوا فِيهِ الْحُتلافًا كَثيرًا ﴾ (٢) فما وجــدتم في كتبي هذه مما يخالف الكتاب والسنــة فقــد رجعت عنه " (٤) .

واشتد غضب الإمام الشافعي إن عرض حجته من السنة على أحد العلماء فطرحها ، والـتمس لتأييد قوله رأي غير المعصوم ، ولو كان من كبار الأثمة المجتهدين ، ففي مناظرة لإسـحاق بن راهويه مع الشافعي ، سأل الشافعي بعض من عرفه : من هذا ؟ فقال : هذا إسحاق بن إبراهيم بن الحنظلي بن راهويه الخراساني ، فقال له الشافعي : " أنت الذي يزعم أهل خراسان أنك فقيههم " ؟ قال إسحاق : هكذا يزعمون ، قال الشافعي : " ما أحوجني أن يكون غيرك في موضعك ، فكنت آمر بعرك أذنيه ، أنا أقول لك : قال رسول الله في ، وأنت تقول : عطاء ، وطاووس ، ومنصور ، وإبراهيم ، والحسن ، وهؤلاء لا يرون ذلك ؟ هل لأحد مع رسول الله في حجه ؟! " (°) .

فخلاصة القول: إذا كان هذا الموقف الصريح من الإمام الشافعي نحو الاتباع والإقتداء بسنة رسول الله في ، والتمسك بالآثار الصحيحة ، فإن القول المنسوب إليه بأنه أمر باقتداء طريق أهل التصوف غير صحيح لا يعتمد عليه ، وحاصة أنه - رحمه الله - أمر بالإعراض عن قوله إذا حالف الأحاديث الصحيحة ؛ فالإقتداء المفروض هو الإقتداء

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> توالي التأسيس .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> الوافي للوفيات ۱۷۳/۲ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> سورة النساء ، الآية ( ۸۲ )

<sup>&</sup>lt;sup>( ؛ )</sup> توالي التأسيس ص ٦٢ .

<sup>(</sup>٥) معجم الأدباء ٢٩٥/١٧ .

HE PRINCE GHAZI TRUST OR OURANIC THOUGHT

بالرسول ﷺ وهو القدوة الحسنة ، قال تعالى : ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللهِ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ لَمَن كَانَ يَرْجُو اللهِ وَالْيَوْمَ الآخِرَ ﴾ (١) .

وهـو يوصي هذه الوصية الجامعة: «أوصيكم بتقوى الله والسمع والطاعة وإن كان عـبدا حبشـيا، فإنـه من يعش منكم فسيرى اختلافا كثيرا، فعليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشـدين المهديـين عضوا عليها بالنواحـذ، وإياكم ومـحدثات الأمور فإن كل محدثة بدعـة » (٢).

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب، الآية (٢١).

<sup>(</sup>۲) سبق تخریجه ۳۵۷.



# موقعت بعض تلامدته من العكر الحوهيي ١ - أبو إبراهيم المزين (ت ٢٦٤هـ) .

هــو الإمام العلامة ، فقيه الملة ، علم الزهاد ، إسماعيل بن يحي بن إسماعيل ابن عمرو مسلم المزني المصري (١) .

قال أبو عبد الرحمن السلمي: أخبرنا محمد بن عبد الله بن شاذان ، سمعت محمد بن على الكتاني ، وسمعت عمرو بن عثمان المكي يقول: ما رأيت أحدا من المتعبدين في كثرة من القيت منهم أشد احتهادا من المزني ، ولا أدوم على العبادة منه ، وما رأيت أحدا أشد تعظيما للعلم وأهله منه ، وكان من أشد الناس تضييقا على نفسه في الورع ، وأوسعه في ذلك على الناس ، وكان يقول: أنا خلق من أخلاق الشافعي (٢) .

و قــد كان زاهدا ورعا ، متقللا من الدنيا ، محاب الدعوة ، وكان إذا فاتته صلاة في جماعة صلاها خمسا وعشرين مرة ، يغسل الموتى تعبدا واحتسابا (٣) .

ووصفه أبو إسحاق الشيرازي بأنه: عالم مجتهد مناظر محجاج غواص على المعاني الدقيقة ، حيث صنف كتبا كثيرة . حتى قال عنه الإمام الشافعي بأن المزني ناصر مذهبه (٤) .

وقد أحذ عنه خلق من العلماء وبه انتشر مذهب الشافعي في الآفاق.

#### موقفه من الفكر الصوفي ودفاعه عن الشافعي

قــال ابن الحاج في المدخل: وقد سئل الإمام أبو إبراهيم المزني – رحمه الله – وكان مــن كبار أصحاب الشافعي – رحمــه الله – فقيل لــه: ما تقول في الرقص على الطار والشبابة ؟ فقال: هذا لا يجوز في الدين. فقالوا: أما حوزه الإمام الشافعي رضي الله تعالى عنــه ؟

فأنشد - رحمه الله - قائلا:

<sup>(</sup>۱) سبر أعلام النبلاء ٤٩٢/١٢ .

<sup>(</sup> ۲ ) نفسـه ۲ / £۹۶ .

<sup>(°)</sup> انظر: طبقات الشافعية للسبكي ٩٣/٢.

<sup>( &</sup>lt;sup>٤ )</sup> نفســه .

# THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

أو يبتدع في الدين ما ليس فيـــه لناسك في دينه يقتديـــــه والرقص والتصفيق فعل السفيه وليس في التتريل ما يقتضيـــه ولا صحابي ولا تابعيــــــه قد ضيع العمر بلهو وتيــــه وليس يغشى الموت إذ يعتريـــه إلا بما الله لــه يرتضيــه وآخر الليل لمستغفريــــه لا يعرف العلم ولا يبتغيــــه ولبّسوا الأمر على حاهليه و کل من دان به تزدریــــه فقمن بالندب على ميتيـــه ليس لهم غير النسا من شبيـــه فهم رجال إبليس لا شك فيــه وفقك الله لما يرتضيــــه.

أو يترك السنة في نســـكه أو يبتدع طارا وشُبابــــة الضرب بالطارات في ليلـــة هذا ابتداع وضلال في الهدى ولا حديث عن نبي الهدى بل حاهل يلعب في دينـــه وراح في اللهو على رسلـــه إن ولي الله لا يرتــــــضي بل بصيام وقيام في الـــدجي إياك تغتر بأفعـــال مــنْ قد أكلوا الدنيا بدين لهـم جهلٌ وطيش فعلهم كلــه والضرب في الصدر كما قد ترى انكر عليهم إن كنت قادرا ولا تخف في الله من لائم

ثم قال ابن الحاج: وقد تقدم أن من ثبتت عدالته لا ينسب إليه إلا ما يليق بحاله، وبطريق تا من الخصال الحميدة، فمن ذكر عنه غير ما يناسبه كُذّب فيما ادعاه و أنكر عليه (١).

فمن خلل هذه الأبيات اتضح موقف المزني من الفكر الصوفي ، وتبين أنه من المدافعين عن الإمام الشافعي من أن ينسب إليه حواز السماع الصوفي ، وأيد ذلك ما قلنا - سابقا - بأن القول المنسوب إلى الإمام الشافعي في التصوف غير صحيح .

<sup>(</sup>۱) المدخل لابن الحاج ۹۸/۹۳ م



۲– محمد بن جرير الطبري ( ت ۳۱۰هـــ)

هـو محمد بن حرير بن يزيد بن كثير ، الإمام المحتهد ، عالم العصر ، أبو حعفر الطبري (١) .

وهو من كبار أئمة أهل السنة والجماعة المتبعين منهج وعقيدة السلف الصالح .

لقد عماش الإممام الطبري – رحمه الله – أعزب و لم يتزوج ، لأنه شغل بالعلم ، وشغف بالمعرفة منذ الصغر إلى نماية العمر الذي وصل إلى ست وثمانين سنة .

فالإسلام لهى عن الترهب والرهبانية ، وهي ترك الزواج وعدم الانتفاع بما أحل الله على أمور الآخرة ، لأن الرسول على أمور الآخرة ، لأن الرسول الله في هله الزواج ، ورغب فيه فقال : ( يا معشر الشباب من استطاع منكم الباءة فليتزوج فإنه أغض للبصر ، وأحفظ للفرج ، ومن لم يستطع فعليه بالصيام فإنه له وجاء "("). وقال في الأمم ولا تكونوا كرهبانية النصارى (أن). وقال أيضا : ( من كان موسرا فلم ينكح فليس منا ) (() ) .

لم تذكر لنا المصادر التاريخية سبب عزوف الإمام الطبري عن الزواج ، ولكن الشيء السئابت أن الطبري – رحمه الله – كان متفرغا لطلب العلم ، منكبا على تحصيله ، وقضى معظم شبابه في السفر والترحال والانتقال من بلد إلى بلد و لم يستقر في بلده .

وأغلب الظن أن الانشغال في طلب العلم والتفرغ لــه كان هو السبب الأساسي في عــدم إقباله على الزواج ، فالعلم يشغل صاحبه ويمنحه متعة نادرة ، حيث يصاحب الكتب

<sup>(</sup>۱) انظر : تاريخ بغـــداد ۱۹۲/۲ ، ومعجـــم الأدباء ٤٠/١٨ ، وطبقات الشيرازي ص ٩٣ ، وتهذيب الأسماء واللغات ٧٨/١- ٧٩ ، وسير أعلام ٢٦٧/١٤ .

<sup>(</sup>۲) سبق تخریجــه في ص ۲۸ .

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في الصوم ، باب الصوم لمن خاف على نفسه العزوبة ٢٧٣/٢(ح١٨٠٦) ·

<sup>.</sup>  $\forall \lambda/\forall$  أخرجه البيهقي في سننه  $\forall \lambda/\forall$ 

<sup>(°)</sup> أخرجه الدارمي في سننه ١٣٣/٢ .



والمحلدات والمخطوطات ، ويشغل وقته بالمطالعة والتصنيف حتى يكثر إنتاجه ، ويغزر علمه ويعم نفعه ، وهذا ما حصل مع كثير من علمائنا الأعلام كالطبري والنووي وغيرهما .

لذلك وصف مسلمة بن قاسم أبا جعفر الطبري فقال: "كان حصورا لا يعرف النساء، شغله طلب العلم، وهو ابنة عشرة سنين، ولم يزل طالبا للعلم، مولعا به إلى أن مات " (١).

## زهده وورعه وموقفه من الفقر والتوكل

وأما عن ورعه وزهده فقد كان الطبري – رحمه الله – على حانب كبير من الورع، والحيذر من الوقوع في الحرام ، والبعد عن مواطن الشبه ، واحتناب محارم الله والخوف من الله على ، والاقتصاد في المعيشة على ما يرده من ربع أرضه وبستانه ، الذي خلفه له أبوه (۲) .

وقد وصف أبي جعفر: "كان فيه من الزهد والورع والخشوع والأمانة وتصفية الأعمال ، وصدق النية وحقائق الأعمال ما دل عليه كتابه في "آداب النفوس " وقال: " وكان عازفا عن الدنيا ، تاركا لها ولأهلها ، يرفع نفسه عن التماسها " (") .

" وكــان شــديد التوقي والحذر والتراهة والورع ، يدل على ذلك ما أودعه كتابه المذكور ، المنبه على دينه وفضلــه " (٤) .

وقال ابن كثير: "وكان من العبادة والزهادة والورع ، والقيام في الحق ، ولا تأخذه في ذلك لومة لائم ، وكان من كبار الصالحين " (٥) . ولما عاش في زمن الفتن وانتشار أهل الأهواء والبدع لم يبال بمم فصدع مبينا للحق ، مقتصدا للرد عليهم ومناظرةم .

كما قلنا: إن الإمام الطبري كان على حانب كبير من سمو الأحلاق ، والتزام الفضائل ، وحسن العشرة والمعاملة ، ورفعة السلوك ، وكان على غاية المعرفة والتطبيق لمحاسن الأحلاق والكرم والعفة والزهد والتواضع والورع ...

<sup>(</sup>۱) لسان الميزان ١٠٢/٥

<sup>(</sup>٢) طبقات الشافعية للسبكي ١٢٥/٣.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup> معجم الأدباء ۱۸/۱۸ - ۲۱ .

<sup>( &</sup>lt;sup>۱</sup> نفسـه ۱۸ / ۸۸ .

<sup>(°)</sup> البداية والنهاية ١٤٦/١١ .



وقد شارك - رحمه الله - في هذا العلم لبيان فضائله ، والترغيب بمحاسنه ، والستحذير من مساوئه ، وبيان الصلة بينه وبين الدين والإيمان ، حيث صنف في ذلك عدة كتب منها :

الموجـز في الأصـول ، ابتدأ في هذا الكتاب برسالة الأخلاق ، لكنه لم يتمه ، كما ذكره المترجمون لـه (١) .

كتاب آداب النفوس الجيدة والأخلاق النفيسة ، وهو كتاب في التهذيب والتدقيق ، وتربية النفس ، ومات و لم يتمه ، وربما سماه بآداب النفس الشريفة رالأخلاق الحميدة .

ووصف ياقوت الحموي ذلك فقال: "ومن حياد كتبه: كتابه المسمى بكتاب الدنفوس الجيدة، والأحلاق النفيسة، وربما سماه بأدب النفس الشريفة والأحلاق الحميدة ".

وربما زاد في ترجمته المشتملة على علوم الدين ، والفضل والورع ، والإخلاص والشكر ، والكلم في الرياء ، والكبر والتواضع ، والخشوع والصبر ، والأمر بالمعروف والنهى عن المنكر ، وبدأ فيه في الوسوسة وأعمال القلوب .

ثم ذكر شيئا كثيرا من الدعاء وفضل القرآن ، وأوقات الإحابة ودلائلها ، وما روى مدن السنن وأقوال الصحابة والتابعين في ذلك .. وخرج منه نحو خمسمائة ورقة ، وكان قد عمل أربعة أجزاء .. وكان يقول : إن خرج هذا الكتاب كان فيه جمال ، لأنه كان أراد أن يخرج بعد الكلام في الحقوق اللازمة للإنسان ، إلى ما يفيدنا منه من أهوال القيامة وشروطها ، وأهوال الآخرة وما ورد فيها ، وذكر الجنة والنار (٢) .

ووصفه ابن عساكر فقال: "عمله على ما ينوب الإنسان من العرائض في جميع أحزاء حسده ، فبيد أبما ينوب القلب واللسان والبصر والسمع ، على أن يأتي بجميع الأعضاء ، ومنا روي عن رسول الله في ذلك وعن الصحابة والتابعين ، ويذكر كلام المتصوفة وما حكى من أفعالهم ، وإيضاح الصواب في ذلك " (٢) .

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ٨١/١٨ .

<sup>(</sup> ۲ ) نفسـه ۱۸ / ۷۷ - ۷۷ .

<sup>(&</sup>lt;sup>r)</sup> تاریخ ابن عساکر ۳۰۲/۱۸ .



قال ابن جرير الطبري: "وفي هذا الحديث دليل على بطلان ما يقوله جهلة المتصوفة أن ليسس للإنسان ادخار شيء في يومه لغده ، وإن فاعل ذلك قد أساء الظن بربه ، ولم يتوكل عليه حق توكله " .

فواضــح مــن كلام الإمام الطبري أن لــه موقفا من المتصوفة المتواكلة ، الذين لا يتوكلون على ربهم ، ولا يأخذون بالأسباب .

فالـــتوكل عند الإمام الطبري هو الثقة بالله تعالى في كل ما يأتي الإنسان من أموره ، ومــا يــدع ، أو يحـــاول أو يزاول ، والرضا بقضائه في كل ذلك ، دون آراء سائر حلقه ومعونـــتهم ، مع الاستسلام لحكمه تعالى في هؤلاء الخلق ، سواء وافق ذلك منهم هدي أو حالفـــه (٣) .

وبهذا المعنى من التوكل يكفي الله المؤمنين أعداءهم ، ولا يستند لهم من ناوأهم (٤) . ثم رد الإمام الطبري على معطلي الأسباب فيقول :

" لا يستحق التوكل إلا من لم يخالط قلبه خوف من شيء البتة ، حتى السبع الضاري والعـــدو العـــدو العــدو ا

<sup>( &</sup>lt;sup>۱)</sup> سبق تخریجه فی ص ۱۸

<sup>.</sup> 777 - 770  $^{(7)}$   $^{(7)}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> انظر : جامع البيان ٣٤٦/٧ .

<sup>(</sup>٤) نفسـه ١٥/١٤



وأيقن أن قضاءه عليه ماض لم يقدح في توكله تعاطيه الأسباب ، اتباعا لسنته تعالى وسنة رسوله في ، فقد ظاهر في الحرب بين درعين ، ولبس على رأسه المغفر ، وأقعد الرماة على فم الشعب ، وحندق حول المدينة ، وأذن في الهجرة إلى الحبشة وإلى المدينة ، وهاجر همو ، وتعاطي أسباب الأكل والشرب ، وادخر لأهله قوهم ، ولم ينتظر أن يترل عليه من السماء ، وهمو كان أحق الخلق أن يحصل له ذلك ، وقال للذي سأله : أعقل ناقتي أو أدعها ؟ قال : "(اعقلها وتوكل)" ، فأشار إلى أن الاحتراز لا يدفع التوكل " (١٠) .

لقد كان الإمام الطبري - إذن - كغيره من علماء السلف يستعين بالله ويتوكل عليه ، ويحث على الأخذ بالأسباب ، ثم الاعتماد على الله العلى القدير .

وهذا المنهج هو ما ذهب إليه أهل الحق من سلف هذه الأمة ، وهو طريق يتمشى مع طبيعة هذا الدين الحنيف .

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> نقله ابن حجر في الفتح ۲۱۲/۱۰ .



# الفصل الرابع الإمام أحمد بن حنبل والتصوف وتعته ستة مباحث :

المبحث الأول : عصر الإمام أحمد بن حنبل وحياته

المبحث الثاني : الإمام أحمد وموضوعات التصوف

المبحث الثالث: موقف الإمام أحمد من أعلام التصوف

المبحث الرابع : بطلان ما نسب إليه في التصوف

المبحث الخامس : موقف بعض تلامذته من التصوف



# المبحث الأول عصر الإمام أحمد بن حنبل وحياته

أولا: عصره.

عام الإمام أحمد ما بين عام أربع وستين ومائة إلى عام إحدى وأربعين ومائتين ، حيث عاصر من خلفاء بني العباس المهدي والهادي والرشيد والأمين والمأمون والمعتصم والواثق والمستوكل ، الذين امتازت فترة ولايتهم بالقوة والثبات والامتداد في الآفاق ، مع وجود الاختلاف في العناصر والبيئات والعقائد والآراء والاتجاهات .

وقد اتسعت - كذلك - في هذا العهد دوائر الثقافة والعلم والحضارة ، حيث نقل إلى العربية من اليونانية والسريانية كثير من الكتب في الفلسفة ومختلف العلوم ، فأقبل عليها فيات من الناس حينما رأوا فيها شيئا لم يعرفوه من قبل ، كما دخل العنصر الفارسي مع الحكم العباسي ، وحمل معه أفكارا وعقائد في بعضها الزندقة والإلحاد ، وفي بعضها الآخر انحراف ظاهره الإيمان وباطنه الكفر والمكيدة للإسلام والمسلمين .

ووجدت في بعض الفترات المساندة السياسية كما حصل في عصر المأمون إذ قويت شوكة المعتزلة ، وحاولوا إرغام الناس على القول بخلق القرآن ، وأحذ المأمون ابن أبي دؤاد وأسند إليه مهام القضاء ، فباشر ابن أبي دؤاد العمل ، وأحسن العلاقة بالمأمون ، حتى استطاع أن يعلن عقيدته على الملأ ، ويقنع الخليفة على حمل الناس عليها ، ودعوة كبار الفقهاء والمحدثين للإقرار بعقيدة المعتزلة وهي أن " القرآن كلام الله ولكنه مخلوق " .

وحينما توفي المأمون تولى المعتصم ، وعمل بوصية أخيه في الاحتفاظ بابن أبي دؤاد والاستمرار بالمحنة ، ثم جاء ابنه الواثق وورث المحنة ، فطبع على غرار أبيه المعتصم ، ثم جاء المستوكل فأزال المحنة ، وأعاد للمحدثين حريتهم وقدرهم ، ورجع بسيرته إلى عهد الرشيد ، وانقضت المحنة التي استمرت نحوا من خمس عشرة سنة .

ومن المعروف أن الإمام أحمد بن حنبل - رحمه الله - كان لنه موقف مشرف في الذب عن عقيدة السلف الصالح أيام محنة خلق القرآن ، فقد كان ثابتا في موقفه ، لم يردعه رادع الناس حتى وإن أدى به إلى السحن ، فالسحن أحب إليه مما يدعون إليه من الإقرار بخلق القرآن .



قال على بن المديني: إن الله أعز هذا الدين برحلين ليس لهما ثالث: أبو بكر الصديق يوم الردة وأحمد بن حنبل يوم المحنة.

وقال إسحاق بن راهويه: لولا أحمد بن حنبل وبذل نفسه لما بذلها له لذهب الإسلام (١) .

وقال أبو حاتم الرازي: قلت لأحمد بن حنبل: كيف تخلصت من سيف المعتصم وسوط الواثق؟ فقال لي: يا أبا زرعة لو جعل الصدق على حرح لبرأ.

كما بدأ في عصر الإمام أحمد ظهور التصوف والمتصوفين ، الذي كان يعرف من قربل بالسزهد ، إلا أن الزهد كان أقرب إلى ما كان عليه رسول الله في وأصحابه ، حيث كان خاليا من التكلف وتعذيب النفس ومنعها مما تميل إليه ولو كان مباحا حلالا ، وصار للتصوف اتجاه خاص وأصول وقواعد (٢) . ثم انقلب مع مرور الزمن إلى فلسفة روحية عميقة لا يفهمها إلا خواص الخواص ..

ويمكن أن يقال: إن هذا العصر كان مجمعا لجميع الأجناس، ومجمعا لمحتلف الملل والنحل والأهواء، وكان الصراع الفكري بين هؤلاء حادا ومستمرا، فكل شديد التعصب لفئته أو لرأيه..

أما السواد الأعظم من الناس فهم أهل السنة والجماعة ، لهم من السيرة والخلق الحسن مسالا يوازيه سيرة أحد غيرهم (٣) ، ولهم جهود في الدفاع عن العقيدة الصحيحة ، وإزالة الشوائب التي حاول المبتدعة إلصاقها بها .

<sup>(</sup>۱) انظر: سير أعلام النبلاء ١٩٦/١١ .

<sup>(</sup>٢) انظر: أحمد بن حنبل إمام أهل السنة ، لعبد الغني الدقر ، ط ٣ دمشق (دار القلم ١٤١٣هـ) ص١٤

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> انظر : المرجع السابق ص ١٥ .



ثانيا: حياته.

هــو أحمد بن محمد بن حنبل ، بن هلال بن أسد بن إدريس بن عبد الله بن حيان ، بن عبد الله بن عكابة ، بن عبد الله بن أنس بن عوف بن قاسط بن مازن بن شيبان ، بن ذهل بن ثعلبة بن عكابة ، بن صعب بن علي بن بكر بن وائل الشيباني (١) ، وكنيته أبو عبد الله .

ولــد في شهر ربيع الأول من أربع وستين ومائة ببغداد ، وقيل : بمرو ومنها حمل إلى بغداد ، والأول هو الصحيح ، فقد وفدت أمه إلى بغداد وهي حامل به ، ونشأ يتيما .

وكان مقام أسرته بالبصرة وما حولها ، ووالده من أجناد مرو ، توفي وهو شاب في الطلاثين من عمره ، وجده حنبل تقلد ولاية سرخس في العصر الأموي ، ثم أصبح من المناصرين للدعوة العباسية عند انطلاقها ، ووالدته من بني شيبان أيضا ، وقد تولت تربيته فأحسنت (۲) ، وكان له - رحمه الله - ولدان عالمان هما : صالح وعبد الله ، وله أيضا من الأولاد غيرهما .

بـــدأ الإمـــام أحمد مسيرته العلمية في سن مبكر إذ يقول: اختلفت إلى الكتاب، ثم اختـــلفت إلى الكتاب، ثم اختـــلفت إلى الديوان وأنا ابن أربع عشرة (٣)، وطلبت الـــحديث وأنا ابن ست عشــرة سنة (٤).

واتضح من سيرته العلمية اهتمامه البالغ بالحديث حيث كان له الباع الطويل في هذا الشان ، وقد رحل في تحصيله إلى الكوفة والبصرة ومكة والمدينة واليمن والشام وطرطوس (٥) . حيى ساد أهل عصره ، ونصر الله به دينه ، وصار أحد الأعلام من أئمة الإسلام ، وكان من أصحاب الإمام الشافعي وخواصه ، و لم يزل مصاحبه إلى أن ارتحل الشافعي إلى مصر ، وكان الإمام الشافعي يجله ويثني عليه ثناء حسنا .

<sup>(</sup> ۱) انظر : تـــاريخ بغداد ٤١٤/٤ ، ومناقب الإمام أحمد لابن الجوزي ، ط٢ بيروت ص١٦ ، والبداية والنهاية انظر : ٣٥/١٠ وسير أعلام النبلاء ١٧٨/١١ .

<sup>(</sup>٢) انظر: المصادر السابقة.

<sup>(</sup>r) سير أعلام النبلاء ١٨٥/١١ .

<sup>(</sup>٤) مناقب الإمام أحمد ص ٤٦ .

<sup>&</sup>lt;sup>(ه)</sup> تاریخ بغداد ۲۱۲/۶ .



قال الإمام الشافعي: أحمد إمام في ثمان خصال: إمام في الحديث، إمام في الفقه، إمام في الفقه، إمام في اللغة، إمام في اللغة، إمام في اللغة، إمام في الورع، وإمام في السينة (١).

وقال أيضا: حرجت من بغداد وما خلفت بها أحدا أتقى وأورع ولا أفقه من أحمد ابن حنبل (٢) ، وقال حرملة: سمعت الشافعي يقول عند قدومه إلى مصر من العراق: ما خلفت بالعراق أحدا يشبه أحمد بن حنبل (٣) .

وقال أبو زرعة لعبد الله بن أحمد: أبوك يحفظ ألف ألف حديث (٤).

وقد تلقى الإمام أحمد العلم على جملة كبيرة من المشايخ وهم كثر ، ومن أبرزهم : هشيم بن بشير ، وسفيان بن عيينة ، وحرير بن عبد الحميد ، ويحي بن سعيد القطان ، ووكيع بن سعيد القطان ، ووكيع بن الجراح ، وأبو معاوية الضرير ، وعبد الرحمن بن مهدي ، والشافعي ، وعبد الرزاق بن همام ، وعبد الله بن نمير ، وجماعة كثيرون (٥) .

قال الذهبي: فعدة شيوحه الذين روى عنهم في المسند مائتان وثمانون ونيف.

وأما الرواة عن الإمام أحمد فكثيرون أيضا ، فمنهم من روى عنه الحديث فقط ، ومنهم من اهتم بنقل مسائله وتدوينها ، ومنهم من جمع بين الأمرين : ومن أبرز من حدث عينه : البخاري ومسلم وأبو داود والترمذي والنسائي وابناه صالح وعبد الله ، وأبو بكر أحمد المروزي ، وأبو زرعة الرازي وغيرهم كثيرون (٢) .

وفي يوم الجمعة الثاني عشر من ربيع الأول من سنة إحدى وأربعين ومائتين توفي أبو على عبد الله أحدد الأعلام الكبار في القرن الثالث الهجري ، وله من العمر سبعة وسبعون سنة وأيام رحمه الله تعالى .

<sup>(</sup>١) طبقات الحنابلة ١/٥ ، والمنهج الأحمد في تراجم أصحاب الإمام أحمد ٧٣/١ .

<sup>(</sup> ۲ ) تاریخ بغداد ۱۹/۶ .

<sup>(°)</sup> المنهج الأحمد ٧٣/١ .

<sup>(</sup>٤) سير أعلام النبلاء ١٨٧/١١ .

<sup>(°)</sup> مناقب الإمام أحمد ص٥٨ – ٦٦ ، وتاريخ بغداد ٤١٣/٤ ، وسير أعلام النبلاء ١٨٠/١١ .

<sup>(</sup>٦) انظر: المصادر السابقة.



#### المبحث الثاني

## الإمام أحمد وموضوعات التصوف

# ١ – معرفة الله تعالى

إن ما عشر عن الإمام أحمد في حديثه عن الفطرة يدل على أنه مقر بفطرية المعرفة كسبقية الأئمة ، وذلك من خلال إقراره بالفطرة ، وأن كل مولود مفطور على معرفة الله والإسلام له .

قال بذلك أبو بكر الخلال: " أحبرني عبد الملك بن عبد الحميد قال: قال - أي الإمام أحمد - والذي نقول: كل مولود يولد على الفطرة الأولى التي فطر الله الناس عليها، قلت: فما الفطرة الأولى هي الدين؟ قال: نعم " (١).

قال شيخ الإسلام ابن تيمية موضحا كلام الإمام أحمد: "أحمد ..قال: الفطرة الأولى التي فطر الناس عليها وهي الدين ، وقد قال في غير موضع: إن الكافر (الطفل) إذا مات أبواه أو أحدهما حكم بإسلامه ، واستدل بهذا الحديث بأنه يولد على فطرة الإسلام " (٢) .

وقال أيضا: "وكلام أحمد في أحوبة أخرى له يدل على أن الفطرة عنده الإسلام"(٣)

فالإمام ألحمد بن حنبل – إذن – موافق لما كان عليه بقية الأئمة من أن معرفة الله ﷺ فطرية مودعة في فطر الخلق ، فكل مولود من بني آدم يولد على هذه المعرفة الفطرية ، التي تدعو إلى التعلق بالله وحده ، هذا ما لم توجد مؤثرات خارجية صارفة .

وهذا خلاف ما عليه بعض الصوفية من أن حصول المعرفة بالله تعالى عسير ومجهد ، كما يقول البسطامي حينما سئل عن السبيل إلى المعرفة ؟ فقال : " ببطن جائع وبدن عار " وقال : " إنما نالوا المعرفة بتضييع مالهم والوقوف مع ماله " (٤) . وقال أبو سعيد الخراز : " المعرفة تأتي من عين الجود وبذل المجهود " (٥) .

<sup>(</sup>۱) كتاب السنة للخلال ۳/۳۵- ٥٣٥ .

<sup>(</sup>r) درء تعارض العقل والنقل (r)

<sup>(</sup>r) نفسه ۳۸۹/۸ .

<sup>(</sup>٤) انظر: الرسالة القشيرية ص ٣١٤ - ٣١٥ .

<sup>(°)</sup> المصدر نفسه ص ۳۱۷.



#### ۲ – الزهـــــد

الزهد – كما مر بنا – هو عبارة عن انصراف الرغبة من الشيء إلى ما هو خير منه، أو الإعـــراض بالقـــلب عن الدنيا طلبا لراحة الآخرة ، وهو رأس كل طاعة ، فيه فراغ من مشاغل الدنيا والاستعزاز بالله وحده على .

ولهذا قال الإمام أحمد — رحمه الله — إن الزهد في الدنيا قصر الأمل ، وإنه عدم فرحه بإقبالها ، ولا حزنه على إدبارها ، فإنه سئل عن الرحل يكون معه ألف دينار هل يكون زاهدا ؟ فقال : نعم على شريطة أن لا يفرح إذا زادت ولا يحزن إذا نقصت (١) . وقد أشار إلى مثل هذا سيد الطائفة الجنيد حينما قال : بأن الزهد في قوله تعالى : ﴿ لِكَيْلاَ تَأْسَوْا عَلَى مَا فَاتَكُمْ وَلاَ تَفْرَحُوا بِمَا آتَاكُمْ وَاللهُ لاَ يُحِبُّ كُلَّ مُخْتَالٍ فَحُورٍ ﴾ (١) فالزاهد لا يفرح من الدنيا بموجود ، ولا يأسف منها على مفقود " (٣) .

والزهد في الدنيا الذي أشار إليه الإمام أحمد له شواهد من الكتاب والسنة .

فمن الكتاب مثل قول تعالى: ﴿ قَا عَندَكُمْ يَنفَدُ وَمَا عِندَ اللهِ بَاقِ ﴾ (٥) وقوله تعالى: ﴿ بَلْ اللهِ بَاقِ ﴾ (٥) وقوله تعالى: ﴿ مَا عِندَكُمْ يَنفَدُ وَمَا عِندَ اللهِ بَاقِ ﴾ (٥) وقوله تعالى: ﴿ بَلْ تَوْثرُونَ الْحَيَاةَ الدُّنْياَ وَالآخِرَةُ خَيْرٌ وَأَبْقَى ﴾ (١) وقوله : ﴿ وَلاَ تَمُدَّنَ عَيْنَيْكَ إِلَى مَا مَتَّعْنَا بِهِ أَزْوَاجًا مِنهُمْ زَهْرَةَ الْحَيَاةِ الدُّنيا لِنَفْتَنَهُمْ فِيهِ وَرِزْقُ رَبِّكَ خَيْرٌ وَأَبْقَى ﴾ (١) وقوله تعالى: ﴿ وَمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيا لِنَفْتَنَهُمْ فِيهِ وَرِزْقُ رَبِّكَ خَيْرٌ وَأَبْقَى ﴾ (٧) وقوله تعالى: ﴿ وَمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيا لِلْاً مَتَاعُ الْغُرُورَ ﴾ (٨) .

ومن السنة النبوية مثل قوله ﷺ : "(الدنيا سحن المؤمن وحنة الكافر )) (٩) . وقول ومن السنة النبوية مثل قوله الله ، وازهد فيما في أيدي الناس يحبك الناس (١٠٠) . وقول الناس عبك الناس (١٠٠) . وقول

<sup>(</sup>۱) مدارج السالكين ۱۳/۲ .

<sup>( &</sup>lt;sup>۲ )</sup> سورة الحديد ، الآية ( ۲۳ ) .

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> مدارج السالكين ١٢/٢ .

<sup>( &</sup>lt;sup>۱</sup> ) سورة النساء ، الآية ( ۷۷ ) .

<sup>( ° )</sup> سورة النحل ، الآية ( ٩٦ ) .

<sup>(</sup>٦<sup>)</sup> سورة الأعلى ، الآية ( ١٦ ) .

<sup>( &</sup>lt;sup>۷ )</sup> سورة طه ، الآية ( ۱۳۱ ) .

<sup>( &</sup>lt;sup>۸ )</sup> سورة الحديد ، ( ۲۰ ) .

<sup>(</sup>٩) أخرجه مسلم ، في الزهد والرقائق ٢٢٧٢/٤ (ح ٢٩٥٦ ) .

<sup>(</sup>١٠) سبق تخريجه في ص ٧١ .



البني ﷺ: ((إن هذا المال حلوة حضرة ، فمن أحذه بسحاوة نفس بورك له فيه ، ومن أحذه بإشراف نفس لم يبارك له فيه ، وكالذي يأكل ولا يشبع )) (١) .

وقال ابن القيم: " والقرآن مملوء من التزهيد في الدنيا ، والإحبار بخستها وقلتها والقطاعها وسرعة فنائها ، والترغيب في الآخرة ، والإحبار بشرفها ودوامها ، فإذا أراد الله بعسبد خسيرا أقام في قلبه شاهدا يعاين به حقيقة الدنيا والآخرة ، ويؤثر منهما ما هو أولى بالإيثار " (٢) .

وقد قسم الإمام أحمد الزهد إلى ثلاثة أوحه ، فقال : " الزهد على ثلاثة أوحه : الأول : ترك الحرام ، وهو زهد العوام .

والثاني: ترك الفضول من الحلال ، وهو زهد الخواص .

والثالث: ترك ما يشغل عن الله ، وهو زهد العارفين " (٣) .

وقد كان للزهد عند الإمام أحمد — رحمه الله — مكانة عظيمة حيث صنف كتابا في السيزهد الذي كتبه على نمط رواية الأحاديث ، وهو كتاب يعطي صورة صادقة لحياة الإمام أحمد وزهده وتقشفه وورعه .

فقد تكلم فيه عن زهد رسول الله هي ، ثم أتبع ذلك بكلام لطيف وأخبار صحاح عن زهد أنبياء الله ورسله كزهد يونس وسليمان وأيوب وآدم ونوح وعيسى وموسى وداود وإبراهيم ويوسف وأيوب ..عليهم الصلاة والسلام .

ثم أتبع ذلك بسرد جميل لزهد الخلفاء الأربعة أبي بكر وعمر وعثمان وعلي رضي الله عنهم ، وزهد كبار الصحابة الكرام كأبي الدرداء ، والزبير بن العوام ، وطلحة بن عبيد الله وأبي ذر ، وعمران بن الحصين ، وسلمان الفارسي ، وأبي هريرة ، وابن مسعود ، والسيدة عائشة ، وحذيفة بن اليمان ، ومعاذ بن حبل ، وأبي عبيدة بن الجراح ، وسعيد بن عامر ، وعمير بن حبيب ، وعبد الله بن عباس ، وعبد الله بن عمر وغيرهم رضي الله عنهم .

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم ، في الزكاة باب بيان أن أفضل الصدقة صدقة الصحيح الشحيح ٢١٧/٤ (ح١٠٣٥) .

<sup>(</sup>۲) مدارج السالكين ۱۲/۲ .

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> المرجع نفسه ١٤/٢ .



ثم أتــبع ذلــك بأحبار زهد كبار التابعين ومن تبعهم بإحسان كالأحنف بن قيس ، ومسلم بن يسار ، ومحمد بن سيرين ، وأويس القرني ، وغيرهم ممن تسعد النفوس بذكرهم وقراءة سيرهم (١) .

ومن هنا نقول: كان الإمام أحمد في زهده لا يخرج عن دائرة الزهاد السابقين ، كما حرص كل الحرص على الإقتداء في سلوكه الشخصي بصفة خاصة بالحسن وابن سيرين وإبراهيم بن أدهم (٢) كما روى ذلك الخلال فقال: " ثنا أبو بكر المروزي قال حدثني أبو محمد النسائي جعفر بن محمد قال: قال لي أبو عبد الله يوم عيد: ادخل ، فدخلت فإذا مائدة وقصعة على الخوان وعليها عراق وقدر إلى جانبه ، فقال لي: كل ، فلما رأى ما بي قال : إن الحسن كان يقول: والله لتأكلن ، وكان ابن سيرين يقول: إنما وضع الطعام ليؤكل ، وكان إبراهيم بن أدهم يبيع ثيابه وينفقها على أصحابه ، وكانت الدنيا أهون عليه من ذاك " (٣) .

كذلك أراد - رحمه الله - سواء في آرائه أو سلوكه أن يعارض المظاهر التي اتخذها الصوفية فلم يكن " لثوبه رقة تنكر ، ولا غلط ينكر " (٤) أي أنه توسط في ملبسه ، فيصفه من رآه بقول ... " فإذا رأيته تعلم أنه لا يظهر النسك ، ورأيت عليه نعلا لا يشبه نعل القراء " .

وقد علق ابن الجوزي على ذلك مشيرا إلى أنه - رحمه الله - أراد ترك التزي بزي الفقراء كي يزيل عن نفسه ما يشتهر به  $\binom{(\circ)}{}$  .

وبالرغم من وجود أعلام التصوف في عهده فقد آثر الإمام أحمد أن يضع لكتابه في المضمون الوجداني اسم " الزهد " لا " التصوف " (٦) .

وهـــذا مـــا جعل شيخ الإسلام ابن تيمية يثني على هذا الكتاب قائلا: " وأجود ما صنف فيه ( الزهد ) كتاب الزهد للإمام أحمد " .

<sup>(</sup>١) انظر: كتاب الزهد للإمام أحمد.

<sup>(</sup>٢) مناقب الإمام أحمد ص ٢٤١.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه .

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه ص ٢٥٤ .

<sup>( ° )</sup> المصدر نفسه ص ۲۸۲ .

<sup>(1)</sup> ابن تيمية والتصوف ص ١٧٤

وكان من الأسباب التي دفعت الإمام الشافعي إلى القول بإمامته هو الزهد ، حيث عاش – رحمه الله – لا يأكل ولا يطعم إلا من كسب يده ، وكان أساس زهده ترك الحرام وطلب الحلال ، والبعد عن حمى أية شبهة يمكن أن تنال من نزاهة النفوس ، وكان يرى أن السزهد الصادق هو الذي يرقق النفوس ويلين القلوب ، ويزيل عنها غشاوات الغرور والعجب .

وقد شرح العليمي شهادة الإمام الشافعي للإمام أحمد في الزهد فيقول: " فحاله في ذلك أشهر وأظهر ، أتته الدنيا فأباها ، والرياسة فنفاها ، عرضت عليه الأموال وفوضت إليه أحوال وهو يرد ذلك بتعفف وتعلل وتقلل ، ويقول : قليل الدنيا يجزئ ، وكثيرها لا يجزئ ، ويقول : إنما أفرح إذا لم يكن عندي شيء ، ويقول : إنما طعام دون طعام ، ولباس ، وأيام قلائل .

وعن صالح بن أحمد قال: ربما رأيت أبي يأخذ الكسرة فينفض الغبار عنها ، ثم يصيرها في قصعة ويصب عليها ماء حتى تبتل ثم يأكلها بالملح ، وما رأيته قط اشترى رمانا ولا سفر حلا ولا شيئا من الفاكهة إلا أن يشتري بطيخة فيأكلها بخبز ، أو عنبا أو تمرا ، فأما غير ذلك فما رأيته قط اشتراه " (١) .

وعـن موسى بن حماد البربري قال: حمل إلى الحسن بن عبد العزيز ميراته من مصر مائة ألف دينار، فحمل إلى أحمد بن حنبل ثلاثة أكياس، في كل كيس ألف دينار، وقال: يا أبا عبد الله هذه ميراث حلال فخذها فاستعن بها على عائلتك ؟ قال: لا حاجة لي فيها، أنا في كفاية، فردها ولم يقبل منه شيئا (٣).

<sup>(</sup>١) المنهج الأحمد في تراجم الإمام أحمد ٧٦/١ . وانظر : سير أعلام النبلاء ٢٠٨/١١ .

<sup>(</sup>۲) سير أعلام النبلاء ٢٠٩/١١ .

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> حلية الأولياء ١٨٧/٩.



وقال إسحاق بن هانئ: بكرت يوما لأعارض أحمد بالزهد، فبسطت لــه حصيرا ومخــدة فنظر إلى الحصير والمحدة فقال: ما هذا؟ قلت لتجلس عليه، قال: ارفعه، الزهد لا يحسن إلا بالزهد، فرفعته وحلس على التراب.

وقال أبو عمير ، عيسى بن محمد بن عيسى النحاس الفلسطيني - وذكر عنده أحمد ابن حنبل - فقال رحمه الله : عن الدنيا ما كان أصبره ، وبالماضين ما كان أشبهه ، وبالصالحين ما كان ألحقه ، عرضت له الدنيا فأباها ، والبدع فنفاها ، وخصه الله تعالى بنصرة دينه ، والقيام بحفظ سنته ، ورضيه لإقامة حجته ، ونصر كلامه حين عجز عنه الناس " (١) .

وقـــال صالح بن أحمد بن حنبل: وقال لي يوما يعني – أباه – أنا إذا لم يكن عندي قطعة – أي من النقد – أفرح (٢) .

وقال أبو بكر المروذي: "سمعت أحمد بن حنبل يقول: ما أعدل بالفقر شيئا، أتدري الصبر على الفقر أي شيء هو؟ قد رأيت قوما صالحين، لقد رأيت عبد الله بن إدريس وعليه حبة لبود، وقد أتى عليه السنون والدهور، ولقد رأيت أبا داود الجعفي وعليه حبة مخرقة وقد خرج القطن منها، يصلي بين المغرب والعشاء وهو يترجح من الجوع، ورأيت أيوب النجار بمكة وقد خرج مما كان فيه ومعه رشاء يستقي به بمكة، وقد خرج من كل ما يملكه وكان من العابدين، وكان في دنيا فتركها في يدي يحي القطان، وقد وقد رأيت ابن بجالة العابد وكنت أسمع صوت خفه في الطواف بالليل، ولقد كان في المستحد رجل يقال له العرفي يقوم من أول الليل إلى الصباح يبكي، قال فاشتهيت النظر إلى عمن ، وكان يشبه بالراهب، ما رأيت بالكوفة أفضل من حسين الجعفي، وسعيد بن عامر بالبصرة " (٢).

ومن عظيم زهده وورعه إعراضه الشديد عن تولي القضاء - مع مسيس حاجته - فقد روى البيهقي من طريق المزني عن الشافعي أنه قال للرشيد: إن اليمن يحتاج إلى قاض، فقال له: اختر رجلا نوله إياها، فقال الشافعي لأحمد بن حنبل وهو يتردد إليه في جملة من

<sup>(</sup>۱) المنهج الأحمد ٧٧/١ .

<sup>(</sup>۲) سير أعلام النبلاء ٢٠٩/١١ .

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> مناقب الإمام أحمد ص ٥٦ .



يأخذ عنه ، ألا تقبل قضاء اليمن ؟ فامتنع من ذلك امتناعا شديدا ، وقال للشافعي : إني إنما أختـلف إليك لأجل العلم المزهد في الدنيا ، فتأمرني أن ألي القضاء ، ولولا العلم لم أكلمك بعد اليوم ، فاستحى الشافعي منه (١) .

هكذا نرى الزهد والعفة عند الإمام أحمد ، فقد قطع الطمع عما في أيدي الناس من حكام ومحكومين ، ولو كان في شدة الحاجة والفقر ففضل أن يعيش ويأكل من كسب يده ، وهذا يدل دلالة واضحة على أن زهده ليس زهدا سلبيا بل كان إيجابيا ، يقول أحمد ابن سنان الواسطي : بلغني أن أحمد بن حنبل رهن نعله عند حباز على طعام أحذه منه عند حروجه من اليمن ، وعرض عليه عبد الرزاق دراهم صالحة فلم يقبلها منه (٢) ، فقد رهن نعله ليأكل ، وأكرى نفسه ، وأبى أن يأخذ حتى من شيخه عبد الرزاق ، وقهرت عفته كل طمع حتى عند أمس الحاجة .

وروى أبو نعيم بسنده إلى الحسين بن محمد التستري يقول: "كان غلام من الصيارفة يختلف إلى أحمد بن حنبل ، فناوله يوما درهمين فقال: اشتر بهما كاغدا ، فخرج الغلام واشترى له ، وجعل في حوف الكاغد خمسمائة دينار وشده وأوصله إلى بيت أحمد ، فسأل وقال: حمل إلينا من البياض فقالوا: بلى ، فوضع بين يديه فلما فتحه تناثرت الدنانير ، فردها في مكافا ، وسأل عن الغلام حتى دل عليه ، فوضعه بين يديه فتبعه الفتى وهو يقول: الكاغد اشتريته بدرهمك ، خذه فأبى أن يأخذ الكاغد أيضا " (٢) .

وروى أيضا بسنده إلى صالح بن أحمد بن حنبل قال : دخلت على أبي في أيام الوائــق والله أعلم في أي حالة نحن وقد حرج لصلاة العصر ، وقد كان لــه لبد يجلس عــليه ، وقد أتت عليه سنون كثيرة حتى لقد بلي ، فإذا تحته كتاب كاغد ، وإذا فيه : بلغني يــا أبــا عبد الله ما أنت فيه من الضيق ، وما عليك من الدين ، وقد وجهت إليك بأربعة آلاف درهم على يدي فلان لتقضي ها دينك ، وتوسع ها على عيالك ، وما هي من صدقة ولا زكاة ، وإنما شيء ورئته من أبي (3) .

<sup>(</sup>١) البداية والنهاية ٢١/١٠ .

<sup>(</sup>٢) انظر: حلية الأولياء ١٨٦/٩.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو نعيم في الحلية ٩/١٨٧ - ١٨٨٠ .

<sup>( ؛ )</sup> أخرجه أبو نعيم في الحلية ١٨٩/٩ .

فقرأت الكتاب ووضعته ، فلما دخل قلت : يا أبي ما هذا الكتاب ؟ فاحمر وجهه وقال : رفعته منك ، ثم قال : تذهب بجوابه ، فكتب إلى الرجل : وصل كتابك إلى ونحن في عافية ، فأما الدين فإنه لرجل لا يرهقنا ، وأما عيالنا فهم في نعمة والحمد لله ، فذهبت بالكتاب إلى السرجل الذي كان أوصل كتاب الرجل فقال : ويحك لو أن أبا عبد الله قبل هذا الشيء ورمى به مثلا في الدجلة كان مأجورا ، لأن هذا رجل لا يعرف له معروف ، فلما كان بعد حين ورد كتاب الرجل بمثل ذلك ، فرد عليه الجواب بمثل ما رد ، فلما مضت سنة أو أقل أو أكثر ذكرناها فقال : لو كنا قبلناها كانت قد ذهبت " (١) فقد رق للإمام أحمد قلب من لا يعرف المعروف ، ومع ذلك لم ير لنفسه مبررا أن يأخذ مالا لا يد له في كسبه وتحصيله ! .

هـذا غيض من فيض فيما روي عن زهد الإمام أحمد وتعففه رحمه الله ، ولكن مع ذلك لا بد أن نوقن بأن الإمام أحمد لم يكن مبالغا في الزهد ومفهومه - كما يظن بعض المتصوفة - بأنه ترك الدنيا وما عليها بالكلية ؛ فهذا هو الرهبانية التي ذمها القرآن الكريم حيث قبال الله تعالى : ﴿ وَرَهْبَانِيَةً ابْتَدَعُوهَا مَا كَتَبْنَاهَا عَلَيْهِمْ إِلاَّ ابْتَغَاءَ رِضْوَانِ اللهِ فَمَا رَعَوْهَا حَقَّ رِعَايَتِهَا فَآتَيْنَا الَّذِينَ آمَنُوا مِنْهُمْ أَجْرَهُمْ وَكَثِيرٌ مِنهُمْ فَاسِقُونَ ﴾ (٢) .

<sup>(</sup>١) حلية الأولياء ١٨٩/٩- ١٩٠ ، ومناقب الإمام أحمد ص ٢٣٣ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> سورة الحديد ، الآية (۲۷) .

<sup>(</sup>r) لم أقف عليه .



عــوض الله مــا هو حير منه <sup>(۱)</sup> ، و لم يزل العلماء يؤدبون نفوسهم بالمنع من الشهوات المباحات لا على وجه التحريم " <sup>(۲)</sup> .

ولعل هذا المفهوم من الأمور التي دفعته إلى الزهد والتعفف من قبول العطايا والأموال مسن الأمراء والعلماء والعامة من شيوخه وإحوانه ، وكلهم كان لهم منه حواب واحد أنه بخير ، وأنه في كفاية وفي غنى وسعة .

فالإمام أحمد لا يريد أن يجلس وينتظر مما في أيدي الناس بل يسعى ويعمل لنفسه وعياله ، لا كما يفعله بعض المتصوفة الذين يكونون عالة على الناس وضررا على المجتمع .

قال أبو بكر الخلال : أخبرنا عبد الله بن أحمد قال : سمعت أبي – رحمه الله – يقول: الاســتغناء عــن الناس بطلب – يعني العمــل – أعجب إلينا من الجلوس والانتظار مما في أيدي الناس .

وأخبرني محمد بن علي ثنا صالح أنه سأل أباه – رحمه الله – عن التوكـــل فقـــال:
" الـــتوكل حسن ، ولكن ينبغي للرجل أن لا يكون عيالا على الناس ، ينبغي أن يعمل حتى
يغني نفسه وعياله ولا يترك العمل .

قــال: وســئل أبي – رحمه الله – وأنا شاهد عن قوم لا يعملون، ويقولون: نحن متوكلون فقال: هؤلاء مبتدعــة (٣).

نفهم من النصوص السابقة أن الإمام أحمد - رحمه الله - كان على منهج السلف الصالح في شأن الزهد ، وأنه يخالف ما ذهب إليه بعض الصوفية المتقدمين في مفهوم الزهد ، حيث اتجه بعضهم اتجاها يكون الفقر مطلبا أساسيا فيه مع تجويع البطن وتعرية الجسد . كما يقول أبو يزيد البسطامي : " نلت هذه المعرفة ببطن جائع وحسد عار " (3) ، أو كما يقول

<sup>(</sup>١) ذكره السيوطي في " الــــدرر المنتثرة في الأحاديث المشتهرة " (١٥٧) والعجلوني في كشف الخفا ٣١٢/٢، ووقـــال الســـيوطي في الدرر: رواه أحمد عن بعض أصحابه مرفوعا بلفظ: " إنك لا تدع شيئا اتقاء الله إلا أعطاه خيرا منه...".

<sup>(</sup>٢) طبقات الحنابلة ٢٣٩/٢.

<sup>(</sup>٣) المسائل والرسائل المروية عن الإمام أحمد بن حنبل في العقيدة ، للدكتور عبد الإله الأحمدي ٢٣٨/٢ .

<sup>(</sup>٤) انظر: قوت القلوب ١٦٨/٢ ، وطبقات الصوفية ص ٧٤ .



أحدهم: " أحب للمبتدئ أن لا يشغل قلبه بالتكسب وإلا تغير حاله " (١) . ونقلوا عن سيد الطائفة قوله: " الزهد هو تخلي الأيدي عن الأملاك " (٢) .

وهـذه الظاهـرة ليست بغريبة على بعض الصوفية المتقدمين حيث سحل لنا التاريخ كثيرا من حكاياتهم وكانوا من ذوي الأموال فتخلوا عنها ، ثم أحذوا في السياحة (٣) .

" ويقولُ سهل بن عبد الله : خمسة أشياء من حوهر النفس : فقير يظهر الغنى ، وحائع يظهر الشبع ، ومحزون يظهر الفرح ، ورجل بينه وبين رجل عداوة يظهر له المحبة ، ورجل يصوم النهار ويقوم الليل ولا يظهر ضعفا (٤) .

ويقول بشر بن الحارث: أفضل المقامات اعتقاد الصبر على الفقر إلى القبر. ويقول ذوالنون المصري: علامة سخط الله على العبد حوفه من الفقر " (°).

ولا شك أن اعتبار الفقر أساسا يبني عليه المرء دينه مخالف لتعاليم الرسول الله الذي كان يقول: (( اللهم إني أعوذ بك من الفقر )) (٦) .

هــــذا إذا لم يكن الهدف من الفقر عندهم الافتقار ، وإنما اللجوء إلى الله على ، وعدم التســخط على القدر في حالة العدم ، فهذا لا يتنافى مع الدين ، وخاصة أن رسول الله التســخط على القدر في حالة العدم ، فهذا لا يتنافى مع الدين ، وخاصة أن رسول الله التســخط على القدر في حالة العدم ، فهذا لا يتنافى مع الدين ، وخاصة أن رسول الله التسلكين » (\* اللهم أحييني مسكينا ، وأمتني مسكينا ، واحشرني في زمرة المساكين » (\*)

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> قوت القلوب ۱٦٧/۱ .

<sup>(</sup>۲) اللمع للطوسي أص ٧٢ .

<sup>(</sup>٣) انظر : تاريخ بغٰداد ٢٢١/٧ ، وسير أعلام النبلاء ٢٣١/١٥ .

<sup>(</sup>١) الرسالة القشيرية ص ٢٧٤.

<sup>( ° )</sup> المصدر نفسه .

۳۱٤ سبق تخريجه في ص ۳۱٤.

<sup>( &</sup>lt;sup>۷)</sup> أخرجه البيهقي في كتاب قسم الصدقات ، باب ما يستدل به على أن الفقير أمس حاجة من المسكين ١٢/٧ وأوره الألباني في سلسلة الأحاديث الصحيحة ( ح ٣٠٨ ) .



### ٣- العسلسم

روى الإمام أحمد في مسنده عن عبد الله بن عمر قال: ((كان النبي الله يتعوذ من علم لا ينفع ، ومن دعاء لا يسمع ، ومن قلب لا يخشع ، ونفس لا تشبع ) (١) والعلم لا بد أن يكون مقرونا بالعمل .

وقال الإمام أحمد بن حنبل: " الناس أحوج إلى العلم منهم إلى الطعام والشراب، لأن الطعام والشراب، في كل لأن الطعام والشراب يحتاج إليه في اليوم مرة أو مرتين، والعلم يحتاج إليه في كل وقت " (٢).

إذا كان من الصوفية من ذم العلماء ورأى أن الاشتغال بالعلم بطالة ، وأن منهم من تشاغل بالعلم وكتابته ، ولهى عن طلب العلم الظاهر - كما يقولون - فإن الإمام أحمد رأى غير ذلك حيث كان مهتما بالعلم ، وقام بتعلمه وتعليمه .

قال ابن الجوزي مبينا موقف الإمام أحمد من العلم وطلبه ونشره والعمل به ، ومستشهدا بحديث رسول الله على وبأعمال أصحابه الكرام:

وقد قال الرسول على: "بلغوا عني ولو آية " " وقال : "نضر الله امرأ سمع مقالتي فوعاها فأداها كما سمعها .. " (أ) وتأدية الحديث كما يسمع لا يكاد يحصل إلا من الكتابة لأن الحفظ حوان ، وقد كان أحمد بن حنبل الله يحدث فيقال له : أمله علينا ؟ فيقول : لا بل من الكتاب .

وقال علي بن المديني: أمرني سيدي أحمد بن حنبل أن لا أحدث إلا من الكتاب، فالمات الصحابة قد روت السنة وتلقها التابعون، وسافر المحدثون، وقطعوا شرق الأرض وغريما لتحصيل كلمة من ههنا وكلمة من هنا، وصححوا ما صح، وزيفوا ما لم

<sup>(</sup>١) أخرجه الإمام أحمد في المسند ٢/٧٢، ١٩٨، ٣٤٠، ٣٦٥، ٣٦٥، ٢٨٣/٣ .

 <sup>(</sup>۲) مفتاح دار السعادة (۸۱/۱)

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في الأنبياء ، باب ما ذكر عن بني إسرائيل ٢٧٥/٣ (ح٣٢٧٤) .

<sup>(</sup> ٤) أخرجه الإمام أحمد في المسندا /٤٣٧ .



يصبح ، وجرحوا الرواة وعدلوا وهذبوا السنن وصنفوا ، ثم من يغسل ذلك فيضيع التعب ، ولا يعرف حكم الله في حادثة ، فما عوندت الشريعة بمثل هذا (١).

فه للشريعة من الشرائع قبلنا إسناد إلى نبيهم ، وإنما هذه حصيصة لهذه الأمة ، وقد روينا عن الإمام أحمد بن حنبل مع كونه طاف الشرق والغرب في طلب الحديث! إنه قال لابنه : ما كتبت عن فلان ؟ فذكر له أن النبي كان يخرج يوم العيد من طريق ويرجع من أحرى ، فقال الإمام أحمد بن حنبل : إن لله سنة من سنن رسول الله لله لم تبلغني وهذا قوله مع إكثاره وجمعه فكيف بمن لم يكتب ؟ وإذا كتب غسل أفترى إذا غسلت الكتب ودفنت على ما يعتمد في الفتاوى والحوادث على فلان الزاهد ، أو فلان الصوفي ، أو على الخواطر فيما يقع لها نعوذ بالله من الضلال بعد الهدى (٢) .

كما ذكر ابن الجوزي حادثة تبين إنكار بعض الصوفية على الاشتغال بالعلم فقال : بلغني عن أبي سعيد الكندي قال : كنت أنزل رباط الصوفية ، وأطلب الحديث في حفية بحيث لا يعلمون فسقطت الدواة يوما من كمي فقال لي بعض الصوفية : استر عورتك .

وذكر أن الحسين بن أحمد الصفار : كان بيده محبرة فقال لـــه الشبلي : غيب سوادك عني يكفيني سواد قلبي .

ثم عقب ابن الجوزي فقال: من أكبر المعاندة لله ﷺ الصد عن سبيل الله ، وأوضح سبيل الله على الله وبيان لأحكام الله وشرعه ، وإيضاح لما يحبه ويكرهه ، فالمنع منه معاداة لله ولشرعه ..

ثم روى بسنده إلى أبي عبد الله بن حفيف الذي يقول: "اشتغلوا بتعلم العلم ولا يغرنكم كلام الصوفية فإني كنت أخبئ محبرتي في حيب مرقعتي والكاغد في حزة سراويلي ، وكنت أذهب خفية إلى أهل العلم فإذا علموا بي خاصموني ، وقالوا لا تفلح ثم احتاجوا إلي بعد ذلك ، وقد كان الإمام أحمد بن حنبل يرى المحابر بأيدي طلبة العلم فيقول : هنده سرج الإسلام ، وكان هو يحمل المحبرة على كبر سنه فقال له رحل ؟ إلى متى يا أبا عبد الله ؟ فقال : المحبرة إلى المقبرة ، وقال في قوله على : "لا تزال طائفة من أمتي منصورين

<sup>.</sup> TAY m m m m m m m m m

<sup>(</sup>۲) نفسیه ص ۳۹۸



لا يضرهم من خذلهم حتى تقوم الساعة "، فقال أحمد بن حنبل: إن لم يكونوا أصحاب الحديث فلا أدري من هم ؟ " (١) .

### 3- التوبـة

قال أبو محمد (٢) رزق الله بن عبد الوهاب بن عبد العزيز التميمي – رحمه الله – : الله يقول أجمد بن حنبل – رحمه الله – : إن التوبة واحبة من الذنوب ، وإنها تمحو ما سلف إذا قارنا الإخلاص ، وهو الندم على ما فات ، وترك المطال ، والعزم على عدم العسودة ، وإن البارئ لا يجب عليه قبولها لأنه لا يجب عليه شيء ، وإنما يتفضل على عبده بذلك إحسانا من ، ويتلو ﴿ إِلاَّ مَن تَابَ وَآمَنَ وَعَملَ عَملاً صَالحًا فَأُولَئكَ يُبدِّلُ الله سَيّاتِهِمْ حَسَنَات ﴾ (٢) ويأمر بالتوبة في كل حال ، ويدعو إليها النساء والرجال من المكلفين ويقول : هي واحبة على الأعيان ، ويتلو : ﴿ وَتُوبُوا إِلَى الله جَميعًا أَيُّهَا الْمُؤْمِنُونَ لَعَلَمُ مُنُونَ اللهُ عَملًا وَعَظم الجرمَ على من تركها ، وقصال : ﴿ وَلَيْسَتِ التَّوْبِ اللهِ يَعْمَلُونَ السَّيِّعَاتِ حَتَّى إِذَا حَضَرَ أَحَدَهُمُ الْمَوْتُ قَالَ فَقَالَ : ﴿ وَلَيْسَتِ التَّوْبِ اللهِ اللهُ يَعْمَلُونَ السَّيِّعَاتِ حَتَّى إِذَا حَضَرَ أَحَدَهُمُ الْمَوْتُ قَالَ إِنِي تُبْتُ الآنَ ﴾ (٥) .

ويحث الأمة على وحوب المبادرة بالتوبة ، ويروي عن النبي ﷺ أنه قال : (( إنه ليغان على قلبي لأتوب إلى الله في اليوم سبعين مرة )) (١) اا (٧) .

ثم يقـول الإمـام أحمد: " من ترك التوبة وجبت عليه التوبة ، لأنه ترك واجبا فهو كـراكب الذنب ، وكان يذهب إلى أن قبولها ليس بواجب على البارئ ، وإنما هو تفضل منه، وترغيب لعباده و لأن الواجب ما ألزمه ملزم ، وليس له سبحانه ملزم .

وكان يجوز التوبة من بعض الذنوب ، حذرا من تنفير المكلف الذي لا يستطيع ترك جميع ما تعود قال الله في قطاع الطريق ﴿ إِلاَّ الَّذِينَ تَابُوا مِن قَبْلِ أَن تَقْدِرُوا عَلَيْهِمْ فَاعْلَمُوا

<sup>(</sup>۱) تلبيس إبليس ص ٤٠٠ .

<sup>(</sup>٢) قال غنه الذهبي: الشيخ الإمام ، المعمر ، الواعظ رئيس الحنابلة (ت ٤٨٨هـ) انظر: سير أعلام ١٠٩/١٨ و٢٠

<sup>(</sup>٣) سورة الفرقان ، الآية (٧٠) .

<sup>( &</sup>lt;sup>ئ )</sup> سورة النور ، الآية ( ٣١ ) .

<sup>(</sup> ٥ ) سورة النساء ، الآية ( ١٨ ) .

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في الذكر ، باب استحباب الاستغفار والاستكثار منه ٢٠٧٥/٤ (ح٢٧٠٢) .

۲۲۸ – ۲۲۷/۲ طبقات الحنابلة ۲۲۷/۲ مليقات الحنابلة ۲۲۸ .



أَنَّ الله عَفُــورٌ رَحِيمٌ ﴾ (١) و لم يشترط في ذلك توبتهم من جميع ذنوبهم ، وكان يجوز توبة من تاب ونقض ، وكان يجوز توبة من تاب ونقض فهو مؤاخذ بما يأتي إلا أن يعفو الله عنه .

والتوبة عنده: الندم على ما مضى ، والعزم على ترك فعل مثله ، فإن كان عجز عن المــــثل كفاه الندم على ما مضى ، فقال النبي على : ((الندم توبة)) (٢) ويجب عليه تجديد الندم عند تجدد ذكر ما احترم ، لأن الأنس بذكر الذنب وتسهيل العبارة به دليل على عدم التألم، وذلك إصرار فلذلك وحب تجديد الندم " (٣).

وقال ابن مفلح: في سرد التوبة من البدعة المفسقة والمكفرة أن من تاب من بدعة مفسقة أو مفكرة صح إن اعترف بها وإلا فلا ، فالتوبة من البدعة لا بد من الاعتراف بها والسرجوع عنها كما "قال أحمد في رواية المروذي في الرجل يشهد عليه بالبدعة فيححد ليست له توبة ، إنما التوبة لمن اعترف ، فأما من جحد فلا توبة له " .

وقــال في روايــة المروذي : وإذا تاب المبتدع يؤحل سنة حتى تصح توبته ، واحتج بحديث إبراهيم التيمي أن القوم تاركوه في صبيغ بعد سنة ، فقال : حالســوه وكونوا على حــذر " (٤) .

وقال القاضي أبو الحسين بعد أن ذكر هذه الرواية وغيرها: فظاهر هذه الألفاظ قسبول توبته منها بعد الاعتراف والمجانبة لمن كان يقارفه ومضي سنة ، ثم ذكر رواية ثانية: ألها لا تقبل ، واختارها ابن شاقلا ، واختج لا ختياره بقوله في : ( من سن سنة سيئة كان عليه وزرها ووزر من عمل بها إلى يوم القيامة ) ، وروى أبو حفص العكبري بإسناده عن أنس مرفوعا : (( إن الله هي احتجر التوبة عن كل صاحب بدعة )) (۱) اا (۷) .

 <sup>(</sup>١) سورة المائدة ، ألآية ( ٣٤ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد في المسند ٣٧٦/١ ، ٣٢٣ ، ٤٢٣ ، وابن ماجة (٤٢٥٣) ، وصححه ابن حبان برقم (٦١٢) ، وقــال البوصيري في مصباح الزجاجة ٢٧٠ هذا إسناد صحيح ورجاله ثقات .

<sup>(</sup>٣) طبقات الحنابلة ٢٢٨/٢ .

 <sup>(</sup>١٣٧/١ الآداب الشرعية ١٣٧/١ .

<sup>(</sup>٥) أخرجه مسلم في كتاب الزكاة ، باب الحث على الصدقة ٢/٥٠٧ (ح١٠١٧) ، وابن حبان (٣٣٠٨) .

<sup>(1)</sup> أخرجه أبو الشيخ في تاريخ أصبهان (٧٥٣) ، والبيهقي في شعب الإيمان (٩٤٥٧) من طريق هارون بن موسى الفروي ، عن أبي ضمرة أنس ين عياض ، عن حميد ، عن أنس . وأنس بن عياض ذكروا في ترجمته أنه كان أحمق يدفع كتبه إلى الناس ، وليس له رواية عن حميد أصلا غير هذا الحديث .

<sup>( &</sup>lt;sup>v )</sup> الآداب الشرعية ١٣٨/١ .



ولكن عقب شيخ الإسلام ابن تيمية فيقول: "وهذا القول الجامع للمغفرة لكل ذنب للتائب منه كما دل عليه القرآن والحديث هو الصواب عند جماهير أهل العلم، وإن كان من الناس من استثنى بعض الذنوب كقول بعضهم إن توبة الداعية إلى البدع لا تقبل باطنا للحديث الإسرائيلي الذي فيه: " فكيف من أضللت؟ "وهذا غلط ؛ فإن الله قد بين في كتابه وسنة رسوله الله أنه يتوب على أئمة الكفر الذين هم أعظم من أئمة البدع " (١).

فتعليق الغفران على الاستغفار دل على اعتباره ، والمراد أنه استغفر من ذنوبه توبة ، وإلا فالاستغفار بلا توبة لا يوجب الغفران ، وقد سماه ذوالنون المصري بتوبة الكذابين (٣) .

وقــبول الــتوبة مفــتوح إلى طلوع الشمس من مغربها ، وقد روى الإمام أحمد من حديث أبي موسى الأشعري الله : (( إن الله يبسط يده بالليل ليتوب مسيء النهار ، ويبسط يده بالنهار ليتوب مسيء الليل حتى تطلع الشمس من مغربها )) (٤) .

كما أخرج الإمام أحمد أيضا عن صفوان بن عسال مرفوعا: ((باب من قبل المغرب مسيرة عرضه أربعون أو سبعون سنة ، حلق الله رهجي يوم خلق السماوات والأرض مفتوحا للتوبة لا يغلق حتى تطلع الشمس منه () (°).

وأخرج الإمام مسلم وغيره عن أبي هريرة هم مرفوعا: ( من تاب قبل أن تطلع الشمس من مغربها. تاب الله عليه (٢) .

<sup>(</sup> ۱ ) المرجع السابق .

<sup>( &</sup>lt;sup>۲)</sup> أخرجه الترمذي في أبواب الدعوات ، بــاب فضل التوبة والاستعفار ٥٠٩/٥ . وأورده الألباني في صحيح سنن الترمذي ١٧٦/٣ ( ٢٨٠٥ ) .

<sup>(&</sup>lt;sup>٣)</sup> الآداب الشرعية (<sup>١</sup>) ال

<sup>(</sup>١٤) أخرجه مسلم في كتاب التوبة ٢١١٣/٤ (٢٧٥٩).

<sup>( ° )</sup> أخرجه أحمد في المسند ٢٤٠/٤ ، والترمذي (٣٥٣٥) وقال : هذا حديث حسن صحيح .

<sup>(</sup>٦) أحرجه مسلم في كتاب الذكر والدعاء ٢٠٧٦/٤ (٢٧٠٣).



# ٥- التوكل على الله تعالى

قال عبد الله بن أحمد بن حنبل: سألت أبي عن قوم يقولون: نتكل على الله ولا نكتسب ؟ قال أبي: ينبغي للناس كلهم أن يتوكلوا على الله ولكن يعودون على أنفسهم بالكسب ، قال الله تبارك وتعالى: ﴿ فَاسْعُوا إِلَى ذِكْرِ اللهِ وَذَرُوا الْبَيْعَ ﴾ (١) فهذا قد علم أفسم يكتسبون ويعملون ، وقال النبي ﷺ: (( من عال ابنتين أو ثلاثة فله الجنة )) (٢) يعني من قال بخلاف هذا ، فهذا قول إنسان أحمق " (٣) .

قال أبو بكر الخلال: أخبرني إبراهيم بن الخليل أن أحمد بن نصر أبا حامد حدثهم أن أبا عبد الله قد سأله رجل: أيخرج إلى مكة متوكلا لا يحمل معه شيئا ؟ فقال: لا يعجبني فمن أين يباكل ؟ قال: يتوكل فيعطيه الناس، قال: فإذا لم يعطوه، أليس يستشرف لهم حتى يعطوه ؟ لا يعجبني هذا، لم يبلغني أن أحدا من أصحاب رسول الله الله والتابعين فعل هذا، ولكن يعمل ويطلب ويتحرى .. (3).

وقال أبو بكر الخلال أيضا : أخبرنا عبد الله بن أحمد قال : سمعت أبي – رحمه الله – يقول : الاستغناء عن الناس بطلب – يعني العمل – أعجب إلينا من الجلوس والانتظار ما في أيدي الناس .

وأخبرني محمد بن علي ثنا صالح أنه سأل أباه – رحمه الله – عن التوكل فقال: " التوكل حسن ، ولكن ينبغي للرجل أن لا يكون عيالا على الناس ، ينبغي أن يعمل حتى يغنى نفسه وعياله ولا يترك العمل .

قــال: وســئل أبي – رحمه الله – وأنا شاهد عن قوم لا يعملون، ويقولون: نحن متوكلون، فقال: هؤلاء مبتدعــة " (°).

 <sup>(</sup>١) سورة الجمعة ، الآية (٩) .

<sup>( &</sup>lt;sup>۲ )</sup> أخرجه أحمد في المسند ۲/۳ .

<sup>(</sup>٣) مسائل عبد الله بن أحمد ص ٤٤٨ .

<sup>(</sup>٤) المسائل والرسائل المروية عن الإمام أحمد ٢٣٢/٢.

<sup>(°)</sup> نفسه ۲۳۸/۲ .



يَّــوْمِ الْجُمُعَةِ فَاسْعَوا إِلَى ذِكْرِ اللهِ وَذَرُوا الْبَيْعَ ﴾ (١) . ثم قال : إذا قال لا أعمل وجيء إليه بشيء قد عمل واكتسب لأي شيء يقبله من غيره .

وقال الخلال أخبرنا المروذي قال: سألت أبا عبد الله عن رجل جلس في بيته وقال: أحسلس وأصبر وأقعد في البيت ولا أطلع على ذلك أحدا فقال: لو خرج فاحترف كان أحب إلي ، فإذا جلس خفت أن يخرجه جلوسه إلى غير هذا ، قلت: إلى أي شيء يخرجه ؟ قال: يخرجه إلى أن يكون يتوقع أن يرسل إليه (٢).

وقال أيضا : حدثنا أبو بكر المروذي قال : سمعت رحلاً يقول لأبي عبد الله أحمد بن حنبل إني في كفاية ، قال : الزم السوق تصل به الرحم وتعود به على عيالك ، وقال لرحل آحـر : اعمل وتصدق بالفضل على قرابتك ، وقال أحمد بن حنبل قد أمرتهم ، يعني أولاده أن يختلفوا إلى السوق وأن يتعرضوا للتحارة " (٣) .

من خلل النصوص السابقة نرى أن الإمام أحمد كان على مذهب أهل الحق من سلف هذه الأمة ، حيث فهم معنى التوكل بمفهومه الصحيح الإيجابي ، وهو الأخذ بالأسباب ، ثم الاعتماد على الله على أساس الفهم الصحيح لكتاب الله على وسنة رسوله .

فكان الإمام أحمد يخالف ما عليه بعض الصوفية في مفهوم التوكل ، حيث فهم بعضهم بأن التوكل هو خلع الأسباب وقطعها كما أشار إلى ذلك ذوالنون المصري (٤) . أو أن يكون العبد بين يدي الله عجل كالميت بين يدي الغاسل ، يقلبه كيف يشاء ، لا يكون لحسب حركة ولا تدبير (٥) ، حتى أدى بهم هذا المفهوم الخاطئ إلى ترك العمل والتكسب وترك الاحتراز ، وعدم حمل الزاد ... الخ .

وقال ابن الجوزي منتقدا هذا المفهوم ومستدلا بقول الإمام أحمد فيقول: "وقد لُبِّس على قوم يدعون التوكل فخرجوا بلا زاد وظنوا أن هذا هو التوكل وهم على غاية الخطأ، قال رجل للإمام أحمد الله أريد أن أخرج إلى مكة من غير زاد، فقال له أحمد : فاحرج

<sup>(</sup>۱) سورة الجمعة ، الآية ( ۹ ) .

<sup>.</sup> TEV m july m m m m m m

<sup>.</sup>  $^{(r)}$  المرجع نفسه ص  $^{(r)}$ 

<sup>(</sup>٤) انظر: الغنية للجيلاني ٢٠٨/٢ ، ومدارج السالكين ١١٦/٢ .

<sup>(</sup>٥) انظر: الرسالة القشيرية ص ١٦٣، ومدارج السالكين ١٢١/٢ - ١٢٢ .



في غيير قافيلة ، قال : لا إلا معهم ، قيال : فعلى حراب الناس توكلت ؟ فنسأل الله أن يوفقنا " (١) .

قال شيخ الإسلام ابن تيمية: "وزعم طائفة أن من تمام التوكل أن لا يحمل الزاد، وقد رد الأكابر هذا القول، كما رد الحارث المحاسبي في "كتاب التوكل" وحكاه عن شقيق البلخي، وبالغ في الرد على من قال بذلك، ولكن من الحجج عليهم ما تبين به غلطهم وألهم غالطون في معرفة حقيقة التوكل، عاصون لله بما يتركون من طاعته.

وقد حكى لأحمد بن حنبل أن بعض الغلاة الجهال بحقيقة التوكل كان إذا وضع له الطعام لا يمد يده حتى يوضع في فيه ، وإذا وضع يطبق فمه حتى يفتحوه ويدخلوا فيه الطعام فأنكر ذلك أشد الإنكار ، ومن هؤلاء من حرم المكاسب .

وهــذا وأمــثاله مــن قلة العلم بسنة الله في حلقه وأمره ، فإن الله حلق المحلوقات بأسباب ، وشرع للعباد أسبابا ينالون بها معرفته ورحمته وثوابه في الدنيا والآحرة ، فمن ظن أنــه بمجــرد توكله مع تركه ما أمره الله به من الأسباب يحصل مطلوبه ، وأن المطالب لا يتوقف على الأسباب التي جعل الله أسبابا لها فهو غالط ، فالله في وإن كان قد ضمن العبد رزقه ، وهو لا بد أن يرزقه ما عُمّر ، فهذا لا يمنع أن يكون ذلك الرزق المضمون له أسباب يحصل من فعل العبد وغير فعله " (٢) .

وأضاف شيخ الإسلام قائلا: "وأما قول القائل: إن الأنبياء والأولياء لم يطلبوا رزقا في المركذلك ؛ بل عامة الأنبياء كانوا يفعلون أسبابا يحصل بها الرزق ، كما قال نبينا محمد في الحديث الذي رواه أحمد في المسند عن ابن عمر عن النبي في أنه قال: (( بعثت بالسيف بين يدي الساعة حتى يعبد الله وحده ، وجعل رزقي تحت ظل رمحي ، وجعل الذل والصغار على من حالف أمري ، ومن تشبه بقوم فهو منهم (( ") " ( أ) " ( أ) ).

ولهـذا قال الإمام أحمد لرحل حلس في بيته أو في مسجده ، لا يعمل شيئا حتى يأتيه رزقـه بـأن هذا رجل جهل العلم ، واستدل بالحديث السابق ، والحديث الذي ذكر الطير

<sup>(</sup>۱) تلبيس إبليس ص ۱۷۸ – ۱۷۹

<sup>( &</sup>lt;sup>۲)</sup> قاعدة في الرد على الغزالي في التوكل ، لشيخ الإسلام بن تيمية ، تحقيق علي بن عبد العزيز الشبل ، ط ۱ الرياض ( دار الصميعي ٤١٦هـ) ص ١٥٥- ١٥٦ .

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد في المسند ٥٠/٢ .

<sup>( &</sup>lt;sup>٤)</sup> قاعدة في الرد على الغزالي في التوكل ص ١٦٥ .



ثم قــال : قــال تعالى : ﴿ وَآخَرُونَ يَضْرِبُونَ فِي الْأَرْضِ يَبْتَغُونَ مِن فَضْلِ اللهِ ﴾ (٢) وقال : ﴿ لَيْسَ عَلَيْكُمْ حُنَاحٌ أَن تَبْتَغُوا فَضْلاً مِن رَّبِّكُمْ ﴾ (٣) وكان أصحاب رسول الله ﷺ يتجرون في البر والبحر ، ويعملون في نخيلهم ولنا القدوة بهم (١) .

### ٦- الورع

قــال أبــو بكــر المروذي : سمعت أبا عبد الله أحمد بن حنبل الله - وذكر أخلاق الورعــين - فقال : أسأل الله أن لا يمقتنا ، أين نحن من هؤلاء ؟ وحينما سئل : هل للورع حد يعرف ؟ فتبسم وقال : ما أعرفه (°) . وهذا دليل على عظيم مترلة الورع عنده .

فقد كان - رحمه الله - لا يريد تعريف الورع بحده - تورعا منه - وإنما عرفه بأصحابه ، اتضح ذلك من خلال كتابه الورع ، الذي تحدث فيه عن عدد من الأعلام الورعين (٦) .

وقال المروذي: " سألت أبا عبد الله عن الرجل يكون معه ثلاثة دراهم ، منها درهم حسرام لا يعرفه ؟ قال: لا يأكل منه شيئا حتى يعرفه ، واحتج أبو عبد الله بحديث عدي بن حاتم أنه سأل النبي فقال: إني أرسل كلبي فأحد معه كلبا آخر ، فقال: (لا تأكل حتى تعلم أن كلبك هو الذي أمسك عليك )) (٧) ، قلت له : فإن كانت دراهم كثيرة ؟ فقال : إذا كانت ثلاثين أو نحوها وفيها درهم حرام أخرج الدرهم " (٨) .

<sup>( &</sup>lt;sup>1 )</sup> سبق تخریجه فی ص ۳۱۳ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> سورة المزمل ، الآية (۲۰) .

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة ، الآية (١٩٨) .

<sup>.</sup> TEV m july m m m m

<sup>(°)</sup> كتاب الورع للإمام أحمد بن حنبل ، تحقيق دكتور مصطفى محمد حسين الذهبي ، ط١ ( مكتبة نزار مصطفى البار ١٤١٨هـــ) ص ٢١ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> المصدر نفسه ص ۲۱ - ۳۱ .

۲۰۷/٤ أخرجه أحمد في المسند ۲۰۷/٤ .

<sup>&</sup>lt;sup>( ۸)</sup> كتاب الورع ص ٤٧ .



وذكر لأبي عبد الله عن بعض الناس أنه قال : إذا كان الشيء المستهلك مثل الدهن والزيت ، والذي لا يوصل إليه بعينه أعطي العوض ؟ قال : نعم هكذا هو ، وسمعت سفيان ابن عيينة يقول : لا يصيب العبد حقيقة الإيمان حتى يجعل بينه وبين الحرام حاجزا من الحلال ، وحتى يدع الإثم وما تشابه منه " (١) .

وسئل الإمام أحمد من أمر الورع فاحتج بحديث أبي بكر الصديق في القيء . عن قيس قيال : كان لأبي بكر في غلام ، فكان إذا جاء بغلته لم يأكل حتى يسأله ، قال : فنسي ليلة فأكل و لم يسأله ، ثم سأله فأحبره أنه من شيء يكرهه ، فأدخل يده في فيه فتقيأ حتى لم يترك شيئا (٢) .

وأبو عبد الله مناولة : عن محمد بن سيرين قال : لم أر أحدا استقاء من طعام غير أبي  $2 - \sqrt{3}$  له بطعام فأكل ، ثم قيل له : حاء به ابن النعيمان قال : فأطعمتموني كهانة ابن النعيمان ، ثم استقاء .. (7) .

قال أبو بكر المروذي مبينا أيضا موقف الإمام أحمد من الورع: قلت لأبي عبد الله: بعست ثوبا من رجل ، أعني أكره كلامه ومبايعته ، فقال: دعني حتى أنظر فيها ، فلما كان بعد سألته فقال: توق أن تبيعه ، قلت: فإن بعته وأنا لا أعلم ؟ قال: إن قدرت أن تسترد البيع فافعل ، قلت: فإن لم يمكني ، أ أتصدق بالثمن ؟ قال: أكره أن أحمل الناس على هذا في تذهب أموالهم ، قلت: فكيف أصنع ؟ قال: ما أدري ، أكره أن أتكلم فيها بشيء ، ولكن أقل ما هاهنا أن يتصدق بالربح ويتوقى مبايعتهم (٤) .

وجاءت أخت بشر الحافي - ذات يوم - إلى أحمد بن حنبل فقالت: إنا نغزل على سطوحنا فيتمر بنا مشاعل الظاهرية ، ويقع الشعاع علينا أ فيجوز لنا الغزل في شعاعها ؟ فقال أحمد: من أنت عافاك الله تعالى ؟ فقالت: أخت بشر الحافي ، فبكى أحمد وقال: من بيتكم يخرج الورع الصادق ، لا تغزلي في شعاعها (°) .

<sup>(</sup> ۱ ) المصدر السابق .

۲۰) حلية الأولياء ٢٥/١ .

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup> كتاب الورع ص ٦٧ .

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه ص ٣٥ .

<sup>(°)</sup> الرسالة القشيرية ص ١١١ .



ورهـن الإمام أحمد سطلا لـه عند بقال بمكة المكرمة حرسها الله تعالى ، فلما أراد فكاكـه أخرج البقال سطلين وقال : حذ أيهما لك ؟ فقال أحمد : أشكل علي سطلي فهو لك والدراهـم لك ، فقال البقال : سطلك هذا وأنا أردت أن أحربك ، فقال : لا آخذ ومضى ، وترك السطل عنده تورعا (۱) .

هذا الموقف من الإمام أحمد - رحمه الله - هو أيضا موقف بعض الصوفية المتقدمين، فهذا إبراهيم بن أدهم قال في الورع: بأنه ترك كل شبهة (7).

وقال يونس بن عبيد: الورع الخروج من كل شبهة ، ومحاسبة النفس في كل طرفة . والحيق أن الإميام أحميد – رحمه الله – كان من أورع الناس كما قال عنه الإمام الشافعي (٣) ، ويتجلى ذلك من خلال مواقفه وعباراته في كتابه الورع ، الذي تضمن لكثير من أحباره وتوجيهاته نحو الورع .

أما من حيث ورعه في الفقه فقد كان ذلك مضرب المثل ، فإنه إذا صحت لديه روايات متعددة عن الصحابة لم يحاول أن يرجح بينها ، بل أثبتها كلها ورويت عنه جميعها

<sup>(</sup>١) الرسالة القشيرية ص ١١٣.

<sup>(</sup>۲) المصدر نفسه ص ۱۱۰ .

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> انظر: تاریخ بغداد ۱۹/٤.

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمـــد في المسند٢٢٨/٤ ، قال الهيثمي في المجمع : رواه أحمد والطبراني وفي الصحيح طرف من أوله ورجاله ثقات ١٧٥/١- ١٧٦ .

<sup>( ° )</sup> كتاب الورع ص ٥٥ .

<sup>(</sup>٦) أحمد بن حنبل إمام أهل السنة ص ٢١١٠



من غير ترجيح ، وليس ذلك منه عجزا عن الترجيح ، وإنما كان يتورع أن يلتزم بقول أحد منهم أو عمله ، ويكون الحق والصواب مع آحر .

وكذلك كان ورعه في فتاواه ، فإن كان هناك من يجيب المستفتي فبها ونعمت ، ويكفي الحرج وإلا شدد في الاحتياط لدينه ، ورد الفتوى إلى ما قال الله ورسوله ، فإن لم يجد ردها إلى الصحابة رضي الله عنهم ، أو ردها إلى التابعين (١) .

# ٧- الخوف والرجاء

قال الإمام أحمد منتقدا الإنسان المقصر والمتواني في هذه الحياة ، ومبينا موقفه من الخوف والرجاء: " سبحانك ما أغفل هذا الخلق عما أمامهم ؛ الخائف مقصر ، والراجي متوان (٤) .

وبين المروذي حاله من الخوف والرجاء فقال: "سمعت الإمام أحمد يقول: الخوف منعني عن أكل الطعام فما أشتهيه، فإذا ذكرت الموت هان علي كل شيء ".

وقال إبراهيم الحربي: سمعت أحمد يقول: إن أحببت أن يدوم الله لك على ما تحب فدم له على ما يحب، والخير فيمن لا يرى لنفسه حيرا "(°).

وقال صالح بن أحمد: كان أبي إذا دعا له رجل يقول: الأعمال بخواتيمها ، وكنت أسمعه كثيرا يقول: اللهم سلم " (٦) .

وقال أبو بكر المروذي: " دخلت على أحمد يوما فقلت: كيف أصبحت ؟ فقال: كيف أصبح من ربع يطالبه بأداء الفرض ونبيه يطالبه بأداء السنة، والملكان يطالبانه

<sup>(</sup>۱) نفسه *ص* ۲۱۲ .

<sup>( &</sup>lt;sup>۲ )</sup> سورة الإسراء ، الآية ( ۵ ۷ ) .

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup> سورة السجدة ، الآية ( ١٦ ) .

<sup>(</sup> ٤ ) الآداب الشرعية ٣١/٢ .

<sup>( ° )</sup> المرجع نفسه .

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> مناقب الإمام أحمد ص ٢٨٣.



بتصــحيح العمــل ، ونفسه تطالبه بمواها ، وإبليس يطلبه بالفحشاء ، وملك الموت يطالبه بقبض روحه ، وعياله يطالبونه بالنفقــة " (١) .

ومع ذلك كان الإمام أحمد يقول: يجب أن يكون الخوف والرجاء من الله متوازيين في في في لم المؤمن فلا يطغى الخوف على الرجاء ، أو الرجاء على الخوف ، كما بين ذلك إستحاق بن إبراهيم بن هانئ فيقول: قال لي أبو عبد الله: ينبغي للمؤمن أن يكون رجاؤه وحوفه واحدا (٢) . وقال غيره عنه: فأيهما رجح صاحبه هلك .

وهـــذا الكـــلام موافق لما يقولــه أبو علي الروذباري الصوفي : " الخوف والرجاء كحــناحي الطائــر إذا استويا استوى الطائر وتم طيرانه ، وإذا نقص واحد منهما وقع فيه النقص ، وإذا ذهبا جميعا صار الطائر في حد الموت " (") .

ولكن في حال المرض ينبغي أن يكون رجاء المريض أكثر ، وقد قال الإمام أحمد لرجل: لوصححت ما خفت أحدا وقد قيل:

فما في الأرض أشجع من بريء ولا في الأرض أخوف من مريب.

# ٨- الجوع وترك الشهوة

الجوع كان من صفات المتصوفة ، وهو أحد أركان المجاهدة عندهم ، لذلك تدرجوا إلى اعتباد الجوع والإمساك عن الأكل ليجدوا ينابيع الحكمة فيه ، - حسب زعمهم وكثرت الحكايات عنهم في ذلك .

قيل: إن سهل بن عبد الله كان لا يأكل الطعام إلا خمسة عشر يوما .

وقال يحي بن معاذ: لو أن الجوع يباع في السوق لما كان ينبغي لطلاب الآخرة إذا دخلوا السوق أن يشتروا غيره (<sup>3)</sup> ، وقال أيضا: بأن الجوع نور والشبع نار ، والشهوة مثل الحطب الذي يتولد منه الاحتراق ، ولا تطفأ ناره حتى يحرق صاحبه (<sup>0)</sup> .

والجـوع الذي لدى المتصوفة لا يعجب به الإمام أحمد - رحمه الله - فقد قال ابن أبي يعـلى في ترجمة عقبة بن مكرم قال: - أي عقبة - سألت أبا عبد الله فقلت: هؤلاء

<sup>(</sup>١) مناقب الإمام أحمد ص ٢٨٤.

<sup>(</sup>٢) مسائل الإمام أحمد بن حنبل ، رواية إسحاق بن إبراهيم هاني ، ت زهير الشاوش ، المكتب الإسلامي٢ ١٧٨/٢

<sup>(</sup>r) الآداب الشرعية (r)

<sup>(</sup>٤) الرسالة القشيرية ص ١٤١.

<sup>(°)</sup> نفسه ص ۱٤۲ .



الذين يأكلون قليلا ويقللون مطعمهم فقال: ما يعجبني سمعت عبد الرحمن بن مهدي يقول: فعل قوم هكذا فقطعهم عن الفرض (١).

وقال أبو بكر المروزي: "قلت لأبي عبد الله ، أحمد بن حنبل فيه : إن أصحاب التقلل يقولون : ليس شيء أفضل من القلة والجوع ، وإذا عود الرحل نفسه ألا يأكل إلا في يومين أو ثلاثة أحر له ، وهو بمترلة من تعود صيام الدهر ؟ قال : إنما يجوز هذا لمن كان وحده ، فأما من كان معيلا فكيف يقوي ؟ " (٢)

وقال ابن الجوزي: "وقد قال أحمد بن حنبل: أكره التقلل من الطعام ، فإن أقواما فعلوه فعجزوا عن الفرائض "ثم علق ابن الجوزي على ذلك فيقول: "وهذا صحيح ، فإن المتقلل لا يرزال يتقلل إلى أن يعجز عن النوافل ثم الفرائض ، ثم يعجز عن مباشرة أهله وإعفافهم ، وعن بذل القوى في الكسب لهم ، وعن فعل حير قد كان يفعله ، ولا يهولنك ما تسمعه من الأحاديث ، التي تحث على الجوع ، فإن المراد بها إما الحث على الصوم ، وإما النهي عن مقاومة الشبع ، فأما تنقيص المطعم على الدوام فمؤثر في القوى فلا يجوز " (٢) .

لقد كان موقف الإمام أحمد موقفا صحيحا ، لأنه يوافق طبيعة البشر في هذه الدنيا ، ذلك أن ترك ما أحل الله ﷺ من طعام وشراب ونساء ليس مفتاحا للآخرة ولا طريقا إلى الفوز بما ، بل مفتاح ذلك هو الإخلاص في تحقيق العبودية لله وحده على هدي وبصيرة ، وطاعته فيما أمر به واجتناب ما نمى عنه ، والتقرب إليه بالنوافل وبما يحبه ويرضاه .

فترك ما أحله الله تعالى من الطيبات ليس فيه حنس عبادة أو تقرب إليه تعالى بل هو مسنهي عنه قال تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تُحَرِّمُوا طَيِّبَاتِ مَا أَحَلَّ اللهُ لَكُمْ وَلاَ تَعْتَدُوا إِنَّهُ لاَ يُحِبُّ اللهُ لَكُمْ وَلاَ تَعْتَدُوا إِنَّهُ لاَ يُحِبُّ اللهُ لَا يُحِبُّ الْمُعْتَدِينَ ﴾ (\*) وقال تعالى : ﴿ كُلُوا وَاشْرَبُوا وَلاَ تُسْرِفُوا إِنَّهُ لاَ يُحِبُّ اللهُ الَّذِينَ آمَنُوا اللهُ اللهِ الَّتِي أَخْرَجَ لِعبَادِهِ وَالطَّيِّبَاتِ مِنَ الرِّزْقِ قُلْ هِيَ لِلَّذِينَ آمَنُوا فِي النَّذِينَ آمَنُوا فِي اللهِ اللهِ اللهِ الَّذِينَ آمَنُوا لَهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>١) طبقات الحنابلة ٢٤٦/ ٢٤٧ ، وتلبيس إبليس ص ٢٦٦ .

۲۹ کتاب الورع ص ۲۹کتاب الورع ص ۲۹

<sup>(</sup>۳) صيد الخاطر ص ۳۸ .

<sup>( ؛ )</sup> سورة المائدة ، ( ۸۷ ) .

<sup>( °)</sup> سورة الأعراف ، الآيتان ( ٣١ – ٣٢ ) .



ويقول ابن الجوزي في معرض حديثه عن مسلك بعض الزهاد: ومن تلبيسه عليهم أنه يوهمهم أن الزهد ترك المباحات ، فمنهم من لا يزيد على حبز الشعير ، ومنهم من لا يذوق الفاكهة ، ومنهم من يقلل المطعم ، ويعذب نفسه ، وما هذه طريقة الرسول فله ولا طريقة أصحابه وأتباعهم ، وإنما يجوعون إذا لم يجدوا شيئا فإذا وحدوا أكلوا ، وقد كان رسول الله فله يأكل اللحم ويحبه ، ويأكل الدحاج ويحب الحلوى .. (١) .

ويقـــول ابـــن الجوزي في موضع آخر : " ونحن لا نأمر بالشبع إنما ننهى عن جوع يضعف القوة ويؤذي البدن ، وإذا ضعف البدن قلت العبادة " <sup>(٢)</sup> .

ومن المعروف أن الله ﷺ خلقنا في هذه الدنيا لعبادته وحده .

## ٩- النفور من الزواج

إن السنفور من الزواج مظهر من مظاهر التصوف ، وقد كان للإمام أحمد موقف من هذا الأمر ، كما قال المروذي : "سمعت أبا عبد الله يقول : ليس العزوبة من أمر الإسلام في شيء النبي في تزوج أربع عشرة ومات عن تسع ، ثم قال : لو كان بشر بن الحارث تزوج لكسان قد تم أمره كله ، لو ترك الناس النكاح لم يغزوا و لم يحجوا ، و لم يكن كذا و لم يكن كذا و لم يكن تسع ، ويمسي وما عندهم شيء ، ومات عن تسع ، وكان يختار النكاح ويحث عليه " (٢) .

وقال المروذي أيضا: سمعت أبا عبد الله يقول: لهى النبي على عن التبتل فمن رغب عن فعل النبي على فهو على غير الحق، ومن رغب عن فعل أصحاب النبي الله والمهاجرين والأنصار فليس هو من الدين في شيء، قال النبي على: "إني مكاثر بكم الأمم" ويعقوب في حزنه قد تزوج وولد له، والنبي على قال: "حبب إلي النساء" وأصحاب الرسول التوجوا. قلت: إلهم يقولون: قد ضاق عليهم الكسب من وجهه، فقال: إن النبي قل قد زوج على حاتم لمن ليس عنده شيء قلت: وعلى سورة، قال: ينبغي أن يتزوج الرجل، فإن كان عنده أنفق عليها، وإن لم يكن عنده صبر، قلت: أنتم تقولون لي: إن لم أحد ما أنف قاطلق وقع لي عمل، وكان مهرها ألف درهم وليس عندي شيء فضحك ثم قال:

<sup>(</sup>۱) تلبيس إبليس ص

۲٦٨ المرجع السابق ص ۲٦٨ .

<sup>( &</sup>lt;sup>۲)</sup> كتاب الورع لأبي بكر أحــمد بن محمد المروزي ، ت سمير بن أمين الزميري ط١ ، الرياض ( دار الصميعي ١٢٥ هــ) ص ١٢٥ .

تـزوج على خمسة دراهم ، ابن المسيب زوج ابنته على درهمين ، قلت : لا يرضى أهل بيتي أن أتـزوج عـلى خمسة دراهم ، قال : ها جئتني بأمر الدنيا فهذا شيء آخر ، قلت : إن إبراهـيم بن أدهم يحكى عنه أنه قال : لروعة صاحب عيال ، فما قدرت أن أتم الحديث ، إبراهـيم بن أدهم يوقـال : وقعنا في بنيات (۱) الطريق ، انظر عافاك الله ما كان عليه محمد وأصحابه " (۲) .

وذكر ابن الجوزي ذلك ثم قال: واعلم وفقك الله: أنه لو رفض الأسباب شخص يدعي التزهد وقال: لا آكل ولا أشرب ولا أقوم من الشمس في الحر، ولا أستدفئ من البرد كان عاصيا بالإجماع.

وكذلك لو قال وله عائلة: لا أكتسب ورزقهم على الله تعالى ، فأصابهم أذى كان آثما ، كما قال ﷺ: ( كفي بالمرء إثما أن يضيع من يقوت ) ( " ) .

وقال يوسف عبد الهادي: "لما ذكر قوله (إبراهيم بن أدهم) لأحمد في النكاح قال : وقعت في بنيات الطريق، ونقل أبو محمد الشعراني عن أحمد: كان إبراهيم بن أدهم يبيع ثيابه وينفقها على أصحابه، وكانت الدنيا أهون عليه من ذلك العدد " (٤) .

ولعل إنكار الإمام أحمد لإبراهيم بن أدهم بسبب ما أثر من أقواله بأنه ينفر عن الزواج ، وذلك حينما قيل له : لو تزوجت ؟ قال : لو أمكنني أن أطلق نفسي لفعلت (٥٠ . وقال أيضا : " إذا تزوج الفقير فمثله مثل رجل قد ركب السفينة فإذا ولد قد غرق " (٢٠ .

ونجـد مـن الصوفية في القرن الثالث الهجري قد سلكوا هذا المسلك ، حينما نفروا الناس عن الزواج بحجة الزهد في الدنيا ، ولعل ذلك راجع إلى سوء فهمهم للزهد .

 $<sup>^{(7)}</sup>$  المصدر السابق ص ۱۲۵ - ۱۲۹

<sup>( &</sup>lt;sup>٣</sup>) أخرجه أبو داود في الزكاة ، باب في صلة الرحم (ح١٦٩٢) والإمام أحمد في المسند ١٩٣، ١٦٠/٢ ، انظر صد ٦٠ .

<sup>( &</sup>lt;sup>1)</sup> كتاب بحر الدم فيمن تكلم فيه الإمام أحمد بمدح أو ذم ، ليوسف عبد الهادي ، تحقيق وتعليق الدكتور وصي الله بن محمد عباس ، ط١ الرياض ( دار الراية ١٤٠٩هـــ) ص ٨١ - ٨٢ .

<sup>(°)</sup> سير أعلام النبلاء ٣٩٧/٧ ، والبداية والنهاية ١٣٨/١٠ .

<sup>&</sup>lt;sup>(١)</sup> اللمع للطوسي ص ١٦٥ .



وهذا بشر بن الحارث لما قيل له: إن الناس يتكلمون فيك فقال: ما يقولون ؟ قيل: يقولون إنه تارك للسنة – يعني النكاح – فقال: قولوا لهم أنا مشغول بالفرض عن السنة، وكان يقول: لو كنت أعول دحاحة حفت أن أكون حلادا على الجسر " (١).

ولهذا ، لما قيل للإمام أحمد أن بشر بن الحارث قد مات ، قال : مات رحمه الله ، وما لله ، وما لله ، وما لله ، في هذه الأمة إلا عامر بن قيس فإن عامرا مات و لم يترك شيئا ، وهذا قد مات و لم يترك شيئا ، ثم قال : لو تزوج كان قد تم أمره (٢) .

وقال أبو سليمان الداراني: " ما رأيت أحدا من أصحابنا تزوج فثبت على مرتبته " وقال أيضا: " ثلاث من طلبهن فقد ركن إلى الدنيا من طلب معاشا، أو تزوج امرأة، أو كتب الحديث " (٣) .

أما سهل بن عبد الله التستري فيقول: " إياكم والاستمتاع بالنساء والميل إليهن فإن النساء مبعدات من الحكمة ، قريبات من الشيطان وهي مصايده وحظه من بني آدم ، فمن عطف على حظ الشيطان ، ومن حاد عنهن يئس منه ، وما مال الشيطان إلى أحد كميله إلى من استرق بالنساء ، وأن الشر معهن حيث كن ، فإذا رأيتم في وقتكم من قدركن إليهن فأيأسوا منه " (3) .

فمن خلل النصوص السابقة نرى أن فيها تنفيرا عن الزواج ، وأنه من مخالفات السرهد في هذه الحياة ، أو من الموانع عن الوصول إلى ولاية الله حسب زعمهم ، إلا أن الإمام أحمد – رحمه الله – كان له موقف صحيح من أمر النكاح حيث شجع وحث الناس على الزواج متبعا ذلك سنة رسول الله على وأصحابه الكرام ، وبين بأن التبتل وترك الزواج ليس من أمر الإسلام في شيء .

ولا شـك أن هـذا الموقـف موافق لما دل عليه الكتاب والسنة ، حيث أمر الله ﷺ بالـنكاح فقال تعالى : ﴿ فَا نَكِحُوا مَا طَابَ لَكُم مِنَ النِّسَاءِ مَثْنَى وَثُلاَثَ وَرُبَاعَ فَإِنْ خِفْتُمْ

<sup>(</sup>۱) عوارف المعارف ص ۱۰۵.

<sup>(</sup>۲) تاریخ بغداد ۷۳/۷ .

<sup>(</sup>r) عوارف المعارف ص ١٠٤ .

<sup>(</sup>٤) غيث المواهب العلية في شرح الحكم العطائية ٢٠٩/٢.



أَلاَّ تَعْدلُوا فَوَاحِدَةً أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ ذَلِكَ أَدْنَى أَلاَّ تَعُولُوا . وَآتُوا النِّسَاءَ صَدُقَاتِهِنَّ نِحْلَةً فَإِن طِبْنَ لَكُمْ عَن شَيْءٍ مِنْهُ نَفْسًا فَكُلُوهُ هَنِيئًا مَرِيئًا ﴾ (١) .

وبما أن النكاع من الأشياء التي أحلها الله ﷺ فهو من الطيبات ، وقد لهى الله ﷺ عن تحريم الطيبات في كتابه العزيز فقال : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تُحَرِّمُوا طَيِّبَاتِ مَا أَحَلَّ اللهُ لَكُمْ وَلاَ تَعْتَدُوا إِنَّ اللهَ لاَ يُحِبُّ الْمُعْتَدِينَ ﴾ (٢) .

ولقد حث الرسول على الزواج في أحاديث كثيرة ، كما ورد عن عائشة رضي الله على الزواج في أحاديث كثيرة ، كما ورد عن عائشة رضي الله على النبي على قال : ((النكاح سنتي فمن لم يعمل بسنتي فليس مني ، وتزوجوا فإني مكاثر بكم الأمم يوم القيامة ، ومن كان ذا طول فلينكح ومن لم يجد فعليه بالصوم فإن الصوم له وجاء)) (٢) .

وعــن أبي هريرة رفيه قال: ((ثلاثة حق على الله إعانتهم المجاهد في سبيل الله والناكح يريد أن يستعفف والمكاتب يريد الأداء)) (٤) .

وعن سعد بن أبي وقاص ﷺ أن النبي ﷺ قال : (( لم أومر بالرهبانية )) (٥) .

وهـذه الأحـاديث وغيرها تبين بأن النكاح من الأمور التي أمر بها الله الله ورسوله عمد الله المعد ورغب فيه الرسول الله المهميته وشرعيته ، ولهذا فكل من يدعو الناس إلى البعد عـن الزواج والتنفير عنه يعتبر محادا لله ولرسوله ، وهذا ما حصل لبعض المتصوفة قد وقع في هـذا المحظور فأصبح يدعو الناس إلى الهروب عن الزواج والبعد عنه مخالفين بذلك قول الله عن : ﴿ وَمَا اَتَاكُمُ الرَّسُولُ فَحُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانتَهُوا ﴾ (١) . وقوله تعالى : ﴿ وَمَا كَاللهُ وَرَسُولُهُ أَمْرًا أَن يَكُونَ لَهُمُ الْحِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ وَمَن يَعْص اللهَ وَرَسُولُهُ أَمْرًا أَن يَكُونَ لَهُمُ الْحِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ وَمَن يَعْص الله وَرَسُولُهُ أَمْرًا أَن يَكُونَ لَهُمُ الْحِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ وَمَن يَعْص الله وَرَسُولُهُ أَمْرًا أَن يَكُونَ لَهُمُ الْحِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ وَمَن يَعْص الله وَرَسُولُهُ أَمْرًا أَن يَكُونَ لَهُمُ الْحِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ وَمَن

<sup>(</sup>۱<sup>)</sup> سورة النساء ، الآيتان (۳- ٤) .

 $<sup>^{(7)}</sup>$  سورة المائدة ، الآية (  $^{(7)}$ 

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن ماجه في أبواب النكاح ٣٤٠/١ ، وأورده الألباني في صحيح سنن ابن ماجة (ح١٤٩٦ ) .

<sup>(</sup>١) أخرجه النسائي في النكاح ، باب معونة الله الناكح الذي يريد العفاف ٦١/٦

<sup>( °)</sup> أخرجه الإمام أحمد ٢٢٦/٦ ، والدارمي في النكاح ، باب النهي عن التبتل ١٣٢/٢ ، وابن حبان عن عائشة بلفظ : (( إن الرهبانية لم تكتب علينا )) ، الإحسان ١٠٦/١ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> سورة الحشر ، الآية (۷) .

<sup>( &</sup>lt;sup>۷ )</sup> سورة الأحزاب ، الآية ( ٣٦ ) .



ومعارضين أيضا قول نبي الرحمة ﷺ: (فإذا أمرتكم بشيء فحذوا منه ما استطعتم وإذا نهيتكم عن شيء فانتهوا) (١) .

وت أكيدا على موقف الإمام أحمد من موضوع ترك النكاح فقد روى - رحمه الله - في مسنده قائلا ثنا محمد بن جعفر ثنا شعبة عن حصين عن مجاهد عن عبد الله بن عمرو أنه تروج امرأة من قريش فكان لا يأتيها ، كان يشغله الصوم والصلاة ، فذكر ذلك للنبي في فذكر الحديث وفيه : ( إن لكل عمل شرة ولكل شرة فترة ، فمن كانت فترته إلى سني فقد أفلح ، ومن كانت فترته إلى غير ذلك فقد هلك ) (۲) .

وروى الإمام أحمد أيضا: ثنا يحي بن سعيد ثنا جرير عن منصور عن مجاهد قال: دخلت أنا ويحي بن جعدة على رجل من الأنصار عن أصحاب رسول الله على قال: ذكروا على مولاة لبني عبد المطلب فقالوا: إنما تقوم الليل وتصوم النهار، فقال رسول على: «لكني أنام وأصلي وأصوم وأفطر، فمن اقتدى بي فهو مني، ومن رغب عن سنتي فليس مني، إن لكل عمل شرة ثم فترة، فمن كانت فترته إلى بدعة فقد ضل، ومن كانت فترته إلى سنة فقد اهتدى » (٣). فهذان الحديثان ثابتان عن رسول الله على .

وثـبت في الصحيحين عن عائشة رضي الله عنها قالت : قال رسول الله (3) : (3) أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد(3) .

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن ماجه في المقدمة ، باب اتباع سنة رسول الله ﷺ ١/١ وأورده الألباني في صحيح ابن ماجه ١/١ .

 <sup>(</sup>۲) أخرجه الإمام أحمد في المسند ۱۸۸/۲.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الإمام أحمد في المسنده/٤٠٩ .

<sup>( &</sup>lt;sup>٤ )</sup> سبق تخريجه ۲۹۰



### • ١ - الخلوة والعزلة

قــال عبد الله بن أحمد بن حنبل: كان أبي أصبر الناس على الوحدة ، لم يره أحد إلا في مسجد ، أو حضور جنازة ، أو عيادة مريض ، وكان يكره المشي في الأسواق (١) .

وكـان الإمام أحمد يقول: أشتهي مالا يكون ، أشتهي مكانا لا يكون فيه أحد من الناس ، وكان يقول: رأيت الخلوة أروح لقلبي (٢) .

وقال أبو بكر المروذي: ذكرت لأبي عبد الله عبد الوهاب على أن يلتقيا فقال: أليس قد كره بعضهم اللقاء؟ وقال: يتزين لي وأتزين له، كفى بالعزلة علما، الفقيه الذي يخاف الله، وكان يرحمه الله يمنع من الدحول على الأمراء ويقول: الخلوة أنفع (٣).

وقد تحدث بعض الأعلام الصوفية في القرن الثالث الهجري عن ظاهرة الخلوة والعزلة فقال سهل بن عبد الله التستري: " لا تصح الخلوة إلا بأكل الحلال ، ولا يصح أكل الحلال إلا بأداء حق الله " (٤) .

وقال ذوالنون المصري: "لم أر شيئا أبعث على الإخلاص من الخلوة ، من أحب الخلوة فقد استمسك بعمود الإخلاص " (°).

أما أبو القاسم الجنيد فيقول: من أراد أن يسلم له دينه ، ويستريح بدنه وقلبه فليعتزل الناس ، فإن هذا زمان وحشة ، والعاقل من اختار فيه الوحدة .. " (٦) .

ومن خلال النصوص السابقة نرى أن الإمام أحمد وبعض الأعلام الصوفية المتقدمين يستحدثون عن الخلوة والعزلة ، بل ويفعلون ذلك لا عن قصد الوحدة والانفراد والعزلة عن مخالطة الخيلة ، ولا عن خلوة محدودة بالزمن كالخلوة الأربعينية ، – كما يفعلها بعض الصوفية – وإنما كانوا يؤثرون الوحدة والعزلة عن الناس اشتغالا بالعلم والتعبد ، وتفريغا للقلب ليشتغل بما هو أسمى من القيل والقال ، ولم تكن العزلة تقطعهم عن جمعة ولا جماعة

<sup>(</sup>١) مناقب الإمام أحمد ص ٢٧٩ .

<sup>(</sup>۲) المصدر نفسه ص ۲۸۰ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> نفسه ص ۲۸۱

<sup>( &</sup>lt;sup>۱)</sup> الرسالة القشيرية ص ١٠٣ .

<sup>(°)</sup> نفسه ص ۱۰۳

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> نفسه ص ۱۰۶ .



ولا عيادة مريض ولا شهود حنازة ولا قيام بحق ، وإنما هي عزلة عن الشر وأهله ومخالطة المتعطلين .

ولكن قد لبس إبليس على جماعة من المتصوفة ، فمنهم من اعتزل في حبل كالرهبان يسبيت وحده ، ويصبح وحده ففاتته الجمعة وصلاة الجماعة ومخالطة أهل العلم ، وفاته السبعي إلى المساحد والكسب الحلال ، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ، وهو مخالف لتعاليم ديننا الحنيف .

وقد بوب الإمام النووي في كتابه (رياض الصالحين) بابا في فضل الخلطة فقال: "
باب فضل الاختلاط بالناس وحضور جمعهم وجماعتهم ومشاهد الخير ومجالس الذكر معهم
وعيادة مريضهم، وحضور حنائزهم، ومواساة محتاجهم، وإرشاد حاهلهم وغير ذلك من
مصالحهم لمن قدر على الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وقمع نفسه عن الإيذاء وصبر
على الأذى " (۱).

ثم قال موضحا: " واعلم أن الاختلاط بالناس على الوجه الذي ذكرته هو المختار ، الله ي كان عليه رسول الله في ، وسائر الأنبياء صلوات الله وسلامه عليهم ، وكذلك الخلفاء الراشدون ومن بعدهم من الصحابة والتابعين ومن بعدهم من علماء المسلمين وأخيارهم ، وهو مذهب أكثر التابعين ومن بعدهم ، وبه قال الشافعي وأحمد وأكثر الفقهاء رضي الله عنهم أجمعين ، قال تعالى : ﴿ وَتَعَاوَنُوا عَلَى الْبِرِّ وَالتَّقُوكَ ﴾ (٢) والآيات في معنى ما ذكرته كثيرة معلومة " (٣) .

أما من السنة فيشهد له حديث ابن عمر الصحيح: ((المؤمن الذي يخالط الناس ويصبر على أذاهم أفضل أجرا من المؤمن الذي لا يخالط الناس ولا يصبر على أذاهم أفضل أجرا من المؤمن الذي لا يخالط الناس ولا يصبر على أذاهم أ

<sup>(</sup>١) رياض الصالحين للنووي ط ١٣ طبعة دار المأمون للتراث ص ٢٢٦٠

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة ، الآية (٢) .

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> رياض الصالحين ص ٢٢٦ .

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن ماجه في الفتن ، بـــاب الصبر على البلاء ٣٨٨/٢ ، وأحمد في المسند٢/٣٦، ٥/٥٣٥ . وأورده الألباني في صحيح سنن ابن ماجه ٢/٣٧٣ ( ٣٢٥٧ ) .



#### 11- السياحــة

قال إسحاق بن إبراهيم بن هانئ:

" سئل (أي الإمام أحمد) عن الرجل يسيح يتعبد أحب إليك أو المقام في الأمصار؟ قال: قال: مالسياحة من الإسلام في شيء ولا من فعل النبيين ولا الصالحين " (١).

أراد الإمـــام أحمـــد من هذه السياحة ، هي الظاهرة التي اتخذها بعض المتصوفة دينا وطريقا إلى ولاية الله .

ولا شك أن هذا الأمر لم يؤثر عن رسول الله هي ، ولا عن صحابته الكرام ، ومن تبعهم بإحسان لألهم كانوا على المسلك الصحيح ، مستمدين عقيدهم من النبع الصافي كتاب الله وسنة رسوله هي ، وليس في ترك الأهل والأولاد والأوطان ، والهيام في كل مكان نوع عبادة أو تقرب إلى الله تعالى ، إلا أن يكون سفر الإنسان وخروجه لغرض مشروع كطلب العلم النافع ، والدعوة إلى الله على هدى وبصيرة ، أو الرحلة إلى بيت الله الحرام لأداء مناسك الحج والعمرة ، فهذا أمر مطلوب ومشروع ، أو تكون السياحة والسير في الأرض للاعتبار بسنة الله في الأمم أو غير ذلك من الفوائد العلمية والعملية فهي مما أرشد في الأرض للاعتبار بسنة الله في الأمم أو غير ذلك من الفوائد العلمية والعملية فهي مما أرشد فانظُروا كيْف كَان عَاقِبَة اللهُ مِن قَالِهُمْ مُن اللهُ مَن الله مِن وَاق في الأرض فَينظُرُوا في الأرض فَينظُرُوا بي الأرض فَينظُرُوا في الأرض فَاتَحلَهُمُ اللهُ بنُ عَاقِبَة الله مِن وَاق في (٢) . وقال تعالى : ﴿ قُلْ سِيرُوا فِي الأَرْضِ فَاتَحلَهُمُ اللهُ بنُوا فِي الأَرْضِ فَاتَحلَهُمُ اللهُ فَانظُرُوا كَيْف بَدَأ الْخُلْق ثُمَّ اللهُ مِن وَاق في (٣) . وقال تعالى : ﴿ قُلْ سِيرُوا فِي الأَرْضِ فَاتَحلَهُمُ اللهُ فَانظُرُوا كَيْف بَدَأ الْخُلْق ثُمَّ الله مِن وَاق في (٣) . وقال تعالى : ﴿ قُلْ شَيْء قَدِيرٌ ﴾ (١٠) فانظُرُوا كَيْف بَدَأ الْخُلْق ثُمَّ الله يُنشئُ النَّشْأَة الآخِرَة إِنَّ الله عَلَى كُلُّ شَيْء قَدِيرٌ ﴾ (١٠) فانظُرُوا كَيْف بَدَأ الْخُلْق ثُمَّ اللهُ يُنشئُ النَّشْأَة الآخِرة إِنَّ الله عَلَى كُلُّ شَيْء قَدِيرٌ ﴾ (١٠)

وقد وافق شيخ الإسلام ابن تيمية على موقف الإمام أحمد من السياحة التي يعنيها بعض النساك حينما قال في فتاواه: " فأما الإعراض عن الأهل والأولاد فليس مما يحبه الله ورسوله ، ولا هو من دين الأنبياء ، بل قد قال تعالى : ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلاً مِن قَبْلِكَ

<sup>(</sup>١) مسائل الإمام أحمد بن حنبل ، رواية إسحاق بن إبراهيم بن هانئ ١٧٦/١ .

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران ، الآية ( ١٣٧ ) ·

<sup>(&</sup>lt;sup>٣)</sup> سورة غافر ، الآية ( ٢١ ) .

<sup>( &</sup>lt;sup>؛ )</sup> سورة العنكبوت ، الآية ( ٢٠ ) .



وَجَعَلْنَا لَهُمْمُ أَزْوَاجًا وَذُرِّيَّةً ﴾ (١) والإنفاق على العيال والكسب لهم يكون واجبا تارة ومستحبا أخرى ، فكيف يكون ترك الواجب أو المستحب من الدين ؟

وكذلك السياحة في البلاد لغير مقصود مشروع ، كما يعانيه بعض النساك أمر منهي عينه ، قال الإمام أحمد : ليست السياحة من الإسلام في شيء ، ولا من فعل النبيين ولا الصالحين .

وأما السياحة المذكورة في القرآن من قوله: ﴿ التَّابُبُونَ الْعَابِدُونَ الْحَامِدُونَ الْحَامِدُونَ السَّابِحُونَ الرَّاكِعُونَ السَّاجِدُونَ ﴾ (٢) ومن قوله تعالى: ﴿ مُسْلَمَاتٍ مُؤْمِنَاتٍ قَانِتَاتٍ تَابُبَاتٍ عَابِدَاتٍ سَائِحَاتٍ ثَيِّبَاتٍ وَأَبْكَارًا ﴾ (٣) فليس المراد بها هذه السياحة المبتدعة " (٤) .

قَــال ابن كثير : بيان أن المراد بالسياحة الصيام ، واستدل بقول عبد الله بن مسعود وعائشة بأن سياحة هذه الأمة الصيام ..

ثم قال: وجاء ما يدل على أن السياحة الجهاد، وهو ما روي أبو داود في سننه من حديث أبي أمامة: أن رجلا قال: يارسول ائذن لي في السياحة، فقال النبي على: سياحة أميتي الجهاد، وقال ابن المبارك عن ابن لهيعة، أحبرني عمارة بن غزية أن السياحة ذكرت عيند رسول الله فقال رسول الله على: " أبدلنا الله بذلك الجهاد في سبيل الله، والتكبير على كل شرف " وعن عكرمة أنه قال: هم طلبة العلم، وقال عبد الرحمن بن زيد بن أسلم: هم المهاجرون ".

ثم قال ابن كثير: وليس المراد من السياحة ما قد يفهمه بعض من يتعبد بمحرد السياحة في الأرض ، والتفرد في شواهق الجبال والكهوف والبراري ، فإن هذا ليس بمشروع إلا في أيام الفتن والزلازل في الدين " (°) .

<sup>(</sup>۱) سورة الرعد ، الآية ( ۳۸ ) .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> سورة التوبة ، الآية ( ۱۱۲) .

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> سورة التحريم ، الآية ( ٥ ) .

<sup>(</sup>٤) مجموع فتاوى شيخ الإسلام ٢٤٢/١٠ - ٦٤٣ .

<sup>(°&</sup>lt;sup>)</sup> تفسیر ابن کثیر ۴۰۹/۳ .



# ١٢- التغبير والاجتماع لسماع القصائد والمدائح

قــال أبــو بكر الخلال: حدثنا صالح بن علي الحلبي من آل ميمون بن مهران قال: سمعت أحمد بن حنبل وجعل الناس يسألونه عن التغبير حتى أتى متركــه.

وأحـــبرني محمـــد بن علي أن أبا بكر الأثرم حدثهم قال: سمعت أبا عبد الله يقول: التغبير هو بدعة محدثــة.

وأخــبرني يوسف بن موسى أنه سأل أبا عبد الله عن التغبير فقال: لا تسمعه ، قيل الــه هو بدعة ؟ قال: حسبك!

وأحبرني محمد بن أبي هارون ومحمد بن جعفر أن أبا الحارث حدثهم قال : سألت أبا عبد الله : ما ترى في التغبير أنه يرقق القلب ؟ فقال : بدعة (١) .

وقال أبو بكر الخلال أيضا: أحبرنا إسماعيل بن إسحاق الثقفي أن أبا عبد الله سئل عن سماع القصائد فقال أكرهه.

وأخبرني محمد بن موسى قال: سمعت عبدان الحذاء قال: سمعت عبد الرحمن المطبب قال: سمعت عبد الرحمن المطبب قال: سألت أحمد بن حنبل قلت: ما تقول في أهل القصائد؟ قال: بدعة لا يجالسون (٢)

ومن النصوص السابقة نفهم أن الإمام أحمد كان موقفه من الغناء موقفا صحيحا لما دل عند الكتاب والسنة - كما سبق - ذلك أن التغبير أو الاجتماع لسماع القصائد والمدائن كما يفعله بعض المتصوفة كان أمرا محدثا ، ولذلك كرهه الإمام أحمد ، وكره أن يجالس من مارس ذلك ، لأنه لا يزيد إيمان الإنسان في شيء ؛ بل ينبت النفاق في القلب (٣).

ولــذا حكم يزيد بن هارون (٤) على صاحب التغبير بأنه فاسق ، حينما قال : " ما يغبر إلا فاسق ، ومتى كان التغبير ؟ " .

وقال عبد الله بن داود (١): "أرى أن يضرب صاحب التغبير " (٢).

<sup>(</sup>۱) المسائل والرسائل المروية عن الإمام أحـــمد ۲۷۶/۲- ۲۷۰ ، وانظر أيضا : ذم ما عليه مدعو التصوف لابن قدامة المقدسي ، تحقيق زهير الشاوش ط۳ ، بيروت ، المكتب الإسلامي ٤٠٤ هـــ ص ٧ .

۲۷٦/۲ المرجع السابق ۲۷٦/۲ .

<sup>.</sup>  $10^{(r)}$  Thum  $10^{(r)}$ 

يزيد بن هارون بن زاذي ، الإمام القدوة شيخ الإسلام الحافظ ، وقد روى عنه الإمام أحمد (ت ٢٠٦هـــ) ، انظر : سير أعلام النبلاء ٣٥٨/٩ ، وتاريخ بغداد ٣٣٧/١٤ .



ثم قال ابن قدامة: "والتغبير اسم لهذا السماع، وقد كرهه الأئمة كما ترى، ولم ينضم إليه هذه المكروهات من الدفوف والشابات فكيف به إذا انضمت إليه واتخذوه دينا ؟ فما أشبههم بالذين عابهم الله تعالى بقوله: ﴿ وَمَا كَانَ صَلاَتُهُمْ عِندَ الْبَيْتِ إِلاَّ مُكَاءً وَتَصْدِيَةً ﴾ (٣) قيل: المكاء التصفير، والتصدية التصفيق.

<sup>(</sup>۱) عبد الله بن داود بن عامر بن ربيع الإمام الحافظ القدوة ، أبو عبد الرحمن (ت ٢١٣هـ) ، انظر : سير أعلام النبلاء ٣٤٦/٩ ، وطبقات ابن سعد ٢٩٥/٧ .

 $<sup>(\</sup>gamma)$  دم ما عليه مدعو التصوف ص  $(\gamma)$ 

<sup>(&</sup>lt;sup>٣)</sup> سورة الأنفال ، الآية ( ٣٥ ) .

<sup>(؛)</sup> سورة الأنعام ، الآية (٧٠) .

<sup>(°)</sup> سورة النساء ، الآية ( ۸۰ ) .

<sup>&</sup>lt;sup>(٦)</sup> سورة الأحزاب ، الآية ( ٣٦ ) .

 $<sup>^{(\, \</sup>gamma)}$  سورة آل عمران ، الآية  $(\, \, ^{\, \gamma)}$  .



قـــال: الغـناء لا ينبت النفاق في القلب، ولا استمع الشبابة فأصغى إليها وحسنها، أو حعل في استماعها وفعلها أحرا، وهذا أمر لا يمكن مكابرته .. " (١) .

والحق أن نقول: إن من سلك هذه الطريق فقد اتبع الهوى ، وهذا الذي ذمه الأئمة من سلف هذه الأمة وذمه العارفون بالله وبأمره من مشايخ الطريق ، ومجرد طيب القلب ليس دليلا على أنه إنما طاب بما يحبه الله ويرضاه ، بل قد طيب بما لا يحبه الله ولا يرضاه ؛ بل بما يكرهه ويسخطه ، لا سيما القلوب التي أشربت حب الأصوات الملحنة فإنما تطيب بما ينبت النفاق ، وإطلاق القول بأن الصوفي مع قلبه هو من حنس ما ذم به هؤلاء حتى حعلوا من أهل البدع ، لأنهم أحدثوا في طريق الله أشياء لم يشرعها الله ورسوله ...

وقد ذكر الخلال بإسناده عن عبد الرحمن بن مهدي ، وذكر هؤلاء فقال: "لا تجالسوهم ولا أصحاب الكلام ، وعليكم بأصحاب القماطر فإنهم بمترلة المعادن والغواصين ، هذا يخرج درة ، وهذا يخرج قطعة ذهب ، وكان الشافعي سيئ الظن بالطائفتين شديد الطعن فيهم طائفة المتكلمين وأهل البدع من الصوفية ، وكلامه فيهما مشهور حتى قال: لو تصوف في أول النهار لم يأت نصف النهار إلا وهو أحمق .

وأما أئمة الصوفية أهل العلم والاتباع والتعبد بالكتاب والسنة فهم من ورثة الأنبياء وأئمة المستقين ، وكلماتهم دواء للقلوب ، وهم حجة على هؤلاء ، وكلامهم في الوصية باتباع الكتاب والسنة كثير ، مثل قول شيخهم أبي القاسم الجنيد : من لم يقرأ القرآن ويكتب الحديث فلا يقتدى به في هذا الشأن . وقوله : الطرق كلها مسدودة على الخلق إلا من اقتفى أثر الرسول في . وقول أحمد بن أبي الحواري : كل من عمل عملا بلا اتباع سنة فباطل عمله . ومثل هذا كثير (٢) .

<sup>(1)</sup> ذم ما عليه مدعو التصوف ص ۹ - ۱۰ .

<sup>(</sup>۲) انظر: الكلام على مسألة السماع ص ٤٤٦.



### ألمرحث الثالث

# موقود الإمام أحمد من أغلام التصووف

لقد عاصر الإمام أحمد. - رحمه الله- جماعة من الزهاد ، وفئة من أعلام الصوفية المتقدمين ، الذين ظهرت فيهم بعض الأفكار الصوفية .

وقد ارتضى الإمام أحمد لكثير منهم على زهدهم ، وامتدح مسالك بعضهم ، وأثنى على مواعظهم وأقوالهم ، وألقى بالفتيا في الزهد والورع والعلم إليهم ، ومنع الناس عن الخوض فيهم ؛ إلا ما كان يحدث منهم في بعض المخالفات والمبالغات والانحرافات ، أو الــتحدث عن الوساوس والخطرات . فلم يقبل به الإمام أحمد لأن ذلك محدث أحدثه أهل الوجد والعشق والخلوات ، وما تكلم فيها الصحابة والتابعون لهم بإحسان .

## ۱- معروف الكرخي (ت ۲۰۰هـ)

كــان معــروف الكرخي شيخا من شيوخ بغداد ، واشتهر " بالزهد والعزوف عن الدنيا يغشاه الصالحون ، ويتبرك بلقائه العارفون ، وكان يوصف بأنه مجاب الدعوة ، ويحكي عينه كرامات " (١) حتى قال عنه إبراهيم الحربي : " قبر معروف الترياق الجحرب. (۲) اا (۳).

<sup>(</sup>١) انظر: تاريخ بغداد ١٩٩/١٣ ، وطبقات الحنابلة ٧/١ .

<sup>(</sup>٢) قال محقق سير أعلام النبلاء: " هذا الكلام لا يسلم لقائله ، إذ كيف يكون قبر أحد من الأموات الصالحين ترياقا ودواء للأحياء ، وليس ثمة نص من كتاب الله يدل على خصوصية الدعاء عند قبر ما من القبور ، و لم يأمر به النبي ﷺ ، ولا سنه لأمته ، ولا فعله أحد مِن الصحابة والتابعين لهم بإحسان ولا استحسنه أحد من أئمة المسلمين الذين يقتدون بقولهم ، بل ثبت النهي عن قصد قبور الأنبياء والصالحين لأجل الصلاة والدعاء عندها .. انظر : سير أعلام ٣٤٣/٩ .

وأخرج الإمام أحمد في مسنده من طريق عبد الله بن نافع ، عن ابن أبي ذئب ، عن سعيد المقبري ، عن أبي هريرة ﷺ قال : قال رسول الله ﷺ : ﴿ لا تجعلوا بيوتكم قبورا ، ولا تجعلوا قبري عيدا ، وصلوا علي ، فإن صلاتكم تبلغني حيث كنتم<sup>»</sup> ٣٦٧/٢ .

 $<sup>(\</sup>tau)$  سير أعلام النبلاء  $(\tau)$  ، وصفة الصفوة  $(\tau)$  .



وجرى ذكر معروف الكرخي يوما في مجلس الإمام أحمد بن حنبل فقال واحد من الجماعة : هو قصير العلم ، فقال الإمام أحمد : أمسك عافاك الله ! وهل يراد من العلم إلا لم وصل إليه معروف ؟! (١) .

وهذه العبارة التي وردت على لسان الإمام أحمد في أكثر من مصدر " وهل يراد من العلم إلا ما وصل إليه معروف ؟ " قد بينها الدكتور مصطفى حلمي قائلا :

" هنا يحتمل أحد أمرين:

الأول: وهـو أن الإعجاب كان متبادلا بصفة حقيقية بين الشخصين، فإن القاضي أبا يعلى يذكر أن معروفا وصف الإمام أحمد بعد أن رآه بأنه " فتى عليه آثار النسك " (٢).

أما الاحتمال الثاني: فإنه مما يلفت نظر الباحث ـ الدكتور حلمي ـ كثرة السروايات التي تعبر عن المودة المتبادلة بينهما ، والتي قد تعني رغبة كلا الجانبين ـ الصوفية من ناحية والفقهاء من ناحية أخرى ـ إلى تضييق شقة الخلاف بينهما " (٣) .

ثم أضاف قائلا: "ولكن الاتجاه السلفي الأحير \_ وممن يعبر عنه الشيخ محمد حامد الفقي \_ ينقد بشدة بعض النصوص الواردة عن معروف الكرخي إما لأنها تتضمن أقوالا تخالف الأحاديث، أو تحتوي على أحد مظاهر الشرك كوصف قبر معروف بأنه " الترياق المجرب " (3) .

غير أن معروفا \_ من خلال الدراسة \_ كان زاهدا من زهاد بغداد مما حعل الإمام أحمد معجبا به ، وبالإضافة إلى ذلك أن معروفا كان حريصا على التمسك بعقيدة التوحيد الخيالص منذ طفولته ، وذلك لرفضه عقيدة التثليث حينما حاول مؤدبه أن يلقنه إياها ، فقيال: " بيل هو الله أحد " ، وكان ملتزما بما عليه الكتاب والسنة حينما كان يحث على العمل والأخذ بالأسباب ، الذي يحرص على امتثاله زهاد السلف الصالح ، وقد كان يقول : " طلب الجينة بلا عمل ذنب من الذنوب ، وانتظار الشفاعة بلا سبب نوع من الغرور ، وارتجاء رحمة من لا يطاع حهل وحمق " (٥) .

<sup>(</sup>١) تاريخ بغداد ٢٠٢/١٣ ، وطبقات الأولياء ص ٢١٧ ، وطبقات الحنابلة ٣٨٢/١ ، وسير أعلام ٩٠٤٠ .

<sup>(</sup>۲) طبقات الحنابلة ۳۸۱/۱ .

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> ابن تيمية والتصوف ص ١٧٧ .

<sup>( &</sup>lt;sup>ئ)</sup> نفسه ص ۳۷۸ .

<sup>( ° &</sup>lt;sup>)</sup> طبقات الصوفية ص ٨٩ .



ولا شـك أن هذا الموقف موافق لما ذهب إليه الإمام أحمد لأنه يأمر بالتوكل على الله ، ويحث على العمل والسعي في طلب الرزق الحلال ، وينكر من يخالف ذلك .

أمـا ظاهـرة مـن ظواهر الشرك التي نقلت عنه فقد حدثت بعد وفاته فليست من معتقداته وتوجيهاته ، فلا وجه لنقد الشيخ محمد حامد الفقي ــرحمه الله ــ للمعروف .

# ٧- بشر بن الحارث الحافي (ت ٢٢٧هـ)

كان بشر الحافي أحد الأعلام الصوفية المتقدمين ، وفاق أهل عصره في الورع والزهد ، وكان له علاقة طيبة مع إمام أهل السنة أحمد بن حنبل ، وقد سئل الإمام أحمد عن مسألة في الورع فقال : أستغفر الله لا يحل لي أن أتكلم في الورع وأنا آكل من غلة بغداد لو كان بشر بن الحارث صلح أن يجيبك عنه ، فإنه كان لا يأكل من غلة بغداد ، ولا من طعام السواد يصلح أن يتكلم في الورع (١) .

وجاءت - ذات يوم - أخت بشر الحافي إلى الإمام أحمد فقالت: إنا نغزل على سطوحنا فتمر بنا مشاعل الظاهرية ، ويقع الشعاع علينا أفيجوز لنا الغزل في شعاعها ؟ فقال أحمد: من أنت عافاك الله تعالى ؟ فقالت: أخت بشر الحافي ، فبكى أحمد وقال: من بيتكم يخرج الورع الصادق ، لا تغزلي في شعاعها .

وهـــذا دليل على ثناء الإمام أحمد على بشر الحافي وتقديره منه على علمه وورعه ، كما أن الإمام أحمد قد قام بزيارته حينما مرض (٢) .

ونرى في المقابل أن بشر الحافي قد أثنى أيضا على الإمام أحمد وقدر مكانته ، ذلك مسن خلال العبارات التي وردت على لسان بشر ، عندما طلب منه أصحابه أن يعلن تمسكه بعقيدة الإمام أحمد التي امتحن فيها \_ وهي مسألة خلق القرآن \_ فأجاب مقدرا مكانة الإمام أحمد " أتريدون أن أقوم مقام الأنبياء ؟ " . ثم دعا له فقال : " حفظ الله أحمد من بين يديه ومن خلفه " (") .

<sup>(</sup>۱) صفة الصفوة ١٨٧/٢ - ١٨٨ .

 $<sup>^{(7)}</sup>$  انظر: الآداب الشرعية  $^{(7)}$  انظر: الآداب الشرعية  $^{(7)}$ 

<sup>(</sup>۳) مقدمة الجرح والتعديل ص۳۱۰.



ويذكر لنا أبو نعيم الأصفهاني أن بشر الحارث قال : أدخل أحمد بن حنبل الكير فخرج ذهبا أحمر وآل عليه ، فبلغ ذلك أحمد فقال : الحمد لله الذي أرضى بشر بما صنعناه " (١) .

فمن النصوص السابقة نرى أن الحب المتبادل بين الإمام أحمد بن حنبل وبشر الحافي كان مبنيا على أسس متينة ، بسبب الاتفاق في بعض الآراء والاتجاهات المتمثلة في قضية السرهد والورع وغيرهما ، وذلك في تحري الأكل من المصدر الحلال ، والتورع الشديد من الشبهات ، ووقوفهما في وحه تيار الترف والبذخ في عصرهما ، واتخاذهما من الزهد والورع أداة للمعارضة والنقد والتصحيح .

فقد كان موقف الإمام أحمد \_ إذن \_ من بشر الحافي موقف الحب والتقدير ، إلا أن الإمام أحمد قد لا يتفق معه في بعض الأمور مثل مسألة ترك الزواج \_ لأنه مظهر من مظاهر التصوف \_ وتمنى الإمام أحمد أن لو كان بشر الحافي قد تزوج قبل موته .

ولهـــذا لما قيل للإمام أحمد مات بشر بن الحارث قال : مات رحمه الله وماله نظير في هـــذه الأمة إلا عامر بن عبد قيس فإن عامرا مات و لم يترك شيئا ، وهذا قد مات و لم يترك شيئا ، ثم قال : لو تزوج كان قد تم أمره (٢) .

ومن المعروف أن الإمام أحمد \_ كما سبق \_ كان يشجع ويحث الناس على الزواج اتباعا لسنة رسول الله على وأصحابه الكرام رضوان الله عليهم ، وينكر العزوبية لأنها ليست من أمر الإسلام في شيء .

وقد تنبه بشر الحافي \_ في الواقع \_ لمسألة الزواج حيث أورد نصا يجعل الإمام أحمد أفض\_ل منه بسبب أمور ثلاثة فيقول: " فضل علي بثلاث: يطلب الحل لنفسه ولغيره وأنا أطلب الحلال لنفسي ، واتساعه للنكاح وضيقي منه ، وقد جعل إماما للعامة وأنا أطلب الوحدة لنفسي " (") .

ولما قيل له: لم لا تتزوج ؟ وتخرج عن مخالفة السنة فقال: إني مشغول بالفرض عن السينة ، ولميا زاد العتاب نحوه ، عثر في الكتاب على آية يتخذ منها سندا في ترك الزواج

<sup>(</sup>۱) حلية الأولياء ٣٧٩/٨ .

<sup>(</sup>۲) تاریخ بغداد ۷۳/۷ .

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> قوت القلوب ٢٤١/٢ .

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

وهي : ﴿ وَلَهُ نَ مِ ثُلُ الَّذِي عَلَيْهِنَّ بِالْمَعْرُوفِ ﴾ (١) أي أنه خشي ألا يتمكن من أداء الحقوق النوجية عليه فانصرف عن الزواج لهذا السبب ، ولكنه لم يكن مقلدا لرهبان النصارى ، و لم يكن امتناعه عن الزواج خروجا عن مبادئ الإسلام أو رفضا لتعاليمه ، وإنما كان يشعر في قرارة نفسه إنه ليس في حاجة إلى الزواج .

ونقول هنا مثل ما قاله الإمام أحمد: " لو تزوج كان قد تم أمره ". لأن النكاح أمر مشروع فقد أمر الله على به ، وحث عليه ، وحذر من أن يكون الفقر عائقا من الإقدام على مشروع فقد أمر الله على تعهد بأن يغني الزوجين من فضله فقال تعالى: ﴿ وَأَنكِحُوا الأَيَامَى مِنكُمْ الزواج ، لأنه عَلَى تعهد بأن يغني الزوجين من فضله فقال تعالى: ﴿ وَأَنكِحُوا الأَيَامَى مِنكُمْ وَالصَّالِحِينَ مَن عَبَادِكُمْ وَإِمَائِكُمْ إِن يَكُونُوا فَقَرَاء يُغنيهمُ الله مِن فَضْله وَالله وَالله وَاسعٌ عَلِيمٌ . وَلْيَسْتَعْفُف الَّذِينَ لاَ يَجدُونَ نَكَاحًا حَتَّى يُغنيهمُ الله مِن فَضْله وَاللّذِينَ يَبْتَغُونَ الْكَتَابَ مِمَّا وَلَيْ مَن مَالِ الله الّذِي آنَاكُمْ وَلاَ مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ فَكَاتَبُوهُم إِنْ عَلِمْتُمْ فِيهِمْ حَيْرًا وَآتُوهُمْ مِن مَالِ الله الّذِي آنَاكُمْ وَلاَ تُكَدرهُوا فَتَيَاتِكُمْ عَلَى الْبِغَاء إِنْ أَرَدْنَ تَحَصَّنَا لِتَبْتَغُوا عَرَضَ الْحَيَاةِ الدُّنيَا وَمَن يُكْرِههُنَّ فَإِنُ اللهُ من بَعْد إكْرَاههنَّ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ (٢) .

وفي الحديث الذي رواه علقمة قال رسول على: " من استطاع الباءة فليتزوج فإنه أغض للبصر وأحصن للفرج ، ومن لم يستطع فعليه بالصوم فإنه له وجاء " (") . وقال في وقال في : " تزوجوا الودود الولود فإني مكاثر بكم الأمم يوم القيامة " (أن . وقال في أيضا : " من كان موسرا فلم ينكح فليس منا " (°) .

٣- أحمد بن أبي الحواري (ت ٢٣٠هـ)

هو الزاهد من أهل دمشق ، أحد الأعلام ، أصله من الكوفة .

وقد قال : سألني أحمد بن حنبل : متى مولدك ؟ قلت : في سنة أربع وستين ومائة ، قال : هي مولدي (٦) .

<sup>(</sup>١) سورة البقرة ، الآية (٢٢٨) .

<sup>(</sup>٢) سورة النور ، الآيتان ( ٣٢ – ٣٣ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في الصوم ، باب الصوم لمن خاف على نفسه العزوبة ٢/٦٧٣ (ح١٨٠٦) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن حبان في صحيحه ٧٨/٧ .

<sup>( ° )</sup> أخرجه الدارمي في سننه ١٣٣/٢ .

<sup>(</sup>٢) سير أعلام النبلاء ١٢/٥٨.



وقد صحب الشيخ أبا سليمان الداراني ، وأخذ عن مروان بن محمد ، وأبي مسهر الغساني وطائفة ، ثم أقبل على العبادة والتأله (١) .

قال: "من عرف الدنيا زهد فيها ، ومن عرف الآحرة رغب فيها ، ومن عرف الله آثر رضاه " (٢) . وقال: "من عمل بلا اتباع سنة فعمله باطل . وقال: من نظر إلى الدنيا نظر إرادة وحب ، أخرج الله نور اليقين والزهد من قلبه " . وما ابتلى الله العبد بشيء أشد من الغفلة والقسوة " (٣) .

وذكر أبو نعيم أنه طلب العلم ثلاثين سنة فلما بلغ الغاية حمل كتبه إلى البحر فغرقها وقال : يا علم ، لم أفعل هذا لك تماونا بك ، ولا استخفافا بحقك ، ولكن كنت أطلبك لأهتدي بك إلى ربي ، فلما اهتديت بك إلى ربي استغنيت عنك (٤) .

قال ابن الملقن معلقا على ذلك: " فإن قلت: هذه إضاعة مال ، قلت : لعله كان فيها شيء لا يرى تعديه إلى الغير ، وقد روى نحو هذا عن سفيان الإمام ، أنه أوصى بدفن كتبه ، وكان ندم على أشياء كتبها عن الضعفاء ، وقال : حملني عليها شهوة الحديث ، فكأنه لما عسر عليه التمييز بين الصحيح وغيره أوصى أن تدفن كلها ، أو أن هذا من باب إلقاء أهل السفينة الأموال رجاء النجاة .. " (°) .

وقال أحمد بن أبي الحواري: قال لي أحمد بن حنبل: يا أحمد! حدثنا بحكاية سمعتها من أستاذك أبي سليمان الداراني ، فقال أحمد: سبحان الله بلا عجب ، فقال أحمد بن حنبل: سبحان الله وطولها بلا عجب! فقال أحمد بن أبي الحواري: سمعت أبا سليمان يقول: إذا عقدت النفوس على ترك الآثام جالت في الملكوت ، وعادت إلى ذلك العبد بطرائف الحكمة من غير أن يؤدي إليها عالم علما ، فقام أحمد بن حنبل ثلاثا وقعد ثلاثا ، وقال: ما سمعت في الإسلام بحكاية أعجب من هذه إلى ...

ثم قال أحمد بن حنبل لأحمد بن أبي الحواري: صدقت يا أحمد وصدق شيخك (٦).

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> المرجع ۲/۱۲ .

<sup>(</sup>٢) طبقات الصوفية ص١٠١ .

<sup>(</sup>٣) طبقات الأولياء ص ٥٥.

<sup>(</sup>٤) حلية الأولياء ٤/١٠ .

<sup>(°)</sup> طبقات الأولياء ص ٥٦ .

<sup>(</sup>٦) الآداب الشرعية ٦٠/٢ .



وقال أحمد بن القاسم: سمعت أبا عبد الله ورجل يسأله من أهل الشام رحل غريب، فذكر أن ابن أبي الحرواري وقوما معه هناك يتكلمون بكلام قد وضعوه في كتاب، ويستذاكرونه بينهم، فقال: ما هو؟ قال: يقولون: المحبة لله أفضل من الطاعة، وموضع الحب درجة كذا، فلم يدعه أبو عبد الله يستتم كلامه، وقال: هذا ليس من كلام العلماء، لا يلتفت إلى من قال هذا، وأنكر ذلك وكرهه (۱).

قــلت: إن إنكــار الإمام أحمد بن حنبل على ابن أبي الحواري راجع إلى كلامه في الوســاوس وخطرات الصوفية ، لأنها لم يتكلم فيها الصحابة والتابعون ، وأكد ذلك ما قاله المــروذي: سـئل أبو عبد الله عمن تكلم في الوساوس والخطرات ، فنهى عن مجالستهم ، وقال للسائل: احذرهم ، وقال: سمعت أبا عبد الله يقول: حاءيي الأرمينيون بكتاب ذكر الوسواس والخطرات وغيره ، قلت: فأي شيء قلت لهم ؟ قال: قلت: هذا كله مكروه ، وقال في موضع آخر للمروذي: عليك بالعلم ، عليك بالفقه (٢) .

أما موقفه من الزهد فقد كان مشابها لموقف الإمام أحمد بن حنبل حينما قال: " إذا مرض قلبك بحب الدنيا وكثرة الذنوب فداوه بالزهد فيها ، وترك الذنوب " (") .

# ٤- حاتم الأصم (ت ٢٣٧هـ)

هـو أبـو عبد الرحمن ، حاتم بن عنوان بن يوسف البلخي الأصم ، الزاهد القدوة الـرباني ، الواعظ الناطق بالحكمة ، له كلام حليل في الزهد والمواعظ والحكم ، كان يقال لـه : لقمان هذه الأمة (٤) .

احتمع بالإمام أحمد بن حنبل ببغداد .

" قيل له : على ما بنيت أمرك في التوكل ؟ قال : على خصال أربع : علمت أن رزقي لا يأكله غيري فأنا مشغول به ، وعلمت أن عملي لا يعمله غيري فأنا مشغول به ، وعلمت أن الموت يأتي بغتة فأنا أبادره ، وعلمت أني لا أحلو من عين الله فأنا مستحي منه " (٥) .

 $<sup>^{(1)}</sup>$  الآداب الشرعية  $^{(1)}$ 

 <sup>(</sup>۲) المرجع نفسه .

<sup>(&</sup>lt;sup>r)</sup> طبقات الصوفية ص ١٠٢ .

٤) سير أعلام النبلاء ٤٨٤/١١ .

<sup>(</sup>  $^{\circ}$  حلية الأولياء  $^{\circ}$  ، وتاريخ بغداد  $^{\circ}$  ، وطبقات الأولياء ص  $^{\circ}$  ،

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

" وجاء رجل إلى حاتم الأصم ، فقال : يا أبا عبد الرحمن أي شيء رأس الزهد ووسط السرم الزهد و آخره النقة بالله ، ووسطه الصبر ، وآخره الإخلاص ، " (١) .

وقيل: إن أحمد بن حنبل خرج إلى حاتم ورحب به ، وقال له : كيف التخلص من الناس ؟ قال : أن تعطيهم مالك ولا تأخذ من مالهم ، وتقضي حقوقهم ولا تستقضي أحدا حقك ، وتحتمل منهم المكروه ولا تحمل أحدا منهم مكروها ، فأطرق أحمد ينكت بأصبعه الأرض ثم رفع رأسه فقال : يا حاتم : إنها لشديدة ! فقال حاتم : وليتك تسلم وليتك تسلم وليتك تسلم وليتك تسلم .

لقد كانت إجابة الإمام أحمد لحاتم الأصم صحيحة إلها لشديدة ، لأن في القول نوعا من المبالغة في الدين وهي منهية في الإسلام .

ويبدو لي أن اجتماع الإمام أحمد مع حاتم الأصم كان الغرض منه التعلم والاستفسار عن أمور الزهد في هذه الحياة ، لأن حاتم كان أحد الزهاد المشهورين في عصره .

ونعرف ذلك من حلال أقواله ، وقد كان يقول : "الواثق من رزقه من لا يفرح بالغنى ، ولا يهتم بالفقر ، ولا يبالي أصبح في يسر أو عسر "(") . ويقول : "العباء علم من أعلم النزهد ، فلا ينبغي لصاحب العباء أن يلبس عباء بثلاثة دراهم ونصف ، وفي قلبه شهوة بخمسة دراهم ، أما يستحي من الله أن تجاوز شهوة قلبه عباءه ؟! (١٠) . ويقول أيضا : "تعهد نفسك في ثلاثة مواضع : إذا علمت فاذكر نظر الله إليك ، وإذا تكلمت فاذكر سمع الله إليك ، وإذا سكنت فاذكر علم الله فيك " (٥٠) .

وهذه النصوص تدل على زهده وورعه وحوفه من الله تعالى .

وفهم حاتم الأصم للزهد موافق لما فهمه الإمام أحمد بن حنبل حينما سئل عنه فأجاب بأنه "قصر الأمل ".

 <sup>(</sup>۱) حلية الأولياء ۷۹/۸ .

<sup>(</sup>۲) انظر: سير أعلام النبلاء ٤٨٧/١١.

<sup>(</sup>٣) طبقات الصوفية ص ٩٤ .

<sup>(</sup>٤) نفسه ص ۹۷ .

<sup>( ° )</sup> نفســه .



#### ٥ – الحارث المحاسبي (٣٤٣هـ)

لقد كان الحارث المحاسبي أحد كبار الصوفية ، شديد الورع ، كثير العبادة ، متقشفا زاهدا ، إلى جانب فقهه وعلمه ، وتمكنه من الوعظ والإرشاد ، والترغيب والترهيب .غير أن إمام أهل السنة أحمد بن حنبل كان له موقف منه في بعض كلامه ومنهجه وسلوكه .

ولعـــل الســبب في ذلـــك هو كلامه وبحثه في علم الكلام ، وإدخاله في كتبه ، أو عــباراته- هو وأصحابه - في التقشف وشدة السلوك ، والمحاسبة الدقيقة ، التي لم يأت بما الشرع ، وأدلتنا على ذلك ما يلي :

قال الخطيب البغدادي: "وكان أحمد بن حنبل يكره لحارث نظره في الكلام وتصانيفه الكتب فيه ، ويصد الناس عنه " (١) .

وقال أبو بكر الخلال في كتاب السنة عن أحمد بن حنبل أنه قال: "حذروا من الحارث أشد التحذير ، الحارث أصل البلية ، يعني في حوادث كلام جهم ذاك جالسه فلان وفلان وأخرجهم إلى رأي جهم ما زال مأوى أصحاب الكلام حارث بمترلة الأسد المرابط انظر أي يوم يثب على الناس " (٢) .

وقــال الحــافظ ابن رجب الحنبلي أثناء شرحه لحديث: ((استفت قلبك وإن أفتاك المفتون))، وإنما ذم أحمد الحارث المحاسبي وغيره من المتكلمين على الوساوس والخطرات من الصوفية، حيث كان كلامهم في ذلك لا يستند إلى دليل شرعي، بل إلى مجرد رأي وذوق كما كان ينكر الكلام في مسائل الحلال والحرام بمجرد الرأي من غير دليل شرعي " (٣).

وهذا السبب قد أشار إليه القاضي أبو يعلى أيضا فيقول: أنبأنا المبارك عن الحسن بن محمد الحافظ، أحبرنا أبو عمر بن حيوية قال: حدثنا أبو محمد عبد الرحمن بن عبيد الله بن سعد الزهري حدثنا يعقوب إسحاق بن حية الأعمش قال: سمعت أحمد بن حنبل سئل عن الوساوس والخطرات؟ فقال: ما تكلم فيها الصحابة ولا التابعون "(1).

أما قول الإمام أحمد الذي لا يرى صحبة الحارث المحاسبي وأصحابه فقد ذكر ابن كان البيهقي قال: يحتمل أن أحمد كره له صحبتهم لأن الحارث بن أسد وإن كان

<sup>(</sup>۱<sup>)</sup> انظر : تاریخ بغداد ۲۱٤/۸ .

<sup>·</sup> ۲۰۷ ملبیس إبلیس ص ۲۰۷

<sup>(</sup>٣) انظر: جامع العلوم والحكم ص ٢٢٣.

<sup>(</sup>٤) طبقات الحنابلة ١١٣/١ ، ومناقب الإمام أحمد لابن الجوزي ص ٢٣٢ .

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

زاهدا فإنه كان عنده شيء من علم الكلام ، وكان أحمد يكره ذلك ، أو كره صحبتهم من أحمل لا يطيق سلوك طريقتهم وما هم عليه من الزهد والورع قلت : - القائل ابن كثير - بلله بلك الله الله الله الله الله الله الله عنه التقشف ، وشدة السلوك التي لم يرد بها الشرع ، والتدقيق والمحاسبة الدقيقة البليغة ما لم يأت بها أمر (١) .

ومن خلال النصوص السابقة يتبين لنا السبب في هجران إمام أهل السنة أحمد للزاهد الحارث المحاسبي ، ذلك أن الإمام أحمد كان حريصا على التقيد بالسنة وأقوال الصحابة ، لأن منهجه يستند إلى هذا الأساس ، ويسعى إلى عدم التعمق والتشدد الذي قد يؤدي إلى الاختلاف .

ويظهر لنا أن الذين حذروا من الحارث بسبب قوله ونشره علم الكلام ، وكذلك حذروا من يعلمون ألهم لا يستطيعون الثبات على مثل سلوكه وصحبته لشدة طريقته ، وإن كان ابن الجوزي يفسر موقف ابن حنبل فيها بالتمسك بالسنة والنهي عن البدعة فيقول : " وقد كان الإمام أبو عبد الله أحمد بن حنبل لشدة تمسكه بالسنة ، ولهيه عن البدعة ، يتكلم في جماعة من الأخيار إذا صدر منهم ما يخالف السنة ، وكلامه ذلك محمول على النصيحة في الدين " (٢) .

ولكـن الحارث المحاسبي ــ رغم ما قيل عنه بأن له انحرافا في التصوف ــ كان بعيدا عن شطحات الأقوال والأحوال ، التي صدرت من بعض أعلام الصوفية .

قال السراج الطوسي: "وبلغني عن أبي حمزة إنه دخل دار الحارث المحاسبي، فصاحت الشاة ماع، فشهق أبو حمزة شهقة، وقال: لبيك يا سيدي، فغضب الحارث وعمد إلى سكين، وقال: إن لم تتب من هذا الذي أنت فيه أذبحك " (٣).

وبذلك نقول: بأن الحارث المحاسبي لم يكن تصوفه كغيره في الغلو والانحراف ، بل كان كثيرا ما يشير إلى وجوب الالتزام بالكتاب والسنة ، وأقوال الصحابة (أ) ، وقد ينكر على بعض متصوفة عصره وعلى انحرافاقم ، فذكر أنواعا من غرورهم بما عندهم ، وعدم مطابقة أقوالهم وقال بعد كلام طويل عنهم: " وإنما أطلت الوصف في هذه الفرقة لألها

<sup>(</sup>۱) مناقب الإمام أحمد ص ۱۸۵ – ۱۸۶ ، وانظر : والبداية والنهاية ۲۲۰/۱۰ ، وطبقات الشافعية ۲۷۹/۲ .

<sup>(</sup>٢) مناقب الإمام أحمد ص ١٥٨.

<sup>(&</sup>lt;sup>٣)</sup> اللمع للطوسي ص ٤٩٥ ، وتلبيس إبليس ص ٢١٠ .

<sup>(</sup>١) رسالة المسترشدين ص ٣٦ .



كما يرد على الذين يقعد بهم توكلهم إلى التواكل ، وترك الكسب والعمل مثل شقيق البلحي الذي زعم أن الحركة في الكسب معصية ، كما يرد على من زعم أن القعود وترك العمل أفضل من الحركة . ثم يعرض لأقوال العلماء في مسائل علمية كثر الجدال حولها مثل الورع وحده ، والعزلة عن الناس و مجانبة الشبهة وجوائز السلطان وغير ذلك (٢) .

## ٦- سري السقطي (ت ٢٥٣ أو ٢٥٦هـ)

كان سري بن المغلس السقطي تلميذ معروف الكرحي ، وحال الجنيد وأستاذه ، وهـو ممـن نطـق بعـلوم الصوفية ، وعـبر عن مواحيدهم ، ونشر مقاماتهم ، ووصف أحوالهم (٣) .

وقد تأثر بإمام أهل السنة أحمد بن حنبل في أمر الزهد والورع ، حيث كان يتحرى الحلال ، حتى اشتهر بخصائص ثلاثة كما أشار بذلك أبو نعيم في الحلية ؛ فقد أخرج بسنده إلى أبي علي الحسن البزار الذي يقول : " سألت أبا عبد الله أحمد بن حنبل عن السري بعد قدومه من الثغر ، فقال أبو عبد الله : أليس الشيخ الذي يعرف بطيب الغذاء ؟ قلت : بلى ، قدال : هو على سيره عندنا قبل أن يخرج ، وقد كان السري يعرف بطيب الغذاء ، وتصفية القدوت ، وشدة الورع ، حتى انتشر ذلك عنه ، وبلغ ذلك أن أبا عبد الله أحمد بن حنبل قال : الشيخ الذي يعرف بطيب الغذاء " (3) .

وبدت نظرية الزهد عنده في الزهادة في الدنيا ، والعزلة والوحدة حيث كان يقول : " من أراد أن يسلم دينه ، ويستريح قلبه وبدنه ، ويقل غمه فليعتزل الناس ، لأن هذا زمان

<sup>(</sup>١) انظر : الرعاية لحقوق الله ص ٤٥٥ .

<sup>(</sup>٢) انظر: الكسب للمحاسي ص ٦١- ٦٤ ، والمسائل في أعمال القلوب والجوارح ص ١٦٣ .

<sup>(</sup>٣) طبقات الصوفية ص ٤٨ ، والتعرف لمذهب أهل التصوف ص١١ ، والرسالة القشيرية ص ٤١٧ .

<sup>(</sup>١٤) حلية الأولياء ١٣٠/١٠ .



عزلة ووحدة " (١) . ولأن الدنيا كلها فضول " إلا خمس خصال : خبز يشبعه ، وماء يرويه ، وثوب يستره ، وبيت يسكنه ، وعلم يستعمله " (٢) .

وكان السقطي حريصا على اتباع السنة ، حيث كان يحرص على الجمعة والجماعة ، ويقول : " قليل في سنة خير من كثير مع بدعة " (٣) . وإلى جانب حرصه على اتباع السنة فهـو يتحرى طيب الغذاء فيقول : " أشتهي أن آكل أكلة ليس لله فيها علي تبعة ، ولا أحد على فيها منة ، فما أحد إلى ذلك سبيلا " (٤) .

فه و في هذه العبارة يتفق مع الإمام أحمد بن حنبل في مبدأ الحلال والورع ، ويعتبر ذلك أساس الزهد وتزكية القلوب تمثلا بأهل الورع السابقين ، لألهم فزعوا إلى التقلل إذا ضاقت عليهم الأمور .

وكان السقطي يذهب أيضا مثل ما ذهب إليه الإمام أحمد في التوكل على الله ﷺ وهذا ما جعل الزهاد يضعون السري السقطي في مصاف الإمام أحمد وبشر الحافي .

ومع هذا الإمام أحمد والسري السقطي ؛ وما رأينا من الإمام أحمد أنه يمدحه ويصفه بطيب المطعم فإننا نجد الإمام أحمد ينكر على بعض كلام السقطي ، لا لإسقاط محاسنه وإظهار عيوبه ، وإنما لبيان الصواب ، والدفاع عن العقيدة الصحيحة .

وبيان ذلك ما ذكره الإمام ابن الجوزي قائلا: "نحن نذكر بعض ما بلغنا من أغلاط القوم والله يعلم أننا لم نقصد ببيان غلط الغالط إلا تتريه الشريعة ، والغيرة عليها من الدخل وما علينا من القائل والفاعل ، وإنما نؤدي بذلك أمانة العلم ، وما زال العلماء يبين كل واحد منهم غلط صاحبه قصدا لبيان الحق لا لإظهار عيب الغالط ..." (°).

ثم قــال رحمــه الله : " وقد كان الإمام أحمد بن حنبل يمدح الرجل ويبالغ ثم يذكر غــلطه في الشــيء بعد الشيء وقال : نعم الرجل فلان لولا أن خلة فيه ، وقال عن السري

<sup>(</sup>١) طبقات الصوفية ص ٥٠ .

<sup>(</sup>٢) حلية الأولياء ١٢٣/١٠ .

<sup>(</sup>٣) طبقات الصوفية ص ٥٦ ، وصفة الصفوة ٢١٢/٢ ، ٢١٦ .

<sup>(</sup>٤) حلية الأولياء ١٢٠/١٠ ، ووفيات الأعيان ٢٨٣/١ .

<sup>( )</sup> تلبيس إبليس ص ٢٠٩



الســقطي: الشيخ المعروف بطيب المطعم، ثم حكى لــه عنه أنه قال: إن الله ﷺ لما خلق الحروف سحدت الباء فقال: نفروا الناس عنه " (١) .

وذكر ابن حجر العسقلاني – بعد أن ترجم لسري السقطي – قائلا: " فقرأت في كرتاب " الحروف " ليعقوب الحنبلي من تلامذة أبي يعلى الفراء أن أحمد بن حنبل بلغه أن السري قال : لما حلق الله الخلق سجدت الألف ، وقال : لا أسجد حتى أؤمر ، فقال أحمد: هذا كفر " (٢) .

قــلت: إن صح ما ذكره ابن الجوزي وابن حجر العسقلاني فلعل إنكار الإمام أحمد عــلى مــنهج السقطي في تأويل القرآن ، حيث سلك المنهج الصوفي في فهم الحروف من كــتاب الله الله الله وقد نهج هذا المنهج غيره من الصوفية في القرن الثالث الهجري كسهل بن عبد الله التستري وأبي سعيد الخراز .

ودليل على ذلك ما ذكره السراج الطوسي فيقول: " إن جميع ما أدركته العلوم، وألحق ته الفهوم ما عبر عنه وما أشير إليه مستنبط من حرفين من أول كتاب الله وهو قول بسلم الله، والحمد لله، لأن معناه بالله ولله، والإشارة في ذلك أن جميع ما أحاط به علوم الخلق وأدركه فهم لهم، فليست هي قائمة بذواتها إنما هي بالله ولله " (").

ثم ذكر الطوسي: "أن سهل بن عبد الله قال: الألف أول الحروف وأعظم الحروف وهـي الإشهارة في الألف، أي الله الذي ألف بين الأشياء وانفرد عن الأشياء "(أ). كما أشار إلى تفسير أبي سعيد الخراز حين يقول: "كلما بدا حرف من الأحرف من كتاب الله عمل عملي قدر قربك وحضورك عنده، فله مشرب وفهم غير مخرج الفهم الآحر، فإذا سمعت بقوله : "آلم ذلك. فالألف علم يظهر في الفهم غير ما يظهر اللام، وعلى قدر المحبة وصفاء الذكر ووجود القرب يقع التفاوت والفهم " (°).

<sup>(</sup>۱) نفسه.

<sup>(</sup>۲) لسان الميزان ۱۸/۳ .

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup> اللمع للطوسي ص ١٢٤ .

<sup>(</sup>۱) نفسه ص ۱۲۵

<sup>(</sup>ه) نفسـه .



### ٧- أبو حمزة البغدادي الصوفي (ت ٢٨٩هـ)

هـو " شيخ الشيوخ ، أبو حمزة ، محمد بن إبراهيم البغدادي الصوفي ، حالس بشرا الحـافي ، والإمام أحمد ، وصحب السري بن المغلس " (١) ، وكان أول من تكلم ببغداد في المحبة والشوق ، والقرب والأنس على رؤوس الناس (٢) .

قد حالسه الإمام أحمد حينما رأى تصوفه لم يصرفه عن تلقي العلم ، لكونه بصيرا بعلم القراءات ، كثير الرباط والغزو (٢) .

وكان إذا حرى في مسألة شيء من كلام القوم والإمام أحمد حاضر التفت الإمام أحمد إلى أبي حمزة الصوفي ، وقال : ما تقول في هذه المسألة يا صوفي ؟ (أ) غير أن الإمام أحمد لم يكن يهدف بسؤاله الاستفسار عما يجهله بقدر ما يورد تصحيح الرأي الذي يذهب إليه القاضي أبو يعلى في تعليقه على الخبر فيقول : "أراد والله أعلم — بسؤال إن أصاب أقره عليه ، وإن أخطأ بينه له (٥) .

وفي الحقيقة أن أبا حمزة قد تكلم بعبارة معبرة عن علمه ومتابعته للرسول الله حينما قال : " من علم طريق الحق سهل عليه سلوكه ، ولا دليل على الطريق إلى الله تعالى إلا متابعة الرسول الله في أحواله وأفعاله وأقواله " (٦) .

ولكنه قد تكلم أيضا بكلام فيه انحراف وشطح لنه تأويل ، كما ذكر ذلك الإمام الذهبي فقال: ففي الحلية عن الواحد بن بكر ، حدثنا محمد بن عبد العزيز سمعت أبا عبد الله يقول الرملي يقول: تكلم أبو حمزة في جامع طرسوس فقبلوه ، فصاح غراب ، فزعق أبسو حمزة: لبيك لبيك ، فنسبوه إلى الزندقة ، وقالوا: حلولي ، وشهدوا عليه ، وطرد ، وبيع فرسه — بالمناداة على باب الجامع — هذا فرس الزنديق (٧) .

<sup>(</sup>۱) سير أعلام النبلاء ١٦٥/١٣ - ١٦٦ .

<sup>(</sup>۲) تاریخ بغداد ۲۲۲/۱۱ ، والمنتظم لابن الجوزي ۲۲۲/۱۲ .

 <sup>(</sup>٣) كشف المحجوب ١/٥٦٥ - ٣٦٦ . وسير أعلام ١٦٦/١٣ .

<sup>(</sup>٤) تاريخ بغداد ٤٠٧/١ ، وطبقات الصوفية ص ٢٩٧ ، وطبقات الأولياء ص ١٢٧ .

<sup>(</sup> ٥ ) طبقات الحنابلة ٢٦٨/١ .

<sup>(</sup>٦) طبقات الصوفية ص ٢٩٥ ، والرسالة القشيرية ص ٣٩٥ .

<sup>( &</sup>lt;sup>٧)</sup> حلية الأولياء ٢١/١٠ ، وتلبيس إبليس ص ٢١٠ .



وقــال أبو علي الروذباري: " أطلق على أبي حمزة أنه حلولي وذلك أنه كان إذا سمع صوتا مثل هبوب الرياح وخرير الماء وصياح الطيور كان يصيح ويقول: لبيك لبيك فرموه بالحلول " (١).

وقــال أبو نصر السراج: " بلغني أنه دخل على الحارث المحاسبي ، فصاحت شاة: ماع فشهق ، وقال: لبيك لبيك يا سيدي ، فغضب الحارث ، وأخذ السكين ، وقال: إن لم تتب أذبحك " (٢) .

وبناء على ذلك فإن كان أبو حمزة الصوفي قد حالس الإمام أحمد وسمح به لكونه متعلما ؛ ولا يعنى أن الإمام أحمد بن حنبل أقر بشطحه وانحرافاته .

فـــلو أن الإمـــام أحمد سمع ذلك منه لصححه ، لأنه معروف بحرصه على أن يكون الإنسان على معتقد السلف الصالح ، ولو سمع مثلما سمع الحارث المحاسبي لأنكر ذلك مثله .

إذن فالإمام أحمد لم يكن مقرا بالفكر الصوفي عند أبي حمزة ، بينما يقره بأنه صوفي ، وهو دليل أيضا على وجود التصوف في عصر الإمام أحمد — رحمه الله – .

<sup>·</sup> ۲۱۰ ملبیس إبلیس ص

<sup>(</sup>۲) اللمع للطوسي ص ١٩٥، وسير أعلام ١٦٧/١٣.



#### الميدث الرابع

## بطلان الروايات المنسوبة إلى الإمام أحمد في التحوف ١- الأبـــدال

إن كلمة " الأبدال " مصطلح من مصطلحات الصوفية ، التي اخترعها بعضهم ليرتبوا هـا طـبقاتهم ، وهذه الكلمة قد روى عنها الإمام أحمد بن حنبل في مسنده ، وروى عنها غيره كذلك ، وورد أن الإمام أحمد قد تكلم بهذا المصطلح ، ونسب إليه أنه من الأبدال .

لذا، لا بد من الحديث - أولا - عن معنى الأبدال

فيإذا بحثنا في " القاموس المحيط " : نحد أن " الأبدال قوم بمم يقيم الله على الأرض ، وهيم سبعون : أربعون بالشام ، وثلاثون بغيرها ، لا يموت أحدهم إلا قام مكانه آخر من سائر الناس " (١) .

وفي " المعجم الوسيط ": "لقب يطلقونه على رحال الطبقة من مراتب السلوك على رحال الطبقة من مراتب السلوك على المنافع الدنيا منهم ، عندهم " (٢) . وفي " مختار الصحاح ": " الأبدال قوم من الصالحين لا تخلو الدنيا منهم ، إذا مات منهم أحد أبدل الله مكانه آخر " (٣) .

وفي " الستعريفات " قال الجرحاني : " البدلاء هم سبعة رحال ، من سافر من موضع وتسرك حسدا على صورته حيا بحياته ، ظاهرا بأعمال أصله بحيث لا يعرف أحد أنه فقد ، فذلك هو البدل لا غير " (٤) .

وقال ابن الأثير: " أبدال الشام هم الأولياء والعباد، الواحد بدل كحمل، أو بدل كحمل، موا بذلك لألهم كلما مات منهم واحد بدل بآخر " (°).

وقال ابن عربي: " إن ثم رجالا سبعة يقال لهم الأبدال ، يحفظ الله بهم الأقاليم السبعة لكل بدل إقليم ، وإليهم تنظر روحانيات السماوات والأرض " (٦) .

<sup>(</sup> ۱ ) القاموس المحيط ، مادة ( بدل ) .

<sup>(</sup>٢) المعجم الوسيط ، مادة ( بدل ) .

 $<sup>^{(7)}</sup>$  عتار الصحاح لمحمد الرازي ، مادة  $^{(7)}$ 

<sup>(</sup> التعريفات ص ٣٤ .

<sup>(</sup>٥) النهاية في غريب الحديث ، مادة (بدل) .

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> الفتوحات المكية ٣٧٦/٢.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

فهـذه بعض التعريفات للأبدال ، وأسوق بعض الأحبار والروايات التي تتحدث عن هذه الكلمة .

قال عبد الله بن الإمام أحمد:

"حدثين أبي ثنا أبو المغيرة ثنا صفوان حدثني شريح - يعني ابن عبيد - قال: ذكر أهل الشام عند علي بن أبي طالب في وهو بالعراق ، فقالوا: العنهم يا أمير المؤمنين ، قال: لا إبي سمعت رسول الله في يقول: " الأبدال يكونون بالشام وهم أربعون رجلا ، كلما مات رجل أبدل الله مكانه رجلا يسقى بهم الغيث ، وينتصر بهم على الأعداء يصرف عن أهل الشام بهم العذاب " (١) .

هـــذا الحديث قال عنه أحمد شاكر: "إسناده ضعيف لا انقطاعه ، شريح بن عبيد الحضرمي الحمصي لم يدرك عليا بل لم يدرك إلا بعض متأخري الوفاة من الصحابة "(٢). وقال الألباني: "ضعيف "(٣).

وقال عبد الله بن الإمام أحمد في حديث آخر:

"حدثني أبي ثنا عبد الوهاب بن عطاء أنا الحسن بن ذكوان عن عبد الواحد بن قيس عسن عبادة بن الصامت عن النبي الله أنه قال : ((الأبدال في هذه الأمة ثلاثون مثل إبراهيم خليل الرحمن الله ، كلما مات رجل أبدل الله تبارك وتعالى مكانه رجلا) قال أبي رحمه الله : فيه - يعني حديث عبد الوهاب - كلام غير هذا ، وهو منكر ، يعني حديث الحسن بن ذكوان " (٤) .

الحديث قد حكم عليه الإمام أحمد بأنه منكر وهو راويه .

وقال عنه الألباني: "ضعيف " (°).

وحديث ثـالث لعبادة بلفظ: «الأبدال من أمتي ثلاثون بهم تقوم الأرض، وبهم تمطرون وبهم تنصرون » رواه الطـبراني، وقـال الهيثمي: " من طريق عمر، والبزار

<sup>(</sup> ۱) أخرجه الإمام أحمد في المسند ١١٢/١ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> التعليق على المسند ۱۷۱/۲ (ح ۸۹٦) .

 $<sup>^{(</sup>r)}$  ضعیف الجامع الصغیر ( ح  $^{(r)}$ 

<sup>(</sup>٤) أخرجه الإمام أحمد في المسند ٣٢٢/٥.

<sup>(°)</sup> ضعيف الجامع الصغير (ح ٢٢٦٩).



عن عنبسة الخواص وكلاهما لم أعرفه " (١).

وقال الألباني: "ضعيف " (٢).

وحديث رابع في الأبدال من حديث ابن مسعود بلفظ (لا يزال أربعون رحلا من أميتي قلوهم على قلب إبراهيم ، يدفع الله بهم عن أهل الأرض يقال لهم الأبدال : إنهم لم يدركوها بصلاة ولا صوم ولا صدقة ، قالوا : يا رسول الله فبم أدركوها ؟ قال : بالسخاء والنصيحة للمسلمين ".

قــال الهيثمي: " رواه الطبراني من رواية ثابت بن عياش الأحدب عن رحاء الكليي وكلاهما لم أعرفه " (٣) .

وقال الألباني: "ضعيف حدا " (١٠) . فهذه بعض الأحاديث التي تتحدث عن الأبدال ، وهي أحاديث ضعيفة .

ثم وحدنـــا بعض الروايات التي تدل على أن الإمام أحمد استخدم كلمة " الأبدال " على بعض الصوفية ، الذي تقابل مع الإمام أحمد .

الــرواية الأولى: مــا رواها الخطيب البغدادي فقال: "أخبرنا عبد العزيز بن على الــوراق حدثنا علي بن عبد الله بن الحسن الهمذاني حدثنا القاسم بن الحسن بن حرير حدثنا عمد بن أبي عتاب عن محمد بن المثنى قال: قلت لأحمد بن حنبل ما تقول: في هذا الرحل؟ فقــلت له بشر، فقال لي: سألتني عن رابع سبعة من الأبدال، أو عامر بن عبد قيس، ما مــ ثله عندي إلا مثل رحل ركز رمحا في الأرض، ثم قعد منه على السنان، فهل ترك لأحد موضعا يقعد فيه ؟ " (٥).

قلت: في السند رجل صوفي ، وهو علي بن عبد الله بن الحسن بن جهضم الهمذاني (ت ٤١٠هـ) قال الذهبي عنه: "شيخ الصوفية بالحرم لقد أتى بمصائب في كتاب " بمجة

<sup>(</sup>۱) مجمع الزوائد ٦٣/١٠ .

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup> ضعيف الجامع الصغير ( ح ۲۲۲۷ ) .

<sup>(&</sup>lt;sup>r)</sup> مجمع الزوائد ٦٣/١٠ .

<sup>(</sup>٤) سلسلة الأحاديث الضعيفة والموضوعة ( ح ١٤٧٨ ) .

<sup>( ° )</sup> تاریخ بغداد ۷۲/۷ – ۷۳ .



الأسرار " يشهد القلب ببطلالها ، ثم قال الذهبي : ليس بثقة ؛ بل متهم يأتي بمصائب ، وقال الزمرون : قيل : إنه يكذب (١) .

فالرواية – إذن – في سندها ضعف وهو رجل صوفي متهم بالكذب .

السرواية الثانية: ما ذكره ابن الجوزي في مناقب الإمام أحمد: "قال الخلال وثنا أبو بكر المروذي قال: قدم رجل من الزهاد فأدخلته على أبي عبد الله وعليه فروة خلق، وعلى رأسه خريقة، وهو حاف في برد شديد، فسلم عليه فقال له: يا أبا عبد الله! قد حئت مسن موضع بعيد، وما أردت إلا السلام عليك، وأريد عبادان؛ وأريد إن أنا رجعت أمر بك وأسلم عليك، فقال له أبو عبد الله: إن قدر، فقام الرجل فسلم وأبو عبد الله قاعد، قسال المسروذي: ما رأيت أحدا قط قام من عند أبي عبد الله حتى يقوم أبو عبد الله إلا هذا السرجل، فقال لي أبو عبد الله: ما ترى ما أشبهه بالأبدال، أو قال إني لأذكر به الأبدال، فأحسرج إليه أبسو عبد الله أربعة أرغفة مشطورة بكافخ؛ وقسال: لو كان عندنا لواسيناك " (٢).

هذه الرواية وإن كانت في سندها تلميذ للإمام أحمد بن حنبل لا تعني أن الأبدال عند الإمام أحمد هم المعترفون بالأبدال الأربعين أو السبعين .. عند المتصوفة ؛ وإنما يعني لفظ الأبدال بالزهاد كما هو واضح من الرواية المذكورة ، أو أن الإمام أحمد - رحمه الله - ذلك إما آثرا لها عن غيره أو ذاكرا كما يفعله في مسنده ، لم يقر الإمام أحمد بمذا المصطلح الذي اخترعه بعض الصوفية في تصنيف طبقاتهم وأوليائهم .

ومن جملة القول فقد أورد الإمام ابن الجوزي أحاديث الأبدال في كتاب " الموضوعات " وعلق عليها بعد سردها بأسانيدها فيقول: " ليس في هذه الأحاديث شيء يصح " (٣).

ويقول شيخ الإسلام ابن تيمية: "وكذا كل حديث يروي عن النبي الله في عدة الأولياء، والأبدال، والنقباء، والنجباء، والأوتاد، والأقطاب، مثل أربعة، أو سبعة، أو الشيئ عشر، أو القطب الواحد، فليس في ذلك شيء صحيح عن النبي الله ولم ينطق

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء ٢٧٥/١٧ - ٢٧٦ ، وانظر : ميزان الاعتدال ١٤٣/٣ ، ولسان الميزان ٢٣٨/٤ .

 <sup>(</sup>۲) مناقب الإمام أحمد ص ۱٤۷ .

<sup>(&</sup>lt;sup>r)</sup> كتاب الموضوعات ١٥٢/٣.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

السلف بشيء من هذه الألفاظ إلا بلفظ " الأبدال ". وروى فيــه أنهم أربعون رحلا وألهم بالشــــام ، وهــــو في " المسنــد " من حـــديث علي ، وهو حـــديث منقــطع ليس بثابت " (١) .

ويقول أيضا: إن الأبدال الأربعين رجلا كلما مات رجل أبدل الله تعالى مكانه رجلا، بأن هذه الأسماء لا توجد في كلام السلف، كما هي على هذا الترتيب، ولا هي ما ثورة على هذا الترتيب والمعاني عن المشايخ المقبولين عند الأمة قبولا تاما ؛ وإنما توجد على هذه الصورة عن بعض المتوسطين من المشايخ، وقد قالها إما آثرا لها عن غيره أو ذاكرا.

" وهـــذا الجــنس ونحوه من علم الدين قد التبس عند أكثر المتأخرين حقه بباطله ، فصــار فيه من الحق ما يوحب قبوله ، ومن الباطل ما يوحب رده ، وصار كثير من الناس على طرفي نقيض .

قوم كذبوا به كله لما وحدوا فيه من الباطل ، وقوم صدقواً به كله لما وحدوا فيه من الجـق ، وإنما الصواب التصديق بالحق والتكذيب بالباطل ، وهذا تحقيق لما أحبر به النبي على عن ركوب هذه الأمة سنن من قبلها حذو القذة بالقذة " (٢) .

<sup>(</sup>١) الفرقان بين أولياء الرحمن وأولياء الشيطان ص ١٣-١٤. ومجموعة الرسائل والمسائل ٧/١٥.

<sup>(</sup>٢) بحموع فتاوى شيخ الإسلام ٤٣٤/١١ .



قــال ابن الجوزي: "وقد كان الإمام أبو عبد الله أحمــد بن حنبل لشــدة تمسكه بالســنة، ونهيه عن البدعة، يتكلم في جماعة من الأخيار إذا صدر منهم ما يخالف السنة، وكلامه ذلك محمول على النصيحة للدين.

ثم قال: "أخري المور القزاز، أنا أحمد بن علي بن ثابت، قال: أخبري عمد بن أحمد بن يعقوب، قال: أنا محمد بن نعيم الضبي، قال: سمعت أبا بكر أحمد بن إسحاق الصبغي يقول: سمعت إسماعيل بن إسحاق السراج يقول: قال لي أحمد بن حنبل يوما: بالخيني أن الحارث هذا - يعني المحاسبي - يكثر الكون عندك فلو أحضرته مترلك وأحلستني من حيث لا يراني فأسمع كلامه ؟ فقلت: السمع والطاعة لك يا أبا عبد الله! وسري هذا الابتداء من أبي عبد الله ، فقصدت الحارث وسألته أن يحضرنا تلك الليلة، فقلت: وتسأل أصحابك أن يحضروا معك، فقال: يا إسماعيل فيهم كثرة فلا تزدهم على الكسب والتمر وأكثر منهما مهما استطعت، ففعلت ما أمريي به، وانصرفت إلى أبي عبد الله وأخبرته، فحضر بعد المغرب وصعد غرفة في الدار، واحتهد في ورده إلى أن فرغ.

وحضر الحارث وأصحابه فأكلوا ، ثم قاموا لصلاة العتمة ولم يصلوا بعدها ، وقعدوا بعين الحيارث وهم سكوت لا ينطق واحد منهم إلى قريب من نصف الليل ، وابتدأ واحد منهم وسيأل الحارث عن مسألة فأخذ في الكلام وأصحابه يستمعون كأن على رؤوسهم الطير ، فمنهم من يبكي ، ومنهم من يحن ، ومنهم من يزعق ، وهو في كلامه ، فصعدت الغرفة لأتعرف حال أبي عبد الله ، فوجدته قد بكى حتى غشي عليه ، فانصرفت إليهم ، ولم تزل تلك حالهم حتى أصبحوا فقاموا وتفرقوا ، فصعدت إلى أبي عبد الله وهو متغير الحال ، وقيلت : كيف رأيت هؤلاء يا أبا عبد الله ؟ فقال : ما أعلم أبي رأيت مثل هؤلاء القوم ، ولا سمعت في علم الحقائق مثل كلام هذا الرحل ، وعلى ما وصفت من أحوالهم فلا أرى لك صحبتهم ، ثم قام وخرج " (١) .

#### التعمليق:

إذا نظرنا في النص من حيث السند ففيه محمد بن نعيم الضبي فهو مجهول الحال ، غير أن الإمام الذهبي أورد هذه الحكاية في الميزان ، من طريق الحاكم ثم قال : إسماعيل وثقه

<sup>(</sup>١) مناقب الإمام أحمد ص ١٨٥ - ١٨٦

الــــدار قطني ، وهذه حكاية صحيحة السند ، منكرة لا تقع على قلبي ، أستبعد وقوع هذا من مثل أحمد .

وأما المحاسبي فهو صدوق في نفسه ، وقد نقموا عليه بعض تصوفه وتصانيفه (١).

وأما من حيث المتن والموضوع فأقول: أستبعد أيضا حدوث ذلك من الإمام أحمد حيق وإن دل ذلك على إنكاره للأعمال التي صدرت من المحاسبي وأصحابه، وأتساءل لم اختبأ الإمام أحمد منهم ؟ وما الذي يمنعه أن يخرج إليهم فيكلمهم أو ينصحهم ؟ وهو إمام حليل له موقفه المشهور في الذب عن السنة والدفاع عنها، وإلقاء النصح والتوجيه، والهذي لا يخاف في الله لومة لائم! ولم لم يخرج لصلاة العشاء مع الجماعة ؟! وما معنى علم الحقائق في النص، الذي جاء ذكره في كلام الإمام أحمد، وهل كان الإمام يقسم العلوم إلى الحقائق والمجازات، والظاهر والباطن؟

كــــلا إنهـــــا مــــن بدع التصوف التي لم يتكلم عنها أهل الحق من سلف هذه الأمة ، فالحكاية المنسوبة إلى الإمام أحمد لا أظنها صحيحة وواقعة منه – رحمه الله – .

 <sup>(</sup>۱) ميزان الاعتدال ٤٣٠/١ .



#### ٣- القراءة عند القبور وإهداء الثواب

لقد عزا الشيخ محمد زكريا الكاندهلوي إلى الإمام أحمد بن حنبل بأنه قال: إذا ذهبتم إلى المقسرة فاقرأوا سورة الفاتحة ، وسورة الإخلاص ، والمعوذتين ، وأهدوا ثواها للمقبورين فإن الثواب يصل إليهم (١) .

وهـــذا القــول المنسوب إلى الإمام أحمــد لــه شواهد من رواية أبي بكر الــخلال حينما قال:

"أخبرني الحسن بن أحمد الوراق قال: حدثني علي بن موسى الحداد وكان صدوقا ، وكان ابن حماد المقرئ يرشد إليه ، فأخبرني قال: كنت مع أحمد بن حنبل ومحمد بن قدامة الجوهري في جنازة ، فلما دفن الميت حلس رحل ضرير يقرأ عند القبر ، فقال له أحمد : يا هذا! إن القراءة عند القبر بدعة ، فلما خرجنا من المقابر قال محمد بن قدامة لأحمد بن حنبل : يا أبا عبد الله ! ما تقول في مبشر الحلبي ؟ قال : ثقة ، قال : كتبت عنه شيئا ؟ قلت : نعم قال : فأخبرني ، قلت : فأخبرني مبشر عن عبد الرحمن بن العلاء بن اللحلاج عسن أبيسه أنه أوصى إذا دفن أن يقرأ عند رأسه بفاتحة البقرة وخاتمتها ، وقال : سمعت ابن عمر يوصي بذلك فقال أحمد : ارجع فقل للرجل يقرأ (٢) " (٢) .

" وأخبرنا أبو بكر بن صدقة قال: سمعت عثمان بن أحمد بن إبراهيم الموصلي قال: كان أبو عبد الله أحمد بن حنبل في جنازة ، ومعه محمد بن قدامة الجوهري قال: فلما قبر الليت جعل إنسان يقرأ عنده فقال أبو عبد الله لرجل: تمر إلى ذلك الرجل يقرأ فقل له: لا تفعل ، فلما مضى قال له محمد بن قدامة: مبشر الحليي كيف هو ؟ فذكر القصة بعينها .

<sup>(</sup> ۱) فضائل صدقات ص١١٥ ، نقلا عن جماعة التبليغ في شبه القارة الهندية ، للدكتور أبي أسامة سيد طالب الرحمن ، ط١ إسلام أباد ( دار البيان للنشر والتوزيع ) ص ٢٢٨ .

<sup>(</sup>٢) قــال الدكتور الأحمدي: قال ابن أبي يعلى في ترجمة محمد بن قدامة الجوهري ، نقل عن الإمام أشياء منها: القــراءة على القبور ، واحتج بحديث بن عمر . طبقات الحنابلة ٢٩٩١ ، وحديث ابن عمر أخرجه الخلال بسنده إلى بن عمر قال : سمعت النبي في يقول : " إذا مات أحدكم فلا تجلسوا وأسرعوا به إلى قبره ، ويقرأ عند رأسه بفاتحة البقرة ، وعند رجليه بخاتمتها في قبره " ، الأمر بالمعروف ص ١٢٢ ، وعزاه الهيثمي للطبراني في الكبير وقال : فيه يحي بن عبد الله البابلتي وهو ضعيف إ هـ . مجمع الزوائد ٤٤/٣ .

<sup>(</sup>٣) المسائل والرسائل المروية عن الإمام أحمد في العقيدة ١٧٠/٢ .

وقال ابن أبي يعلى في ترجمة: محمد بن أحمد المروروزي ذكره أبو بكر الخلال فقال: روى عن أبي عبد الله مسائل لم تقع إلى غيره ، ثقة من أهل الروذ ، سمعت عنه من بطل ثقة من أهل أصبهان وذكره بجميل ، حدثني الحسن بن مهران بن الوليد الأصبهان قال : سمعت محمد بن أحمد المروروزي يقول : سمعت أحمد بن حنبل يقول : إذا دخلتم المقابس فاقرأوا آية الكرسي ثلاث مرات ، وقل هو الله أحد ، ثم قولوا : اللهم فضله لأهل المقابر " (١) .

ولكن هناك نصوص أحرى تبين موقف الإمام أحمد الرافض من هذه المسألة .

قال إسحاق بن إبراهيم بن هانئ:

سألت أبا عبد الله عن القراءة على القبر ؟ فقال : القراءة على القبر بدعة  $\binom{7}{2}$  .

وقال عبد الله بن أحمد بن حنبل:

سمعت أبي سئل عن رجل يقرأ عند القبر على الميت قال: أرجو ألا يكون به بأس. وسائلت أبي عن الرجل يحمل معه المصحف إلى القبر يقرأ عليه ؟ قال: هذه بدعة ، قلت لأبي: وإن كان يحسفظ القرآن يقرأ ؟ قال: لا ، يجيء ويسلم ، ويدعو وينصرف " (٤) .

#### التعمليق:

قال الدكتور عبد الإله الأحمدي: "الكلام في هذه المسألة على شقين: القراءة عند القبر وقت الدفن فقط، والقراءة بصفة عامة.

وقــبل الكلام عن كلا الشقين أقول: إنه لم يؤثر عن النبي هذا الأمر لا بفعله هو عــليه الصلاة والسلام ولا بإقراره لغيره ، بل إن مجموع الأحاديث التي جاءت عن النبي هذا فــيما يتعــلق بالقبور وزيارتها يؤخذ منها أن الفعل محدث ، فالنبي هذا كان يزور القبور وكــان يحضــر الدفن غالبا ، ولو كان هذا أمرا حسنا لما سكت عنه هذا ولبينه للناس ، بل

<sup>( &</sup>lt;sup>1)</sup> قال محقق الكتاب : ذكره الفتني في تذكرة الموضوعات ص ٢٢٠ من مر بالمقـــابر فقرأ ﴿ قل هو الله أحد ﴾ إحدى عشرة مرة ، ثم وهب للأموات أعطى من الأجر بعدد الأموات ، المسائل والرسائل . ١٧٢/٢٠٠ .

<sup>(</sup>۲) مسائل ابن هانئ ۱۹۰/۱

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> مسائل أبي داود ص ٨١٥ .

<sup>&</sup>lt;sup>(٤)</sup> مسائل عبد الله ص ١٤٥ .



المـــأثور عنه عليه الصلاة والسلام أنه إذا زار المقابر قال: ((السلام عليكم دار قوم مؤمنين و آتـــاكم ما توعـــدون غـــدا مؤجلون ، و إنا إن شاء الله بكم لاحقون ، اللهم اغفر لأهل بقيع الغرقد )) (١) .

وعن بريدة قال : كان رسول الله يعلمهم إذا حرجوا إلى المقابر فكان قائلهم يقول : 
(السلام عليكم أهل الديار من المؤمنين والمسلمين و إنا إن شاء الله للاحقون أسأل الله لنا ولكم العافية (٢) هذا هو الهدي النبوي " .

ثم أضاف قائلا: "أعود إلى الخلاف في المسألة وأقول: إن شارح الطحاوية قد لخصه إذ يقول: "اختلف العلماء في قراءة القرآن عند القبور على ثلاثة أقوال: هل تكره، أم لا بساس بها وقت الدفن، وتكره بعد؟ فمن قال بكراهتها كأبي حنيفة ومالك وأحمد في رواية قالوا: لأنه محدث لم ترد به السنة، والقراءة تشبه الصلاة، والصلاة عند القبور منهي عنها فكذلك القراءة. ومن قال: لا بأس بها كمحمد الحسن وأحمد في رواية استدلوا بما نقل عن ابن عمر رضي الله عنهما: أنه أوصى أن يقرأ على قبره وقت الدفن بفواتح سورة السقرة وخواتمتها، ونقل أيضا من بعض المهاجرين قراءة سورة البقرة. ومن قال: لا بأس بها وقت الدفن فقط، وهو رواية عن أحمد، أخذ بما نقل عن ابن عمر وبعض المهاجرين، وأما بعد ذلك كالذين يتناوبون القبر للقراءة عنده فهذا مكروه، فإنه لم تأت به السنة و لم ينقل عن أحد من السلف مثل ذلك أصلا. " (٣).

وقال ابن تيمية فيها ثلاث روايات عن أحمد ..

والثانية: أن ذلك مكروه ، وهذه الرواية هي التي رواها أكثر أصحابه عنه ، وعليها قدماء أصحابه الذين صحبوه كعبد الوهاب الوراق وأبي بكر المروذي ونحوهما ، وهي مذهب جمهور السلف كأبي حنيفة ومالك وهشيم بن بشير وغيرهم ، ولا يحفظ عن الشافعي نفسه في هذه المسألة كلام لأن ذلك عنده بدعة .

وقال مالك: ما علمت أحدا يفعل ذلك (٤).

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم، في الجنائز، باب ما يقال عند دخول القبور والدعاء لأهلها ٢/٦٦(ح٩٧٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم ، في الجنائز أيضا ، والباب نفسه ٢٧١/٢ (ح٩٧٥) .

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> شرح العقيدة الطحاوية ص ٤٥٨ .

<sup>.</sup> ۲٦٤ – ۲٦٣/۲ ، اقتضاء الصراط المستقيم ،  $(^{\mathfrak{t}})$ 

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

قال أبو يعلى الفراء: قال أبو بكر — يعني الخلال — نقل أبو بكر المروذي وأبو داود ومهنا وحنبل وأبو طالب وابن بدينا وإسحاق بن إبراهيم وغيرهم: أن القراءة لا يجوز عند القبر، وبعضهم يروي ألها بدعة، وعلى هذا كان مذهبه، ورجع أبو عبد الله رجوعا أبان عن نفسه فقال: يقرأ، وقال أبو حفص بن مسلم العكبري: وقد روى عن أبي عبد الله بضع عشرة نفسا كلهم يقول: بدعة ومحدث فأكرهه وبهذه الرواية أقول " (١).

قال الدكتور الأحمدي مرجحا: "وهذا القول الأحير هو الذي يتلاءم مع ما عرف عن الإمام أحمد من كراهة كل محدث.

وأما ما حاء في رواية المروروذي عن أحمد : إذا دخلتم المقابر ... فعلى تقدير ثبوت هــــذه الـــرواية عـــن الإمام أحمد فإن هذا لم يرد عن النبي الله وقد تقدم ما كان يقوله عليه الصلاة والسلام عند زيارة المقابر " (٢) .

قــلت: وأما إهداء الثواب للمقبورين فلا أصل لــه أيضا ، ولم يحفظ عن النبي الله ولا عــن أصحابه - رضوان الله عليهم - ألهم يفعلون ذلك ، إلا ما كان من أدعية الأحياء وصدقاتهم فإنها تنفع الموتى ، وتصل إليهم بإجماع المسلمين .

قال شارح الطحاوية: "وقد دل على انتفاع الميت بالدعاء إجماع الأمة على الدعاء لله في صلة الجنازة ، والأدعية التي وردت بها السنة في صلاة الجنازة مستفيضة ، وكذا الدعاء له بعد الدفن ، ففي سنن أبي داود ، (٣) من حديث عثمان بن عفان في ، قال : كان رسول الله في إذا فرغ من دفن الميت وقف عليه فقال : ((استغفروا لأحيكم ، واسألوا له التثبيت ، فإنه الآن يسأل )) ، وكذا الدعاء لهم عند قبورهم .. " (١) .

وأما وصول الصدقة ففي " الصحيحين " عن عائشة رضي الله عنهما : أن رجلا أتى السنبي فقال : يا رسول الله ! إن أمي افتلتت نفسها ولم توص ، وأظنها لو تكلمت تصدقت ، أفلها أجر إن تصدقت عنها ؟ قال : ((نعم)) (() . وفي " صحيح البخاري عن

<sup>(</sup>١) طبقات الحنابلة ٢١٢/١ .

 $<sup>^{(7)}</sup>$  المسائل والرسائل المروية عن الإمام أحمد  $^{(7)}$ 

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود ٣/٠٥٥ ( ٣٢٢١ ) وسنده حسن ، وصححه الحاكم ٣٧٠/١ ووافقه الذهبي .

<sup>(</sup>١) شرح العقيدة الطحاوية ص ٤٥٣ .

<sup>( °)</sup> أخرجـــه البخاري في الوصايا ، بـــاب ما يستحب لمن يتوفى فجأة أن يتصدقوا عنه ١٠١٥/٣ (ح٢٦٠٩) ، ومسلم في الزكاة ، باب وصول ثواب الصدقة عن الميت إليه٢٩٦/٢ (ح ٢٠٠٤) .



عبد الله بن عباس – رضي الله عنهما – : أن سعد بن عبادة توفيت أمه وهو غائب عنها ، في أتى السنبي في فقال : يا رسول الله ، إن أمي توفيت وأنا غائب عنها ، فهل ينفعها إن تصدقت عنها ؟ قال : ((نعم)) ، قال : فإني أشهدك أن حائطي المخراف صدقة عنها (() . وأمثال ذلك كثيرة في السنة " (۲) .

وثـبت عن أبي هريرة ه عن النبي الله أنه قال : ((إذا مات الإنسان انقطع عمله إلا من ثلاث : صدقة حارية ، أو علم ينتفع به ، أو ولد صالح يدعو لـه )) (٣) .

<sup>(</sup>۱) أخرجــه البخاري في الوصايــا ، بــاب إذا قــال : أرضي أو بستاني صدقة عن أمي فهو حائز وإن لم يبين ذلك ۱۰۱۲/۳ (ح۲۰۰) .

<sup>(</sup>۲) شرح الطحاوية ص ٤٥٣.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم ، في الوصية ، باب ما يلحق الإنسان من الثواب بعد وفاته ١٢٥٥/٣ (ح ١٦٣١) والإمام أحمد في المسند ٣٧٢/٢ .



#### المردث الخامس

# موقع بعض تلامدته من العكر الحوفيي ١- أبو زرعـــة الرازي (ت ٢٦٤هـ) .

هــو عبيد الله بن عبد الكريم بن يزيد بن فروخ ، قد سمع من الإمام أحمد بن حنبل ، وحالسه وذاكره ، وكان إماما ربانيا ، حافظا متقنا مكثرا (١) .

#### زهدده ومنهجه

لقد أخبرنا أبو زرعة الرازي ووصف لنا زهد النبي الله فقال: " ترك النبي الله الدنيا وهــو واحــد لها ، وقد ذمها ، وعرضت عليه مفاتيح خزائن الدنيا ، والخلد فيها ثم الجنة ، فــأبى ذلك الله وقال الله والذي نفسي بيده ، لو شئت لسارت معي حبال الدنيا ذهبا وفضة "(\*) "(\*)" .

وهذا العالم الجليل أبو زرعة الرازي أحد الأئمة الذين وصفوا بالزهد والعبادة .

يقول الحافظ بن كثير عنه: "كان فقيها ، ورعا ، زاهدا ، عابدا ، متواضعا خاشعا ، أثنى عليه أهل زمانه بالحفظ والديانة ، وشهدوا له بالتقدم على أقرانه " (١) .

ولعل بلوغه إلى هذه الدرجة من الزهد راجع إلى صحبته لكثير من كبار الزهاد في زمانه ، كبشر بن الحارث الحافي ، وأحمد بن حنبل ، وروايته كذلك عن أحمد بن أبي الحراري ، والربيع بن ثعلبة العابد ، وسريح بن يونس ، وسلمة بن عقار البغدادي الذي روى عن معروف الكرحي وفضيل بن عياض وغيرهما (٥) ، وكان يحرص على تتبع أخبارهم وأحوالهم وحفظ أقوالهم .

لقد كان منهجه في الزهد معتدلا ، تبين ذلك من خلال قوله الذي سمعه ابن أبي حاتم بأن أبا زرعة يقول : " لو كان لي صحة بدن على ما أريد كنت أتصدق بمالي كله ، وأخرج إلى طرسوس أو إلى ثغر من الثغور ، وآكل من المباحات وألزمها ، ثم قال : إني لألبس الثياب لكي إذا نظر إلي الناس لا يقولون قد ترك أبو زرعة الدنيا ولبس الثياب

<sup>(</sup>١) انظر: طبقات الحنابلة ١٩٩/١، وسير أعلام ٦٧/١٣.

<sup>(</sup>۲) أخرجه أحمد في الزهد رقم (٧٦) وهو في طبقات ابن سعدا  $( ^{( Y )} )$ 

<sup>(</sup>٣) طبقات الحنابلة ٢٠٢/١ - ٢٠٣ ، والمنهج الأحمد ١٥٠/١ .

<sup>(</sup> ٤ ) انظر : البداية والنهاية ٣٧/١١ .

<sup>(°)</sup> الجرح والتعديل ٣٢٨/١ .

الدون ، وإني لآكل ما يقدم إلي من الطيبات ، والحلواء لكي لا يقول الناس أن أبا زرعة لا يسأكل الطيبات لزهده ، وإني لآكل الشيء الطيب ، وما مجراه عندي ومجرى غيره من الأدم إلا واحد ، و ألبس الثياب الجياد ، ودونه من الثياب عندي واحد ، لأن جميعا يعملان عملا واحدا ، ومن أحب أن يسلم من لبسه الثياب يلبسه لستر عورته فإنه إذا نوى هذا لم ينو غيره سلم " (١) .

ومنهجه هذا يدل على تأثره بسفيان الثوري ، وأحمد بن حنبل ، حيث قال سفيان حينما سئل عن الزهد : الزهد في الدنيا قصر الأمل ، ليس بأكل الغليظ ولا لبس العباء (٢) ، ولما سئل أحمد بن حنبل : عن الرجل يكون معه ألف دينار ، هل يكون زاهدا ؟ فقال : نعم على شريطة أن لا يفرح إذا زادت ، ولا يجزن إذا نقصت (٣) .

وقد كان - رحمه الله - يستمع لنصيحة الزهاد الصالحين.

### موقفه من الحارث المحاسب

حاء بعد الإمام أحمد بن حنبل الإمام أبو زرعة فقال أيضا : عن كتب الحارث المحاسبي حينما سأله سائل عنها ؟ إياك وهذه الكتب ! هذه كتب بدع وضلالات ، عليك بالأثر فإنك تجد فيه ما يغنيك عن هذه الكتب ، قيل له : في هذه الكتب عبرة ، قال : مسن لم يكن له في كتاب الله على عبرة فليس في هذه الكتب عبرة ، بلغكم أن مالك بن أنسس ، وسفيان الثوري ، والأوزاعي ، والأئمة المتقدمين صنفوا هذه الكتب في الخطرات والوساوس وهذه الأشياء ؟ هؤلاء ( يعني بعض الصوفية ) قوم خالفوا أهل العلم يأتوننا مرة بالحارث المحاسبي ، ومرة بعبد الرحيم الدبيلي ، ومرة بحاتم الأصم ، ومرة بشقيق ، ثم قال : ما أسر ع الناس إلى البدع ! (٤٠) .

وذكر ابن كثير أن أبا زرعة لما وقف على كتاب الحارث المحاسبي المسمى بالرعاية ، قل المدعة ، ثم قال للرجل الذي جاء بالكتاب : عليك بما كان عليه مالك والثوري والأوزاعي والليث ، ودع عنك هذا فإنه بدعـة (٥) .

<sup>(</sup>۱) انظر : تقدمة الجرح والتعديل ص ٣٤٨ .

<sup>(7)</sup> مدارج السالکین ۱۲/۲ .

<sup>·</sup> ١٣/٢ مسسف <sup>(٣)</sup>

<sup>·</sup> ۲۰۶ تلبیس إبلیس ص ۲۰۹

<sup>&</sup>lt;sup>(ه)</sup> انظر : البداية والنهاية ٣٣٠/١٠ .

ومن هذا يتبين لنا أن أبا زرعة الرازي قد وقف على كتاب " الرعاية " للمحاسبي ، واطلع على ما فيه ، ومن ثم ذم فكرة ومنهج المحاسبي ، ولا شك أن تحذير الإمام أبي زرعة وتنفيره من كتب المحاسبي كان على علم به ، لذا حذر السائل حينما سأله عن الحارث المحاسبي وكتبه ، وصدق في حوابه لأن علم الأثر هو الصحيح ، وهو الذي يرضي الله في ، وكذا الصحابة والتابعون لهم بإحسان ، وبوصيتهم التزم الأئمة الناه المناه الذين سلكوا طريق الاستقامة ، وأقوالهم مبثوثة معلومة في كتب التاريخ والسير ...

إذن كان السبب وراء التنفير والتحذير من الحارث المحاسبي هو قوله ونشره علم الكلام ، وحديث عنها من سبقوه من أئمة الكلام ، وحديث عنها من سبقوه من أئمة السلف ، أو كان تحذيرهم ممن يعلمون ألهم لا يستطيعون الثبات على مثل سلوكه وصحبته لشدة طريقته .. غير أن الحارث المحاسبي – رحمه الله – كان بعيدا عن شطحات الأقوال والأحوال ، كالتي حصلت للصوفية المتأخرين .

ولقد ضرب لنا أبو زرعة مثلا عظيما في المحبة للسنة النبوية ، والحرص على تبليغها أمام أقرانه وتلامذته حينما توقفوا في روايتهم لحديث التلقين ، كما يرويه أبو جعفر محمد بن علي ، وراق أبي زرعة فيقول : "حضرنا أبا زرعة بماشهران ، وهو في السّوق ، وعنده أبو حاتم ، وابن وارة ، والمنذر بن شاذان ، وغيرهم ، فذكروا حديث التلقين : "لقنوا موتاكم : لا إلسه إلا الله "، واستحيوا من أبي زرعة أن يلقنوه ، فقالوا : تعالوا نذكر الحديث . فقال ابن وارة : حدثنا أبو عاصم ، حدثنا عبد الحميد بن جعفر ، عن صالح ، وحعل يقول : ابن أبي ، و لم يجاوزه . وقال أبو حاتم : حدثنا بندار ، حدثنا أبو عاصم ، عصن عسبد الحميد بن جعفر (عن صالح ) ، و لم يجاوز ، والباقون سكتوا ، فقال أبو زرعة وهدو في السوق : حدثنا بندر ، حدثنا أبو عاصم ، حدثنا عبد الحميد ، عن صالح بن أبي عسريب ، عن كثير بن مُرَّة ، عن معاذ بن حبل ، قال : قال سول الله في : "من كان آخر كلامه : لا إله إلا الله دخل الجنة " ، وتوفي رحمه الله (') .

<sup>(</sup>۱) انظر : تاریخ بغداد ، ۳۲٥/۱، وتقدمة الجرح ۳٤٥ ، وسیر أعلام ٧٦/١٣ .



## ٢ - أحمد بن محمد بن هايي الأثرم (ت ٢٦١هـ) .

قــد نقل عن الإمام أحمد مسائل كثيرة ، وتكلم عن الحارث المحاسي فقال : "كنت عــند حــلف البزار يوم الجمعة ، فلما قمنا من المحلس صرت إلى قرن الصراة ، فأردت أن أغتســل للجمعة ، فغرقت ، فلم أحد شيئا أتقرب به إلى الله حل ثناؤه أكثر عندي من أن قلت : اللهم إن تحييني لأتوبن من صحبة حارث - يعني المحاسبي " (١) .

وقال: "كان حارث المحاسبي في عرس لقوم ، فجاء يطلع على النساء من فوق الدرابزين ، ثم ذهب يخرجه – يعني رأسه – فلم يستطع ، فقيل له: لم فعلت هذا ؟ قال : أردت أن أعتبر بالحور العين " (٢) .

#### دفاعه عن السنة ومحاربته للبدع

قــال في أثناء كتابه إلى الثغر: "أعاذنا الله وإياكم من كل موبقة ، وأنقذنا وإياكم من كل مهلكة ، وسلمنا وإياكم من كل شبهة ، ومسكنا وإياكم بصالح ما مضى عليه أسلافنا وأئمتنا " (٣) .

وذكر نماذج من البدع التي رآها في حياة الإمام أحمد قال : رأيت قوما كانوا يلازمون البيت على أسباب من النسك وقلة من العلم ، فأكرمهم الناس ببعض ما ظهر لهم من حبهم للخير ، فدخلهم العجب من قلة العلم ، فكان لا يزال أحدهم يتكلم بالأمر العجيب ، فيدفع الله ذلك بقول الشيخ ، حزاه الله أفضل ما حزى من تعلمنا منه ، ولا يكون من أحد منهم من ذلك شيء إلا كان سبب فضيحته .. فأنا حافظ من ذلك لأشياء كثيرة ، وإنما هذا من مكايد إبليس مع حنوده ، يقول لأحدهم : أنت أنت ومن مثلك ؟ فقل : قد قال غيرك ، ثم يلقي في قلبه الشيء ، وليس هناك سعة في علم ، فيزين عنده : أن يبتدئه ليشمت به ، وإن كل محدثة بدعة ، وكل بدعة ضلالة ، وكل ضلالة في النار " (٤) .

وأضاف قائلا: "وقد ظننت أن آخرين يلتمسون الشهرة ، ويحبون أن يذكروا ، وقد ذكر قبلهم قوم بألوان من البدع فافتضحوا ، ولأن يكون الرجل تابعا في الخير خير من أن يكون رأسا في الشر .

<sup>(</sup>١) طبقات الحنابلة ٦٨/١ .

 <sup>(</sup>۲) المصدر نفسه .

<sup>(&</sup>lt;sup>۳)</sup> المصدر نفسه .

<sup>( &</sup>lt;sup>٤ )</sup> طبقات الحنابلة ٦٩/١ .

واستشهد بالأحاديث والآثار المأثورة لتدعيم موقفه من البدع فقال: " وقد قال ابن مسعود: " اتبعوا ولا تبتدعوا فقد كفيتم ، كل بدعة ضلالة " .

وقــال: " أيها الناس إنكم ستحدثون ويحدث لكم ، فإذا رأيتم محدثة فعليكم بالأمر الأول " . " لا يزال الناس بخير ما أخذوا العلم عن أكابرهم " .

وقال ابن عمر: "كل بدعة ضلالة ، وإن رآها الناس حسنة " (١).

وقال عمر بن عبد العزيز: " إياك وما أحدث المحدثون ، فإنه لم تكن بدعة إلا وقد مضي قبلها ما هو دليل عليها وعسرة منها ، فعليك بلزوم السنة ، فإنها لك بإذن الله عصمة .. " (٢) .

#### ٣ – غلام خليل ( ت ٢٧٥هــ) .

قال الذهبي في سير أعلام النبلاء:

" غـــ لام خليل ، العالم ، الزاهد ، الواعظ ، شيخ بغداد ، أبو عبد الله أحمد بن محمد ابن غالب بن حالد بن مرداس ، الباهلي البصري .

سكن بغداد ، وكان له حلالة عجيبة ، وصولة مهيبة ، وأمر بالمعروف ، وأتباع كثير ، وصحة معتقد ؛ إلا أنه يروي الكذب الفاحش ، ويروي وضع الحديث ، نسأل الله العافية " ، ولكن ابن أبي حاتم قال : " سئل أبي عنه فقال : رجل صالح ، لم يكن عندي ممن يفتعل الحديث " (") .

يرى بروكلمان: أن غلام حليل هذا كان من الحنابلة الذين نهضوا بالمذهب الحنبلي ، وكان فقيها واعظا ببغداد وتصوف تصوفا حسنا ، فحارب أهل البدع والمعاصي ، وحمل على الخوارج والزنادقة (٤) .

ويوافق على ذلك الدكتور حسين القوتلي حيث يرى أن هذا العلم كان حنبليا محدثًا فقيها ، مشهورا بالورع والتقوى ، وكان ينكر على الصوفية كلامهم في الحب الإلهي ، والاتصال بالله على أو ما إلى ذلك من المقالات التي انتشرت في القرن الثالث

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق ۱/۹ .

<sup>(</sup>۲) المصدر نفسه ۷۰/۱ .

<sup>(</sup>۲) سير أعلام النبلاء ٢٨٢/١٣ - ٢٨٣ .

<sup>(</sup>٤) انظر : فهرس المخطوطات ، دار الكتب الظاهرية ، قسم الحديث ص ١٦٩ .



الهجري (١) . وإن كنا لم نعثر على حبر لقائــه وسماعــه من الإمام أحمد بن حنبل ، و لم نجد له ترجمة في طبقات الحنابلة .

وذكر ابن النديم: بأن غلام حليل له من الكتب، ككتاب الدعاء، وكتاب الانقطاع إلى الله حل اسمه، وكتاب الصلاة، وكتاب المواعظ (٢).

والمهم في هـ ذا المقام هو الصراع الذي حدث بينه وبين الصوفية ، وهو من أشهر الحـ وادث في تـ لك المحنة المعروفة بمحنة غلام حليل ، وكان ذلك سنة ٢٦٢هـ ، إذ حاء غـ لام خـ ليل واتمم الصوفية بالزندقة ، وشغب عليهم العامة ، وسعى عند الخليفة ، فأمر بالقـ بض عـ لى عـ دد كبير من الصوفية ، بلغوا نيفا وسبعين ، وانتهت المحنة بقتل بعضهم وهروب البعض وتبرئة البعض الآحر (٣) .

قال أبو نعيم: "سمعت عمر البناء - البغدادي بمكة - يحكي: لما كانت محنة غلام خليل ونسب الصوفية إلى الزندقة أمر الخليفة ( المعتمد ) بالقبض عليهم ، فأخذ في جملة من أخذ أبو الحسين النوري في جماعة ، فأدخلوا على الخليفة فأمر بضرب أعناقهم ، فتقدم النوري مبتدرا إلى السياف ليضرب عنقه ، فقال له السياف : ما دعاك إلى الابتدار إلى القتل مسن بين أصحابك ؟ فقال : آثرت حياهم على حياتي هذه اللحظة ، فتوقف السياف والحاضرون عن قتله ، ورفع أمره إلى الخليفة ، فرد أمرهم إلى قاضي القضاة - وكان يلي القضاء يومئذ إسماعيل بن إسحاق - فقدم إليه النوري ، فسأله عن مسائل في العبادات والطهارة والصلاة ؟ فأحابه ، ثم قال له : وبعد هذا فلله عباد يسمعون بالله وينظرون بالله ، ويحرددون بالله ، ويأكلون بالله ، ويلبسون بالله ، فلما سمع إسماعيل كلامه بكى بكاء طويلا ثم دخل على الخليفة ، فقال : إن كان هؤلاء زنادقة فليس في الأرض موحد ، فأمر بتخليستهم ، وسائله السلطان يومئذ : من أين يأكلون ؟ فقال : لسنا نعرف الأسباب التي يستجلب ها الأرزاق ، نحن قوم مدبرون ، وقال : من وصل إلى وده أنس بقربه ، ومن توصل بالوداد فقد اصطفاه من بين العباد " (3)

وبين الذهبي سبب هذا الصراع أيضا فيقول:

<sup>(</sup>۱) العقل وفهم القرآن ص ٤٨ .

<sup>.</sup> ۲۹۳ ص الفهرست الفهرست م

 $<sup>(^{7})</sup>$  انظر: ظهر الإسلام، لأحمد أمين  $^{(7)}$  .

<sup>( &</sup>lt;sup>ئ)</sup> حلية الأولياء ١٠/٨٦٠ - ٢٦٩ .

"قال ابن الأعرابي: قدم من واسط غلام حليل ، فذكر له هذه الشناعات - يعني خصوض الصوفية - ودقائق الأحوال التي يذمها أهل الأثر ، وذُكر له قولهم بالمحبة ، ويبلغه قول بعضهم: نحن نحب ربنا ويحبنا ، فأسقط عنا حوفه بغلبة حبه - فكان ينكر هذا الخطأ بخططأ أغلظ منه ، حتى جعل محبة الله بدعة ، وكان يقول : الخوف أولى بنا . قال : وليس كما توهم ، بل المحبة والخوف أصلان ، لا يخلو المؤمن منهما ، فلم يزل يقص بهم ، ويحذر منهم ، ويغري بهم السلطان والعامة .

ويقــول: كان عندنا بالبصرة قوم يقولون بالحلول، وقوم يقولون بالإباحة، وقوم يقولون كذا، فانتشر في الأفواه أن ببغداد قوما يقولون بالزندقة.

وكانت تميل إليه والدة الموفق ، وكذلك الدولة والعوام ، لزهده وتقشفه ، فأمرت المحتسب أن يطيع غلام حليل ، فطلب القوم ، وبث الأعوان في طلبهم ، وكتبوا ، فكانوا نيفا وسبعين نفسا ، فاحتفى عامتهم ، وبعضهم حلصتهم العامة ، وحبس منهم جماعة " (١) .

قال الذهبي : قلت : وهرب النوري إلى الرقة ، وأقام بما مدة متخليا منعزلا ، ثم عاد إلى بغداد .

ولعل السبب الذي حعل غلام خليل يتهم أبا الحسين هو وصفه وصفه الله بصفة لا يليق به كما ذكر ذلك ابن الجوزي فيقول: "قال السراج: وبلغني أن أبا الحسين النوري شهد عليه غلام خليل أنه سمعه يقول: أنا أعشق الله الله وهو يعشقني، فقال النوري: سمعت الله يقول: ﴿ يُحِبُّونَهُ ﴾ (٢) وليس العشق بأكثر من المحبة، قال القاضي أبو يعلى: وقد ذهبت الحلولية إلى أن الله على يعشق.

ثم عقب ابن الجوزي فيقول: " وهذا جهل من ثلاثة أوجه:

أحدها: من حيث الاسم فإن العشق عند أهل اللغة لا يكون إلا لما ينكح ، والثاني : أن صفات الله على منقولة فهو يحب ولا يقال يعشق ، كما يقال يعلم ولا يقال يعرف ، والثالث : من أين له أن الله تعالى يحبه ؟ فهذه دعوى بلا دليل .. " (٣) .

<sup>(</sup>۱) سير أعلام النبلاء ٢٨٤/١٣ .

 <sup>(</sup>٢) سورة المائدة ، الآية (٤٥) .

<sup>(</sup>۲) تلبيس إبليس ص ۲۱۱ .



#### ٤ - أبو محمد البربماري ( ت ٣٢٨هــ) .

هــو الحسـن بـن عـلي بن خلف ، أبو محمد البربهاري ، شيخ الطائفة في وقته ، ومــتقدمها في الإنكـار على أهل البدع ، والمباينة لهم باليد واللسان ... وكان أحد الأئمة العارفين .

صحب جماعة من أصحاب الإمام أحمد ، وصحب سهل التستري .

قــال الــبرهاري: سمعــت سهلا يقول: " إن الله حلق الدنيا، وحعل فيها حهالا وعــلماء، وأفضل العلم ما عمل به، والعلم كله حجة إلا ما عمل به، والعمل به هباء إلا ما صح " (١).

وقد صنف مصنفات منها: "شرح كتاب السنة " ذكر فيه تمسكه بعقيدة السلف الصالح، وإنكاره على أهل البدع والانحرافات فقال:

وأضاف قائلا: " واعلم أن الخروج عن الطريق وجهان:

أما أحدهما: فرحل قد زل عن الطريق ، وهو لا يريد إلا الخير ، فهو لا يقتدى بزلله ، فإنه هالك .

<sup>(</sup>١) طبقات الحنابلة ١٨/٢.

<sup>(</sup>۲) نفسیه ۱۹–۱۸/۲ نفس

<sup>(</sup>۳) نفسه ۱۹/۲ .



#### موقفه من الفكر الصوفي

قال أبو محمد البرهاري: "وكل علم ادعاه العباد من علم الباطن لم يوحد في الكتاب ولا في السنة فهو بدعة وضلالة ، لا ينبغي لأحد أن يعمل به ، ولا يدعو إليه " (١) .

في هـــذا الــنص ردّ عــلى المتصوفة ، الذين يعتقدون بأن لهم علما خاصا وهو علم الــباطن ، وهذا العلم - حسب زعمهم - لا يعلمه إلا الخاصة ، وأن من لم يكن له نصيب من هذا العلم يخاف عليه من سوء الخاتمة .

كما أن النص يرد أيضا على مصطلح الظاهر والباطن ، كما عند الباطنية والصوفية المنحرفة ، الذين يقولون : بأن هناك في الإسلام علمين : علم يخص أهل الظاهر ، وهي الشريعة التي جاء بها الرسول في بكل ما فيها من عقائد وعبادات وأخلاق ... وعلم يعبر عنه الصوفية بالعلم اللدني ، وقد اهتموا بهذا العلم لأنه هو علم الحقيقة ، بحيث لا يترل هذا العلم - حسب زعمهم - إلا على أولياء الله ؛ وهم من أصحابهم .

و هذا المعتقد جانب المتصوفة المنحرفة المنهج الصحيح ، وابتعدوا عن الصراط السوي ، وتــركوا العــلم الــذي جاء به الرسول هم من عند الله ، وأصبحوا يبحثون عن الهداية والوصــول إلى ولايــة الله عن طريق علم الباطن المزعوم ، الذي ما أنزل الله في كتابه ، ولا دعا إليه رسول الله هم وأصحابه الكرام رضوان الله عليهم .

فقد عدد عدد السبر هاري علم الباطن الذي لا يستند إلى أدلة من الكتاب والسنة بدعة وضلالة ، فموقفه من هذا الأمر موقف سليم وموافق لما ذهب إليه أهل الحق من هذه الأمة ، الذين يجعلون الكتاب والسنة دليلهم في كل شأن من شؤولهم ، فالنصوص القرآنية والحديثية جعلتهم يسيرون على الطريق الصحيح . فمن هذه النصوص :

قول .... ه ﴿ وَأَنَّ هَذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيمًا فَاتَّبِعُوهُ وَلاَ تَتَّبِعُوا السُّبُلَ فَتَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَبِيله ذَلِكُمْ وَصَّاكُمْ بِهِ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾ (٢) .

<sup>(</sup>١) طبقات الحنابلة ٢٥/٢ .

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام ، الآية ( ١٥٣ ) .



وبين البربماري موقفه من الصوفية المنحرفة فقال:

" واعـــلم أنــــه مــا عبد الله بشيء مثل الخوف من الله ، وطريق الخوف والحذر والشــفقات والحيــاء من الله ، واحذر أن تجلس مع من يدعو إلى الشوق والمحبة ويحلو مع النساء وطريق المذهب ، فإن هؤلاء كلهم على ضلالــة " (٣) .

وقال: " وإذا رأيت الرجل عابدا مجتهدا متقشفا ، محترفا بالعبادة صاحب هوى فلا تجلس معه ، ولا تسمع كلامه ، ولا تمش معه ، فإني لا آمن أن تستحلي طريقه فتهلك معه " (٤) .

وقال أيضا: "ولا تقل: أترك المكاسب وآخذ ما أعطوني ، لم يقل هذا الصحابة ، ولا العلماء رضي الله عنهم إلى زماننا " .

هذا هو الموقف الصحيح من الزهد والتوكل والتعامل مع هذه الحياة لا بد من الأخذ بالأسباب ، ثم الاعتماد على الله ﷺ ، وهو موقف الأئمة الأربعة رحمهم الله تعالى .

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> سبق تخریجه فی ص ۲۹۰ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> سبق تخریجه فی ص ۳۵۷.

<sup>(&</sup>lt;sup>r</sup>) طبقات الحنابلة <sup>(r</sup>)

<sup>(</sup>٤) نفســه ۳۸/۲ .



أحمد الله حمدا كثيراً على ما منَّ به عليَّ من نعمة الإسلام ، كما أشكره جل وعلا على توفيقه أن أتممت هذه الرسالة ، وتوصلت من خلالها إلى أهم النتائج التالية :

- 1- إن مفهوم التصوف الذي صدر من بعض الأعلام في القرنين الثاني والثالث الهجريين أخذ جانبًا من جوانب حسن الخلق ، وتزكية النفوس ، والزهد والتقشف ، وحب العزلة والانقطاع للعبادة ، والبعد عن هذه الحياة الطاغية المطغية ، وإن كان في مفهومهم بعض المآخذ والانحرافات .
- ٢- إن رحال الصوفية في القرنين الثاني والثالث الهجريين كان منهم من يوافق ما يقولونه وما يمارسونه من أعمال القلوب مع ما في الكتاب والسنة ، حتى وإن كانوا على انحراف ومبالغة في بعض الأمور ، وخاصة ما يكون منهم من خطأ واضح ، وتشدد زائد ، وانحراف خطير يمس العقيدة الصحيحة ، كما حدث للحارث المحاسبي ، ولأبي يزيد البسطامي ، وابن منصور الحلاج .
- ٣- إن الهدف من التصوف في القرن الثالث الهجري هو الاتصال بالله ، كما أن الحب
   الإلهي أصبح معلما مبرزا وهدفا اتجه إليه أهل التصوف .
- إن زهد الإمام أبي حنيفة كان زهداً إيجابياً ، حيث كان رحمه الله لا يقعد عن الكسب والعمل ، أو يهجر المال والعيال ، فهو بجانب كونه زاهداً كان كريمًا واسع الكرم .
- إن كثيراً من الروايات والأعمال المنسوبة في التصوف إلى الإمام أبي حنيفة لا تصح، لأنها حكاية صوفية مختلقة ، يريدون منها تمويل الفكر الصوفي ، ولفت أنظار الناس أن أباحنيفة كان واحداً من أقطاب الصوفية وهو منهم بريء ، بل المعروف أن للإمام موقفاً في الدفاع عن العقيدة الصحيحة ، حتى جعل الاستماع إلى الغناء الصوفي من الذنوب والمعاصى .
- لقد أنكر الإمام مالك الاجتماع للذكر على صوت واحد ، لأنه إحدى المحدثات التي لم تكن في زمن الرسول صلى الله عليه وسلم ، ولا في زمن الصحابة الكرام ... كما أنكر رحمه الله وأتباعه سماع الغناء ، الذي يكون مصحوباً بالرقص والتواجد والقصائد الشركية ونحوها ، وتبين بذلك بطلان ما نسب إليه من إباحته للغناء .



- ٧- إن الروايات والأعمال المنسوبة في التصوف إلى الإمام مالك ليست بصحيحة ، كما أن التوسل المنسوب إليه باطل ؛ لأنه توسل غير مشروع ، ومناقض لعقيدة السلف الصالح .
- ٨- إن موقف الإمام الشافعي من مجاهدة النفس موقف محمود ، لا يعنى ذلك أنه يهجر
   نعم الله تعالى ، فلا يتمتع بها و لا يسعد بالتلذذ بحلاوتها ، إذ لا رهبانية في الإسلام .
- 9- لقد أنكر الإمام الشافعي التغبير لأنه سماع منهي عنه ، أحدثته الزنادقة ليصدوا به الناس عن السماع المشروع ، كما حرص رحمه الله وأتباعه على حماية التوحيد من كل شائبة .
- ١- إن ما نسب إلى الإمام الشافعي من الأعمال الصوفية كذب وافتراء ، فهو لم يأمر باقتداء طريق أهل التصوف ، وإنما أثر عنه أقوال كثيرة تبين تمسكه بالآثار ، وأمر بالإعراض عن قوله إذا خالف الأحاديث الصحيحة .
- 11- إن الإمام أحمد كان على منهج السلف الصالح في شأن الزهد ، فقد كان موقفه من الدنيا أن لايتركها كلية ، فيمنع من الزهد الموصل إلى تحريم ما أحل الله والامتناع عما أباحه الله لعباده ، وبذلك يخالف ما ذهب إليه بعض الصوفية المتقدمين في مفهوم الزهد حينما اتجهوا اتجاها يكون الفقر مطلباً أساسياً فيه .
- 17- إن الإمام أحمد على منهج السلف في إدراك معنى التوكل ، حيث فهم بمفهومه الصحيح الإيجابي ، وهو الأحذ بالأسباب ، ثم الاعتماد على الله عزوجل ، وبذلك يخالف ما عليه الصوفية حينما فهموا بأن التوكل هو خلع الأسباب وقطعها ، وترك العمل والتكسب وعدم حمل الزاد .. إلخ .
- 17- لقد كره الإمام أحمد التغبير أو الاجتماع لسماع القصائد والمدائح كما يفعله المتصوفة ، وكره أن يجالس من مارس ذلك ، كما أنكر أشد الإنكار على ما حدث للصوفية من مخالفات لعقيدة السلف الصالح .



## الفهارس

- ١- فهرس الآيات القرآنية.
- ٧- فهرس الأهاديث والآثار.
- ٣- فهرس المطلحات والكلمات الغريبة
  - 3- ففرس الأعلام.
  - ٥- فهرس المصادر والمراجع .
    - ٦- نمرس الوضوعات .



| الصفحة        | رقمها     | الآيــــة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|---------------|-----------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|               |           | سورة البقرة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 199           | ٧٤        | ﴿ ثُمَّ قَسَتْ قُلُوبُكُم مِن بَعْدِ ذَلِكَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 101           | <b>79</b> | ﴿ فَوَيلٌ لِّلَّذِينَ يَكْتُبُونَ الْكِتَابَ مِنْ الْكِتَابَ الْكِتَابَ مِنْ الْكِتَابِ مَنْ الْكِتَابَ مِنْ الْكِتَابِ مَنْ الْكِتَابَ مِنْ الْكِتَابَ مِنْ الْكِتَابُ مِنْ الْكِتَابِ مَنْ الْكِتَابِ مَنْ الْكِنْ الْكُولَ الْكِنْ الْكِنْ الْكِنْ الْكِنْ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ اللَّهِ الْمُؤْمِنِ اللَّهِ الْمُؤْمِنِ اللَّهِ الْمُؤْمِنِ اللَّهِ الْمُؤْمِنِ اللَّهِ الْمُؤْمِنِ اللَّهِ الْمُؤْمِنِ اللَّهِينَ اللَّهِ الْمُؤْمِنِ اللَّهِ الْمُؤْمِنِ اللَّهِ الْمُؤْمِنِ اللَّهِ الْمُؤْمِنِ اللَّهِ الْمُؤْمِنِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الْمُؤْمِنِ اللَّهِ الْمُؤْمِنِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّ |
| ۲.۱           | 170       | ﴿ وَاتَّخِذُواْ مِن مَّقَامِ إِبْرَاهِيمَ مُصَلَّى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 771, 971, 377 | 1 2 7     | ﴿ الَّذِينَ آتَيْنَا هُمُ الْكَتَابَ يَعْرِفُونَهُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ۰۳۲، ۲۲۲، ۸۲۲ | 109       | ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَآأَنزَلْنَا مِنَ الْبَيِّناَتِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| <b>77.</b>    | 178-178   | ﴿ وَإِلَــهُكُمْ إِلَــةٌ وَاحدٌ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 177 (100      | 170       | ﴿ وَمَنَ النَّاسَ مَن يَتَّخِذُ مِن دُونِ اللَّهِ أَندَاداً ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 717           | 177       | ﴿ يَأَيُّهَا النَّاسُ كُلُواْ مِمَّا فِي الأَرْضِ حَلالاً طَيِّبًا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ۲۱، ۲۳، ۸۷،   | 177       | ﴿ يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ كُلُواْ مِن طَيِّبَاتِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ۲۸۳ ،۲۰۷      |           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 711           | ١٧٣       | ﴿ إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةَ وَالدَّمَ وَلَحْمَ الْخِترِيرِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 7.7.7         | 197       | ﴿ وَتَزَوَّدُواْ فَإِنَّ حَيْرَ الزَّادِ التَّقْوِيَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 790           | 191       | ﴿ لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَن َتَبْتَغُواْ فَضْلاً مِّن رَّبِّكُمْ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ٢٨٢           | 717       | ﴿ زُيِّنَ للَّذِينَ كَفَرُواْ الْحَيَاةُ الدُّنْيَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 7.7, 377      | 777       | ﴿ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ التَّوَّابِينَ وَيُحِبُّ الْمُتَطَهِّرِينَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ٤١٧           | 777       | ﴿ وَكَهُنَّ مثْلُ الَّذِي عَلَيْهِنَّ بِالْمَعْرُوفِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 1 8 9         | 779       | ﴿ يُؤْتِي الْحِكْمَةُ مَن يَشَآءُ مَن يَشَآءُ وَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|               |           | سورة آل عمران                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ٣.0           | ١٦        | ﴿ الَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَآ إِنَّنَآآمَنَّا فَاغْفَرْ لَنَا ذُنُوبَنَا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 777           | ١٨        | ﴿ شَهَدَ اللَّهُ أَنَّهُ لاَ إِلَــَهُ إِلاَّ هُوَ وَٱلْمَلاَئِكَةُ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 17.1100       | ٣١        | ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ اللَّهَ فَاتَّبِعُونِي يُحْبِبْكُمُ اللَّهُ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ۲۱۱، ۲۲۱، ۱۲۳ |           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ١٧٨           | **        | ﴿ كُلَّمَا دَخَلَ عَلَيْهَا زَكَرِيَّا الْمِحْرَابَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |

|            | THE PRIN  | ICE GHAZI TRUST                                                                     |
|------------|-----------|-------------------------------------------------------------------------------------|
| ۳.0        | ٥٣        | ﴿ رَبِّنَاۤ آمَنَّا بِمَآ أَنزَلْتَ وَاتَّبَعْنَا الرَّسُولَ                        |
| 7.8.7      | 77        | ﴿ بَلَىَ مَنْ أَوْفَىَ بِعَهْدِهِ وَاتَّقَى فَإِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُتَّقِينَ﴾  |
| 101        | ٧٨        | ﴿ وَيَقُولُونَ هُوَ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ وَمَا هُوَ مِنْ عِندِ اللَّهِ﴾              |
| ب          | 1.7       | ﴿ يَاأَيُّهَاالَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّه حَقَّ تُقَاتِه ﴾                     |
| ٥٦         | 1 • £     | ﴿ وَلْتَكُن مَنكُمْ أُمَّةٌ يَدْعُونَ                                               |
| 470        | 100       | ﴿ وَمَن يَغْفُرُ الذَّنُوبَ إِلاَّ اللَّهُ وَلَمْ يُصِرُّواْ عَلَىَ مَا فَعَلُواْ ﴾ |
| ٤٠٨        | 147       | ﴿ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِكُمْ سُنَنٌ فَسِيرُواْ فِي الأَرْضِ﴾                        |
| 170        | 1 & &     | ﴿ وَمَا مُحَمَّدٌ ۚ إِلاَّ رَسُولٌ قَدْ خِلَتْ مِن قَبْلِهِ الرُّسُلُ ﴾             |
| ۲۰۸        | 109       | ﴿ إِنَّ اللَّهَ يُحبُّ الْمُتَوَكِّلِينَ                                            |
| 7 A 9      | 140       | ﴿ فَلاَ تَخَافُو َهُمْ وَحَافُونَ إِن كُنتُمْ مُّؤْمِنِينَ                          |
| ٦٦         | 191       | ﴿ الَّذِينَ يَذْكُرُونَ اللَّهَ قَيَامًا وَقُعُوداً وَعَلَىَ خُنُوبِهِمْ﴾           |
|            |           | سورة النساء                                                                         |
| <u>ب</u>   | •         | ﴿ يَاأَيُّهَاالنَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُم                                             |
| ٤ • ٤      | ٤-٣       | ﴿ فَانكحُواْ مَا طَابَ لَكُمْ مِّنَ النِّسَآءِ                                      |
| ٨٢         | ٥         | ﴿ وَلاَ تُؤْتُواْ السُّفَهَآءَ أَمْوَالَكُمُ                                        |
| ٨٢         | ٦         | ﴿ فَإِنْ آنَسْتُمْ مِّنْهُمْ رُشْداً فَادْفَعُواْ إِلَيْهِمْ أَمْوَالَهُمْ          |
| 274        | ١٨        | ﴿ وَلَيْسَتِ التَّوْبَةُ للَّذِينَ يَعْمَلُونَ السَّيِّئَاتِ                        |
| ۳۷۸        | <b>YY</b> | ﴿ قُلْ مَتَاعُ الدُّنْيَا ۚ قَلِيلٌ وَالآخِرَةُ خَيْرٌ لِّمَنِ اتَّقَى﴾             |
| ٤١١        | ٨٠        | ﴿ مِّنْ يُطِعُ الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللَّهَ                                    |
| ٣٢٧        | ٨٢        | ﴿ وَلَوْ كَانَ مَنْ عَنْد غَيْر الله                                                |
| 777        | 97-90     | ﴿ لاَّ يَسْتَويَ الْقَاعَدُونَ مَنَ الْمُؤْمِنِينَ                                  |
| ٦٧         | 11.       | ﴿ مَن يَعْمَلُ سُوءاً أَوْ يَظْلَمُ نَفْسَهُ ثُمَّ يَسْتَغْفر اللَّهَ               |
| 7 . 7      | 1771      | ﴿ وَلَقَدْ وَصَّيْنَا الَّذِينَ أُوتُواْ الْكَتَابَ مِن قَبْلَكُمْ                  |
|            |           | سورة المائدة                                                                        |
| ٤٠٧        | ۲         | ﴿ وَتَعَاوَنُواْ عَلَى الْبِرِّ وَالتَّقْوَى                                        |
| (۱۵۲،۱۵۰،ب | ٣         | ﴿ الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي           |

711,79.117

| (1907) H                                      | 50 : | THE FEET OF      |
|-----------------------------------------------|------|------------------|
| हर्ने हैं | 3    | 1070011/20-20-11 |
| وفعية المتراكاتيالف والفراكات                 |      | Ш                |
| THE PRINCE GHAZI TRUST                        |      | аш               |
| FOR QUR'ANIC THOUGHT                          | 56   |                  |

| 711           | 7             | ﴿ مَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيَحْعَلَ عَلَيْكُم مِّنْ حَرَجٍ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|---------------|---------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1 7 0         | ١٧            | ﴿ لَقَدْ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللهَ هُوَ الْمَسِيحُ ابْنُ مَرْيَمَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ۹۱۱، ۸۰۲، ۳۳۰ | 7 m           | ﴿ وَعَلَى اللَّهِ فَتَوَكَّلُواْ إِنَّ كُنتُم مُّؤْمِنِينَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ٣٩.           | ٣٤            | ﴿ إِلاَّ الَّذِينَ تَابُواْ مِن قَبْلِ أَن تَقْدِرُواْ عَلَيْهِمْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٣.٣           | 40            | ﴿ وَابْتَغُواْ إِلَيهِ الْوَسَيلَةَ وَجَاهِدُواْ فِي سَبِيلَهِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 727 (10V      | 0 2           | ﴿ يَأْتِي اللَّهُ بَقَوْم يُحبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 197           | ٦٧            | ﴿ يَكَأَيُّهَا الرَّسُولُ بَلَّغْ مَآ أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّبِّكَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 111           | ٧٧            | ﴿ قُلْ يَالَهُلَ الْكِتَابِ لاَ تَغْلُواْ فِي دِينِكُمْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ०७            | <b>V9-V</b> A | ﴿ لُعنَ الَّذينَ كَفَرُوا أَنْ اللَّهُ اللَّ |
| 188,58        | ٨٢            | ﴿ ذَلَكَ بِأَنَّ مِنْهُمْ قِسِّيسِينَ وَرُهْبَاناً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 198           | ٨٣            | ﴿ وَإِذَا سَمِعُواْ مَآ أُنزِلَ إِلَى الرَّسُولِ تَرَى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ٤٠٤ ، ٢٨،٣٩٩  | ٨٧            | ﴿ يَأَيُّهَا الَّذَينَ آمَنُواْ لَا تُتَحَرِّمُواْ طَيِّبَات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 4.4           | ٨٨            | ﴿ وَكُلُواْ مَمَّا رَزَقَكُمُ اللَّهُ حَلاَلاً طَيِّباً ۚ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 771           | ١١٨           | ﴿ إِن تُعَذِّبْهُمْ فَإِنَّهُمْ عَبَادُكَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 717           | 119           | ﴿ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ ذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 251           | 17.           | ﴿ للَّه مُلْكُ السَّمَاوَات وَالأَرْض وَمَا فيهنَّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|               |               | ً سورة الأنعام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 7.1.7         | ٣٢            | ﴿ وَلَلدَّارُ الْآخِرَةُ خَيْرٌ لِّلَّذينَ يَتَّقُونَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ١٤٠           | ٥٧            | ﴿ قُلْ إِنِّي عَلَىَ بَيِّنَة مِّن رَّبِّي وَكَذَّبْتُم بِهِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ٤١١           | ٧.            | ﴿ وَذَرَ الَّذِينَ اتَّخَذُواْ دِينَهُمْ لَعِبًا وَلَهْواً ۚ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 179           | ٧١            | ﴿ قُلْ أَنَدْعُواْ مِن ذُونَ اللَّهِ مَا لَا يَنفَعُنَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 107           | 9 4           | ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مُمَّنِ افْتَرَىَ عَلَى اللَّهِ كَذِباً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 404           | 9 7           | ﴿ وَهُوَ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ النُّجُومَ لتَّهْتَدُواْ بِهَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 2 2 9         | 104           | ﴿ وَأَنَّ هَـــَذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيماً فَاتَّبِعُوهُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 777           | 177           | ﴿ قُلْ إِنَّ صَلاَتِيَ وَنُسَكِي وَمَحْيَايَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|               |               | سورة الأعراف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| , 787         | ٣             | ﴿ اتَّبِعُواْ مَآ أُنزِلَ إِلَيْكُمْ مِّن رَّبِّكُمْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |

| 1984                                     | 0 HTEE 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                          | الله المنافقة المنافقا المنافق |
|                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| THE PRINCE GHAZI TE<br>FOR QUR'ĀNIC THOU |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| A 1011 CH                                | نَ يَبْتَغُونَ إِلَى رَبِّهِمُ .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 4                                        | ن يبتعون إلى ربهم.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |

| ٣٩٨          | ٥٧        | ﴿ أُولَــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                       |
|--------------|-----------|-----------------------------------------------------------------------------------|
| 777          | ٦٤        | ﴿ وَاسْتَفْزِزْ مَنِ اسْتَطَعْتَ مِنْهُمْ بِصَوْتِكَ                              |
| 7.1          | <b>Y9</b> | ﴿ عَسَى أَنْ يَبْعَثَكَ رَبَّكَ مَقَاماً مَّحْمُوداً                              |
| 194          | 1.9-1.7   | ﴿ إِنَّ الَّذِينَ أُوتُواْ الْعِلْمَ مِن قَبْلِهِ                                 |
|              |           | سُورة الكهف                                                                       |
| ١٧٨          | 17-17     | ﴿ وَإِذِ اعْتَزَنَّتُمُوهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ إَلاَّ اللَّهَ                     |
| ٦٧           | ۲۸        | ﴿ وَاصْبِرْ نَفْسَكَ مَعَ الَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم                            |
| 70 (45       | ٤٦        | ﴿ الْمَالُ وَالْبَنُونَ زِينَةُ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا                             |
| 10. (129     | 70        | ﴿ وَعَلَّمْنَاهُ مِن لَّدُنَّا عِلْماً                                            |
| ١٧٣          | 1.9       | ﴿ قُل لَّوْ كَانَ الْبَحْرُ مَدَاداً لَّكَلمَات رَبِّي                            |
| 170          | 11.       | ﴿ قُلْ إِنَّمَآ أَنَاْ بَشَرٌ مِّثْلَكُمْ يُوحَى إِلَيَّ                          |
|              | •         | سورة مريم                                                                         |
| ١٧٨          | 07-77     | ﴿ وَهُزِّي إِلَيْك بِجِذْعِ النَّخْلَةِ                                           |
| 191          | ٥٨        | ﴿ أُولَـــئِكَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِم مِّنَ النَّبِيِّينَ           |
| 717, PV7     | ٥X        | ﴿ إِذَا تُتْلَى عَلَيْهِمْ آيَاتُ الرَّحْمَلِنِ خَرُّواْ سُجَّداً                 |
|              |           | سورة طه                                                                           |
| 790          | 98-91     | ﴿ قَالُواْ لَن نَّبْرَحَ عَلَيْه عَاكِفِينَ حَتَّىَ يَرْجِعَ إِلَيْنَا مُوسَى . ﴾ |
| 474          | 171       | ﴿ وَلاَ تَمُدَّنَّ عَيْنَيْكَ إِلَى مَا مَتَّعْنَا بِهِ أَزْوَاحاً ﴾              |
|              |           | سورة الأنبياء                                                                     |
| 7 5 7        | ٣٤        | ﴿ وَمَا جَعَلْنَا لِبَشَرِ مِّن قَبْلِكَ الْخُلْدَ                                |
| 371, 777     | 9.        | ﴿ إِنَّهُمْ كَانُواْ يُسَارِعُونَ فِي الْحَيْرَاتِ                                |
|              |           | سورة الحج                                                                         |
| 777          | ٧٣        | ﴿ إِنَّ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ                                     |
| ٣١٠،٢٥٠      | ٧٨        | ﴿ هُوَ اجْتَبَاكُمْ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدِّينِ مِنْ حَرَجٍ ﴾            |
| 777          | ٧٨        | ﴿ وَجَاهِدُوا فِي اللَّهِ حَقَّ جِهَادِهِ                                         |
|              |           | سورة المؤمنون                                                                     |
| ۲۸۳،۲۳۲، ۳۸۲ | 01        | ﴿ يَأْتُهَا الرُّسُلُ كُلُواْ مِنَ الطَّيِّبَاتِ                                  |

|                 | THE PRIN      | NCE GHAZI TRUST<br>CANIC THOUGHT                                                                               |
|-----------------|---------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 710             | ٦.            | ﴿ وَالَّذِينَ يُؤْتُونَ مَآ أَتُوا وَقُلُوبُهُمْ وَجِلَةٌ ﴾                                                    |
|                 |               | سورة النور                                                                                                     |
| ۲۰۲، ۲۳۳،       | ٣١            | ﴿ وَتُوبُواْ إِلَى اللَّهِ حَمِيعاً أَيُّهَا الْمُؤْمِنُونَ ﴾                                                  |
| ۳۸۹             |               |                                                                                                                |
| ٤١٧             | <b>77-77</b>  | ﴿ وَأَنْكِحُواْ الأَيَامَىَ مِنْكُمْ وَالصَّالِحِينَ ﴾                                                         |
| 414             | <b>~~~</b> ~~ | ﴿ فِي بُيُوتِ أَذِنَ اللَّهُ أَن تُرْفَعَ وَيُذْكَرَ فِيهَا اسْمُهُ ﴾                                          |
| 171             | ०६            | ﴿ وَإِن تُطيعُوهُ تَهْتَدُواْ أَ                                                                               |
|                 |               | سورة الفرقان                                                                                                   |
| ۲۸.             | ٤٤            | ﴿ إِنْ هُمْ إِلاَّ كَالأَنْعَامِ بَلْ هُمْ أَضَلُّ سَبِيلاً                                                    |
| <b>rr</b> .     | ٥٨            | ﴿ وَتَوَكَّلْ عَلَى الْحَيِّ الَّذِي لاَ يَمُوتُ ۚ ﴾                                                           |
| ٣٨٩             | ٧.            | ﴿ إِلاَّ مَن تَابَ وَآمَنَ وَعَملَ عَمَلاً صَالِحاً ﴾                                                          |
|                 | •             | سورة الشعراء                                                                                                   |
| ٣٣٨             | <b>TIA</b>    | ﴿ الَّذِي يَرَاكَ حِينَ تَقُومُ                                                                                |
| 104             | 777-771       | ﴿ هَلَ أُنِّبُّكُمْ عَلَىَ مَن تَنزَّلُ الشَّيَاطِينُ                                                          |
|                 |               | سورة النمل                                                                                                     |
| ٣.٤             | 19            | ﴿ وَقَالَ رَبِّ أَوْزِعْنِي أَنْ أَشْكُرَ                                                                      |
|                 |               | سورة القصص                                                                                                     |
| ١٨٦             | ١.            | ﴿ وَأَصْبَحَ فُؤَادُ أُمِّ مُوسَى فَارِغاً                                                                     |
| ٨١              | **            | ﴿ فَإِنْ أَتْمَمْتَ عَشْراً فَمِنْ عِنَدِكَ                                                                    |
| ۲۳، ۲۵، ۲۷،     | ٧٧            | ﴿ وَابْتَغِ فِيمَآ آتَاكَ اللَّهُ اللّ |
| ۲۸۰ ، ۲۳٤ ، ۱۷۰ |               |                                                                                                                |
|                 |               | سورة العنكبوت                                                                                                  |
| 470             | ١٤            | ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحاً إِلَىَ قَوْمِهِ                                                                  |
| <b>£.</b> Y     | ۲.            | ﴿ قُلْ سِيرُواْ فِي الأرْضَ فَانظُرُواْ ﴾                                                                      |
|                 |               | سورة الروم                                                                                                     |
| 777 (174        | ٣.            | ﴿ فَأَقَمْ وَجْهَكَ للدِّينِ حَنيفاً                                                                           |
| 177             | ٥.            | ﴿ فَانَظُرْ إِلَى آثَارَ رَحْمَةِ اللَّهِ                                                                      |



#### سورة لقمان

| 777           | ٦         | ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَشْتَرِي لَهْوَ الْحَدِيثْ ﴾                           |
|---------------|-----------|-------------------------------------------------------------------------------|
| 191           | ٧         | ﴿ وَإِذَا تُتْلَىَ عَلَيْهِ آيَاتُنَا وَلَّى مُسْتَكْبِراً ﴾                  |
| 251           | 11-1.     | ﴿ خَلَقَ السَّمَاوَاتِ بِغَيْرِ عَمَدِ تَرَوْنَهَا ﴾                          |
| ١٧٣           | 77        | ﴿ وَلَوْ أَنَّمَا فِي الْأَرْضِ مِن شُحَرَةٍ أَقْلاَمٌ                        |
| 78            | ٣٣        | ﴿ إِنَّ وَعْدَ اللَّهِ حَقٌّ فَلَا تَغُرَّنَّكُمُ الْحَيَاةُ الدُّنْيَا ﴾     |
| ٣٣٨           | ٣٤        | ﴿ إِنَّ اللَّهَ عِندَهُ عِلْمُ السَّاعَةِ                                     |
|               |           | سورة السجدة                                                                   |
| 777, 777      | 17-10     | ﴿ إِنَّمَا يُؤْمِنُ بِآيَاتِنَا الَّذِينَ إِذَا ذُكِّرُواْ بِهَا              |
| 247           | 17        | ﴿ تَتَحَافَىَ حُنُوبُهُمْ عَنَ الْمَضَاحِعِ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ ﴾             |
|               |           | سورة الأحزاب                                                                  |
| 771, 771, 777 | <b>Y1</b> | ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ ﴾                 |
| 779 (77       | 40        | ﴿ وَالذَّاكِ رِينَ اللَّهُ كَثِيرًا وَالذَّاكِرَاتِ ﴾                         |
| ۸۱۱، ۵۵۲،     | ٣٦        | ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلاَّ مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللَّهُ                |
| ٤١١ ، ٤ ، ٤   |           |                                                                               |
| 174           | ٤٠        | ﴿ مَا كَانَ مُحَمَّدٌ أَبَآأُحَد مِّن رِّحَالِكُمْ                            |
| ۹۸۲، ۱۲۳      | ٤٢-٤١     | ﴿ يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ اذْكُرُواْ اللَّهَ ذِكْراً كَثِيراً           |
| ب             | Y1-Y•     | ﴿ يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَقُولُوا قَوْلًا سَدِيدَا ﴾ |
|               |           | سورة فاطر                                                                     |
| 18. (188      | ۲۸        | ﴿ إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَآءُ                        |
| ۲۸۰،۱۷۳       |           |                                                                               |
|               |           | سورة الصآفات                                                                  |
| 7.1           | 178       | ﴿ وَمَا مِنَّآ إِلاَّ لَهُ مَقَامٌ مَّعْلُومٌ                                 |
|               |           | سورة الزمر                                                                    |
| 777           | ٣         | ﴿ مَا نَعْبُدُهُمْ إِلاَّ لَيُقَرِّبُونَآ إِلَى اللَّهِ زُلْفَىَ ﴾            |
| ۳۲۳،۷۰        | ٩         | ﴿ أُمَّنْ هُوَ قَانَتُ آنَاءَ اللَّيْلِ سَاحِدًا وَقَائِماً ﴾                 |
| 779 (177      | ٩         | ﴿ قُلْ هَلْ يَسْتَوِي الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لاَ يَعْلَمُونَ ﴾     |
|               |           | •                                                                             |

|   | (Claritation )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | (0) | THE STATES  | (0)  |
|---|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|-------------|------|
|   | وفلا المركز المر | 装   |             | Ũ.   |
|   | THE PRINCE GHAZI TRUST                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | i i | Ш           | 夏    |
|   | FOR QUR'ANIC THOUGHT                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | (0) |             | (0)  |
| ٠ | باب پ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | حس  | هَمْ بغَيْر | خرَد |

| 7.9                     | ١.                     | ﴿ إِنَّمَا يُوَفِّي الصَّابِرُونَ أَجْرَهُمْ بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|-------------------------|------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 191                     | 14-14                  | ﴿ فَبَشِّرْ عَبَادٍ * الَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ الْقَوْلَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 170                     | <b>~</b> 1- <b>~</b> . | ﴿ إِنَّكَ مَيِّتٌ وَإِنَّهُمْ مَّيِّتُونَ ﴿ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                         |                        | سورة غافر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ٤٠٨                     | 71                     | ﴿ أُوَلَمْ يَسِيرِوُاْ فِي الأَرْضِ فَيَنظُرُواْ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                         |                        | سورة الشورى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 371, 531 577            | 11                     | ﴿ لَيْسَ كَمِثْلُهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 191                     | ١٣                     | ﴿ شَرَعَ لَكُمْ مِّنَ الدِّينِ مَا وَصَّى بِهِ نُوحًا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                         |                        | سورة الزخرف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 70                      | Y 1 - Y •              | ﴿ ادْخُلُواْ الْجَنَّةَ أَنتُمْ وَأَزْوَاجُكُمْ تُحْبَرُونَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                         |                        | سورة الجاثية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 7 4                     | 1 7                    | ﴿ وَآتَيْنَاهُم بَيِّنَاتٍ مِّنَ الأَمْرِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 191,77                  | ١٨                     | ﴿ ثُمَّ جَعَلْنَاكَ عَلَى شَرِيعَةٍ مِّنَ الأَمْرِ فَاتَّبِعْهَا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                         | :                      | سورة الأحقاف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                         |                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 440                     | 40                     | ﴿ فَاصْبِرْ كَمَا صَبَرَ أُوْلُواْ الْعَزْمِ مِنَ الرُّسُلِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 440                     | 40                     | ﴿ فَاصْبِرْ كَمَا صَبَرَ أُوْلُواْ الْعَزْمِ مِنَ الرُّسُلِ ﴾ سورة محمد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 191                     | <b>TO</b>              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                         |                        | سورة محمد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 191                     | ٣                      | سورة محَمد<br>﴿ ذَلِكَ بِأَنَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ التَّبَعُواْ الْبَاطِلَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 191                     | ٣                      | سورة محمد<br>﴿ ذَلِكَ بِأَنَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ التَّبَعُواْ الْبَاطِلَ ﴾<br>﴿ مَثَلُ الْحَنَّةِ الَّتِي وُعِدَ الْمُتَّقُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 191<br>70<br>70A        | ٣                      | سورة محمد ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ اتَّبَعُواْ الْبَاطِلَ ﴾ ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ اتَّبَعُواْ الْبَاطِلَ ﴾ ﴿ مَثَلُ الْحَتَّةِ الَّتِي وُعِدَ الْمُتَّقُونَ ﴾ ﴿ وَلَوْ نَشَآءً لَأَرَيْنَاكَهُمْ فَلَعَرَفْتَهُم بِسِيمَاهُمْ ﴾                                                                                                                                                     |
| 191<br>70<br>70A        | r<br>10<br>r.          | سورة محمد ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ النَّبَعُواْ الْبَاطِلَ ﴾ ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ النَّبَعُواْ الْبَاطِلَ ﴾ ﴿ مَثَلُ الْحَنَّةِ الَّتِي وُعِدَ الْمُتَّقُونَ ﴾ ﴿ وَلَوْ نَشَآءُ لَأَرَيْنَا كَهُمْ فَلَعَرَفْتَهُم بِسِيمَاهُمْ ﴾ سورة الحجرات                                                                                                                                     |
| 191<br>70<br>70 \       | r<br>10<br>r.          | سورة محمد  ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ النَّبَعُواْ الْبَاطِلَ ﴾  ﴿ مَثَلُ الْحَنَّةِ الَّتِي وُعِدَ الْمُتَّقُونَ ﴾  ﴿ وَلَوْ نَشَآءُ لَأَرَيْنَا كَهُمْ فَلَعَرَفْتَهُم بِسِيمَاهُمْ ﴾  سورة الحجرات  ﴿ لاَ تَرْفَعُواْ أَصْوَاتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النَّبِيِّ ﴾                                                                                                                                    |
| 191<br>70<br>70A<br>T.1 | r<br>10<br>r.<br>r     | سورة محمد  ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ اتَّبَعُواْ الْبَاطِلَ ﴾  ﴿ مَثَلُ الْجَنَّةِ الَّتِي وُعِدَ الْمُتَّقُونَ ﴾  ﴿ وَلَوْ نَشَآءُ لَأَرِيْنَا كَهُمْ فَلَعَرَفْتَهُم بِسِيمَاهُمْ ﴾  سورة الحجرات  ﴿ لاَ تَرْفَعُواْ أَصْوَاتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النَّبِيِّ ﴾  ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَغُضُّونَ أَصْوَاتَهُمْ عِندَ رَسُولِ اللهِ ﴾                                                                   |
| 191<br>70<br>70A<br>T.1 | r<br>10<br>r.<br>r     | سورة محمد  ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ اتَّبَعُواْ الْبَاطِلَ ﴾  ﴿ مَثَلُ الْحَنَّةِ الَّتِي وُعِدَ الْمُتَّقُونَ ﴾  ﴿ وَلَوْ نَشَاءُ لَأَرَيْنَا كَهُمْ فَلْعَرَفْتَهُم بِسِيمَاهُمْ ﴾  سورة الحجرات  ﴿ لاَ تَرْفَعُواْ أَصْوَاتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النَّبِيِّ ﴾  ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَغُضُّونَ أَصْوَاتَهُمْ عِندَ رَسُولِ اللهِ ﴾  ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يُغَضُّونَ أَصْوَاتَهُمْ عِندَ رَسُولِ اللهِ ﴾ |

|                                    | O POSTE                                 |
|------------------------------------|-----------------------------------------|
|                                    |                                         |
| ووفيارا الماري ووقي الفاحر الفراقي | [ ] [ ] [ ] [ ] [ ] [ ] [ ] [ ] [ ] [ ] |
| THE PRINCE GHAZI TRUST             | @ ] 强                                   |
| FOR QURANIC THOUGHT                | (0) [2]                                 |
|                                    | اً أُمَّار ، حَفظ                       |

| 70              | 47           | ﴿ هَــَذَا مَا تُوعَدُونَ لِكُلِّ أُوَّابٍ حَفِيظً ۚ ﴾        |
|-----------------|--------------|---------------------------------------------------------------|
|                 |              | سورة الذاريات                                                 |
| 77              | 1            | ﴿ كَانُواْ قَلِيلاً مِّنِ اللَّيْلِ مَا يَهْجَعُونَ           |
| 7 4 4           | 77           | ﴿ وَفِي السَّمَآءِ رِزْقُكُمْ وَمَا تُوعَدُونَ ﴾              |
| 771, 777        | 07           | ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْحَيِنَّ وَالْإِنسَ إِلاَّ لِيَعْبُدُونِ ﴾ |
| ,               |              | سُورة الطور                                                   |
| 471             | 71           | ﴿ أَلْحَقْنَا بِهِمْ ذُرِّيَّتَهُمْ                           |
|                 |              | سورة النجم                                                    |
| 1 & •           | ٤-١          | ﴿ وَالنَّجْمِ إِذَا هَوَى ﴾                                   |
| ٧٩              | ٤-٣          | ﴿ وَمَا يَنطِقُ عَنِ الْهَوَى                                 |
| <b>7.77</b>     | 71-09        | ﴿ أَفَمِنْ هَ لَهُ الْحَدِيثِ تَعْجَبُونَ ﴾                   |
|                 |              | سورة القمر                                                    |
| ٢٣٦             | ٤٦           | ﴿ بَلِ السَّاعَةُ مَوْعِدُهُمْ وَالسَّاعَةُ أَدْهَى وَأَمَر ﴾ |
|                 |              | سورة الرحمن                                                   |
| 1 7 5           | 77-77        | ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانٍ                                  |
|                 |              | سورة الحديد                                                   |
| 199 (1.1        | ١٦           | ﴿ أَلَمْ يَأْنِ لِلَّذِينَ آمَنُواْ أَن تَحْشَعَ قُلُوبُهُمْ  |
| 37, 75, 05      | <b>Y</b> • · | ﴿ اعْلَمُواْ ۚ أَنَّمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا لَعِبٌ وَلَهْوٌ |
| ٣٧٨             | ۲.           | ﴿ وَمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَآ إِلاَّ مَتَاعُ الْغُرُورِ       |
| ۱۲، ۱۲، ۲۷، ۲۷۳ | 77           | ﴿ لَكَيْلاً تَأْسَواْ عَلَىَ مَا فَاتَكُمْ                    |
| 37 %            | 7 7          | ﴿ وَرَهْبَانِيَّةً ابتَدَعُوهَا مَا كَتَبْنَاهَا عَلَيْهِمْ ﴾ |
|                 |              | سورة المجادلة                                                 |
| ***             | 11           | ﴿ يَرْفَعِ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُواْ مِنكُمْ                 |
|                 |              | سُورة الحشر                                                   |
| ٤٠٤،٢٤٦         | ٧            | ﴿ وَمَاۤ آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ                        |
| ٤٠٤،٢٤٦         | <b>Y</b>     | ﴿ وَمَاۤ آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ                        |



#### سورة الجمعة

| 797           | ٩        | ﴿ فَاسْعَوْا إِلَىَ ذَكْرِ اللَّهِ وَذَرُواْ الْبَيْعَ ﴾                                    |
|---------------|----------|---------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>797</b>    | ٩        | ﴿ يَأَيُّهَا الَّذَينَ آمَنُوا الْإِذَا لَهُ لُودِيَ لِلصَّلاَةِ مِن يَوْمِ الْجُمُعَةِ . ﴾ |
| ۸۰،۲۹         | 1.       | ﴿ فَإِذَا قُضِيَتِ الصَّلاَّةُ فَانتَشْرُواْ فِي الْأَرْضِ                                  |
|               |          | سورة المنافقون                                                                              |
| 70            | ٩        | ﴿ يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ لاَ تُلْهِكُمْ أَمْوَالُكُم                                 |
|               |          | سورة التغابن                                                                                |
| ٦٧            | ١٣       | ﴿ وَعَلَى اللَّهِ فَلْيَتَوَكُّلِ الْمُؤْمِنُونَ                                            |
|               |          | سورة الطلاق                                                                                 |
| ۹۱۱، ۹۰۲، ۹۲۳ | ٢        | ﴿ وَمَن يَتَّق اللَّهَ يَجْعَل لَّهُ مَخْرَجاً                                              |
| Y • A         | ٣ .      | ﴿ وَمَن يَتُوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ فَهُوَ حَسْبُهُ ﴾                                         |
|               |          | سورة التحريم                                                                                |
| ٤٠٩           | 0        | ﴿ مُسْلَمَات مُّؤْمِنَات قَانتَات                                                           |
| 77            | ٦        | ﴿ يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ قُواْ أَنفُسَّكُمْ                                          |
|               |          | سورة الملك                                                                                  |
| 70            | <b>Y</b> | ﴿ الَّذِي خَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيَاةَ لِيَبْلُوَكُمْ                                      |
| ۸.            | 10       | ﴿ هُوَ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الأَرْضَ ذَلُولاً                                              |
| ٣٣٨           | ٣.       | ﴿ قُلْ أَرَأَيْتُمْ إِنْ أَصْبَحَ مَآؤُكُمْ غَوْراً                                         |
|               |          | سورة المزمل                                                                                 |
| ٦٦            | ۸-۱      | ﴿ يَأَيُّهَا الْمُزَّمِّلِ                                                                  |
| 490           | ۲.       | ﴿ وَآخَرُونَ يَضْرِبُونَ فِي الْأَرْضِ ﴾                                                    |
|               |          | سورة الجن                                                                                   |
| ۲۳.           | 77-77    | ﴿ عَالِمُ الْغَيْبِ فَلاَيُظْهِرُ عَلَى غَيْبِهِ أَحَدَا                                    |
|               |          | سورة المدثر                                                                                 |
| ٣.            | ٨        | ﴿ فَإِذَا نُقِرَ فِي النَّاقُورِ                                                            |



### آق الكليسةأسورة القيامة

| 1 & Y        | 77-77       | ﴿ وُجُوهٌ يَوْمَئِذٍ نَاضِرَةٌ                              |
|--------------|-------------|-------------------------------------------------------------|
|              |             | سورة المرسلات                                               |
| ٩ ٨          | 10-17       | ﴿ لأَيِّ يَوْمٍ أُجِّلَتْ ﴾                                 |
| 440          | 77-70       | ﴿ هَــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                    |
| 771          | ٤٠-٣٨       | ﴿ هَــَـذَا يَوْمُ الْفَصْلِ حَمَعْنَاكُمْ وَالأَوَّلِينَ ﴾ |
|              |             | سورة النبأ                                                  |
| 78.          | <b>Y-</b> 7 | ﴿ أَلَمْ نَحْعَلِ الأَرْضَ مِهَاداً                         |
|              |             | سورة الأعلى                                                 |
| ٣٧٨          | ١٦          | ﴿ بَلْ تُؤْثِرُونَ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا ﴾                  |
|              |             | سورة الغاشية                                                |
| 70           | 17-14       | ﴿ فيهَا سُرُرٌ مَّرْفُوعَةً                                 |
|              |             | سورة العلق                                                  |
| 101          | ٥           | ﴿ عَلَّمَ الإِنسَانَ مَا لَمْ يَعْلَمْ                      |
|              |             | سورة التكاثر                                                |
| 7 7 7        | 1           | ﴿ الْهَاكُمُ التَّكَاثُرُ                                   |
| <b>۲ ٧ ٨</b> | ٨           | ﴿ ثُمَّ لَتُسْأَلُنَّ يَوْمَئِذِ عَنِ النَّعِيمِ            |
|              |             | سُورةً الإخلاص                                              |
| 1 £ 7        | ٤-١         | ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدُ                                  |
| 19.          | ٤-٣         | ﴿ لَمْ يَلِدْ وَلَمْ يُولَدْ                                |



#### فمرس الأحاديث والأثار

| الصفحة      | ١ – فمرس الأحاديث                                   |
|-------------|-----------------------------------------------------|
| ٤٢٩         | الأبدال في هذه الأمة ثلاثون                         |
| 279         | الأبدال من أمتي ثلاثون                              |
| 973         | الأبدال يكونون بالشام                               |
| ٢٨٢         | اتق الله حيثما كنت                                  |
| 108         | اتقوا فراسة المؤمن                                  |
| 249         | إذا مات الإنسان انقطع عمله                          |
| 7 5 4       | أرأيتم ليلتكم هذه ؟                                 |
| ۲۷۸ ،۷۱     | ازهد في الدنيا يحبك الله                            |
| 473         | استغفروا لأخيكم                                     |
| ٣.٣         | أصابت الناس سنة في عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم |
| ٣٣٩         | أصبح من عبادي مؤمن بي وكافر                         |
| ٧٢          | أظنكم سمعتم بقدوم أبي عبيدة                         |
| 797         | اقرأ عليَّ القرآن                                   |
| 719         | ألا أنبئكم بخير أعمالكم                             |
| 770         | أمرت أن أقاتل الناس حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله   |
| ٧٥          | أمسك بعض مالك فهو حير لك                            |
| 777         | أن تعبد الله كأنك تراه                              |
| ۸۲، ۸۰، ۱۱۱ | أنتم الذين قلتم كذا وكذا                            |
| 457         |                                                     |
| ۲ • ۸       | إنَّ أطيب ما أكل الرجل من كسبه                      |
| 7.17        | إن الحلال بَيِّنُ                                   |
| ٤٣٨         | أنّ رجلا أتى النبي صلى الله عليه وسلم               |
| 289         | أن سعد بن عبادة                                     |

|              | Es. 2012 CE                     |
|--------------|---------------------------------|
| ٣٠٦          | انطلق ثلاثة رهط                 |
| 7.7.7        | انظر فإنك لست بخير              |
| ۳۷۰،۱۸       | إنك أن تدع ورثتك                |
| 1 1          | إن لربك عليك حقا                |
| ٦٨           | إن لكم أن تحيوا فلا تموتوا أبدا |
| ٤.٥          | إن لكل عمل شرة                  |
| 7 / 2        | إن الله جميل يجب الجمال         |
| ٨٢           | إن الله حرم عليكم عقوق الأمهات  |
| <b>r</b> 9.  | إن الله عز وحل احتجر التوبة     |
| 391          | إنّ الله يبسط يده بالليل        |
| 772 (17. 470 | إن الله يحب أن يرى أثر نعمته    |
| 170          | إنما أنا بشر مثلكم              |
| 771          | إنما العلم بالتعلم              |
| 807          | إنما هما اثنتان الكلام والهدى   |
| <b>~</b> \ 9 | إن هذا المال حلوة حضرة          |
| ۲۸۹ ،۲۰٤     | إنه ليغان على قلبي              |
| ٨٥٣، ٤٢٣     | أوصيكم بتقوى الله والسمع        |
| ٣٩.          | أيكم يحب أن يغدو كل يوم         |
| 777, 777     | أيها الناس إن الله طيبأ         |
| 491          | باب من قبل المغرب مسيرة عنه     |
| <b>797</b>   | البر ما سكنت إليه النفس         |
| ٣9٤          | بعثت بالسيف بين يدي الساعة      |
| ٣٨٧          | بلغوا عني ولو آيةب              |
| 191          | تركتكم على البيضاء              |
| 777          | تزوجوا فإني مكاثر بكم الأمم     |
| ٤١٧          | تزوجوا الولود الودود            |
| ٤٠٤          | ثلاثة حق على الله إعانتهم       |
|              |                                 |

| ٧٥          | الثلث والثلث كثير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|-------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ١٦٦         | ثلاث من كن فيه وجد حلاوة الإيمان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 409         | حبِّب إليَّ من الدنيا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 409         | حبِّب إليَّ النساء والطيب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 199         | حير القرون القرن الذي بعثت فيه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 119 (1.7    | حير الناس قرني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ۲.0         | دع ما يريبك إلى ما لا يريبك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ۳۷۸         | الدنيا سجن المؤمنالله المراه المراع المراه المراع المراه المراع المراه المراه المراه المراه المراه المراه المراه المراه المراع المراه ال |
| ۱۷۳،٦۸      | الدنيا ملعونة ، ملعون ما فيها إلا ذكر الله تعالى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 714         | ذاق طعم الإيمان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 7 £ 1       | رأيت ربي في أحسن صورة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 7 2 7       | الرؤيا ثلاث: فبشري من الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 7 2 7       | الرؤيا ثلاث: منها أهاويل الشيطان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| <b>T V</b>  | رد رسول الله من التبتل على عثمان بن مظعون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 777         | سئل النبي على أي الأعمال أفضل ؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ٣٧          | ستكون فتن القاعد فيها حير من القائم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ٤٣٧         | السلام عليكم أهل الديار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ٤٣٧         | السلام عليكم دار قوم مؤمنين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| TTA         | صلی بنا رسول ﷺ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ٣٣٧         | عليكم بالسواد الأعظم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 717         | عينان لا تمسهما النار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٤.٥         | فإذا أمرتكم بشيء فخذوا منه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 739         | في هذه الأمة حسف ومسخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 104         | ة كان في الأمم قبلكم محدثونقد كان في الأمم قبلكم محدثون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ۸۲۰،۲۸      | قال تعالى : (( أعددت لعبادي الصالحين ))                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| <b>79</b> £ | قال تعالى : (( يا ابن آدم إنك ))                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 778         | قالوا أرأيت من يموت وهو صغير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |

| 17       | كان أحب الثياب إلى النبي هي أن يلبسها الحبرة                                              |
|----------|-------------------------------------------------------------------------------------------|
| 2 2 7    | كان رسول الله ﷺ إذا حرج من دفن الميت                                                      |
| ٧٢       | كنت نميتكم عن زيارة القبور                                                                |
| 771, 377 | كل مولود يولد على الفطرة                                                                  |
| ٣٠٨      | كن في الدنيا كأنك غريب                                                                    |
| 771      | كانِ إذا مر بآية عذاب وقف وتعوذ                                                           |
| T-0 Y    | كان رسول الله ﷺ إذا خطب احمرت عيناه                                                       |
| ٠,       | كان طعامه التمر والماء                                                                    |
| ٣٨٧      | كان النبي على الله الله الله الله الله علم لا ينفع الله الله الله الله الله الله الله الل |
| ٤٠٢      | كفي بالمرء إثما أن يضيع من يقوت                                                           |
| ١٤.      | لا أحصى ثناء عليك لا أحصى ثناء عليك                                                       |
| 790      | لا تأكل حتى تعلم أن كلبك هو الذي أمسك عليك                                                |
| 111      | لا تشددوا على أنفسكم                                                                      |
| 7 / 5    | لا تصاحب إلا مؤمنا                                                                        |
| ٣٨٨      | لا تزال طائفة من أمتي منصورين                                                             |
| 111      | لا يختلجن في نفسك شيئا                                                                    |
| ٤٣.      | لا يزال أربعون رجلا من أمتي                                                               |
| 79.      | لا يزال لسانك رطبا من ذكر الله                                                            |
| 108      | لقد كان فيمن كان قبلكم                                                                    |
| ٤.٥      | لكني أنام وأصلي وأصوم                                                                     |
| ٣٢٤      | لله أفرح بتوبة عبده                                                                       |
| ٣٨٦      | اللهم أحييني مسكينا                                                                       |
| 777      | اللهم إني أسألكِ الجنة                                                                    |
| 7 5 7    | اللهم إن قملك هذه العصابة                                                                 |
| ٨٠       | اللهم أكثر ما له وولده                                                                    |
| 1 . 9    | اللهم إني أعوذ بك من الجوع                                                                |
| 317, 587 | اللهم إني أعوذ بك من الفقر                                                                |

| ۲۱۶، ۲۱۳   | اللهم إني أعوذ بك من العجزاللهم إني أعوذ بك من العجز |
|------------|------------------------------------------------------|
| 3 1 2      | المحرم ما أحل الله كالمحل ما حرم الله                |
| 790,717    | لو أنكم تتوكلون على الله حق توكله                    |
| ٤٠٤        | لم أومر بالرهبانية                                   |
| 7 7 9      | لو تعلمون ما أعلم لضحكتم قليلا                       |
| ٦٧         | لو كانت تعدل عند الله حناح بعوضة                     |
| 749        | ليكونن من أمتي                                       |
| ٦١         | ليس الزهد في الدنيا بتحريم الحلال                    |
| 7          | ما اجتمع قوم في بيت من بيوت الله                     |
| ۸۰،۱۷      | ما أكل أحد طعاما خيرا                                |
| ٤٠٧        | المؤمن الذي يخالط الناس                              |
| ۳۲، ۸۲     | ما الدنيا في الآخرة إلا كما يجعل أصبعه               |
| 77         | مالي وللدنيا وما أنا في الدنيا إلا كراكب             |
| 07         | ما من رجل يكون في قوم                                |
| ۳۲٦،۱۱۰    | ما ملأ آدمي وعاء شرا من بطنه                         |
| 777        | ما من مولود إلا ويولد على الفطرة                     |
| ٠٣٠٣ ، ٢٩٠ | من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد               |
| £07 (£.V   |                                                      |
| 10.        | من أخلص لله أربعين صباحاً                            |
| £ 1 V      | من استطاع منكم الباءة فليتزوج                        |
| 791        | من تاب قبل أن تطلع الشمس                             |
| <b>TA0</b> | من ترك شيئًا لله عوض الله                            |
| ٣٢٨        | من جعل الهموم هما واحد                               |
| ٣٩.        | من سنَّ سنة سيئة                                     |
| 444        | من عال ابنتين أو ثلاثة                               |
| 10.        | من عمل بما علم أورثه الله                            |
| ٨٨٢        | من عمل عملا ليس عليه أمرنا فهو رد                    |

| 79.          | من قرأ حرفًا من كتاب الله                                          |
|--------------|--------------------------------------------------------------------|
| 79.          | من قعد مقعداً لم يذكر الله فيه                                     |
| ٣٢٨          | من كانت الآخرة همه                                                 |
| ٧٢٣، ٧١٤     | من كان موسرا فلم ينكح                                              |
| 1            | من كان يؤمن بالله واليوم الآخر                                     |
| ٣.٤          | من كثر همه فليقل: اللهم إني عبدك                                   |
| ٨٦           | منهم من تأخذه النار إلى كعبيه                                      |
| ٨٢٢          | من يرد الله به حيرا يفقهه في الدين                                 |
| 79.          | الندم توبة                                                         |
| 7.7.7        | نضر الله امرءا سمع مقالتي                                          |
| ٧٥           | نعم المال الصالح للمرء الصالح                                      |
| ٤٠٤          | النكاح سنتي                                                        |
| 100          | وأسألك حبك وحب من يحبك                                             |
| 100          | وأسألك لذة النظر إلى وجهك                                          |
| 77           | وخرج من الدنيا و لم يشبع من خبز الشعير                             |
| 77           | وكان ﷺ يطوي الأيام                                                 |
| <b>£ £ £</b> | والذي نفسي بيده لو شئت                                             |
| 7 £ £        | والذي نفسي بيده لو أن موسى                                         |
| ١٧٣          | وأنه سيكون في أمتي                                                 |
| ٨٦           | وإن أهون أهل النار عذاباب                                          |
| ١٨           | ولكني بعثت بالحنيفية                                               |
| 001) 177     | وما تقرب إلي عبدي بشيء أحب إلي ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ |
| 771          | ومن سلك طريقا يلتمس فيه علما                                       |
| ٣٢٣          | يا أيها الناس توبوا إلى الله                                       |
| 257          | يحذر مَا صنعو ا                                                    |
| 107          | يقول الله تعالى إذا كان الغالب                                     |
| ٨٦           | يؤتى بجهنم يومئذ                                                   |



#### الصفحة

### ٢ ـ فمرس الأثار

| 107         | تبعوا ولا تبتدعوا فقد كفيتم ( ابن مسعود )                                   |
|-------------|-----------------------------------------------------------------------------|
| ١٤٨         | قتربوا من أفواه المطيعين ( عمر بن الخطاب )                                  |
| ٧.          | لا إن الدنيا قد ارتحلت مدبرة ( علي بن أبي طالب )                            |
| ٦٣          | إن أخوف ما أخاف عليكم ( علي بن أبي طالب )                                   |
| ٣.٣         | أن عمر بن الخطاب كان إذا قحطوا( أنس بن مالك )                               |
| 779         | أن عمر سمع صوت زمارة راع ( نافع مولى بن عمر )                               |
| ١٢          | جعلت للنبي ﷺ بردة سوداء فلبسها (عائشة )                                     |
| ٣٢          | دار صدق لمن صدقها ( علي بن أبي طالب )                                       |
| ٦ ٩         | رحم الله أبابكر لقد أتعب من بعده (عمر بن الخطاب)                            |
| 772         | الغناء والذي لا إله إلا هو ( عبد الله بن مسعود )                            |
| 7           | فإني أوصيك بتقوى الله والزهد في الدنيا ( أبو الدرداء )                      |
| ٦ ٤         | كم شهوة ساعة أورثت صاحبها (حذيفة بن اليمان )                                |
| ٦9          | لم يبق على غناه درهم واحد ( أبو بكر )                                       |
| V1 (TT      | ليس خيركم الذين يتركون الدنيا للآخرة(حذيفة بن اليمان)                       |
| <b>"</b> 0A | ما ابتدع قوم بدعة في دينه (حسان بن عطية )                                   |
| ~о,         | ما أتى على الناس عام إلا أحدثوا ( ابن عباس )                                |
| 17          | نظرت في هذا الأمر فجعلت (عمر ابن الخطاب )                                   |
| 172         | هو الغناء بالحميرية : اسمدي لنا (ابن عباس )                                 |
| 197         | يا أبا موسى ذكرنا ربنا (عمر بن الخطاب ) ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ |
| 1 8         | يا معشر الفقراء ارفعوا رؤوسكم (عمر بن الخطاب)                               |
|             |                                                                             |



### فمرس المصطلحات والكلمات الغريبة الصفحة

| الاتحادُ                               | 79    |
|----------------------------------------|-------|
| التَّغْبيرُ                            | 781   |
| الحُلولُ                               | 79    |
| الاستهتارُ                             | 177   |
| السُّكْرُ                              | ١٨٧   |
| الإشراق                                | 119   |
| الشِّراكُ                              | ٦٨    |
| الفكق                                  | 109   |
| الفَنَاءُ                              | ١٨١   |
| القوهمِيُّ                             | ٩     |
| الكشف الصوفي                           | 171   |
| النَّوْء                               | 449   |
| بُنَيَّاتُ الطريق                      | ٤٠٣   |
| تمــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | ١٠٨   |
| فِيدَانيت                              | 39    |
| َ<br>قَرْبُوسُ<br>قَرْبُوسُ            | ۲ . ٤ |
| نُقْرةً                                | ١٣    |
| وحدةُ الوجودِ                          | ٤٠    |
| يُغَانُ                                | 7 . ٤ |
| يَفُتُ                                 | ١ . ٩ |



### فمرس الأعلام

| الصفحة      | اســـم العلــم                                          |
|-------------|---------------------------------------------------------|
| ۹٦ ،۸       | إبراهيم بن أدهم                                         |
| ١٣٤         | أحمد بن عاصم الأنطاكي                                   |
| ۶۲، ۲۸، ۲۲3 | أبوحمزة البغدادي                                        |
| 777         | أسد بن عمرو                                             |
| 790         | الأصبهاني: علي بن الحسين بن محمد                        |
| 777         | الألوسي ، محمود شكري                                    |
| ۸٩          | أبو طالب المكي                                          |
| 7 £         | أبو هاشم الصوفي                                         |
| ٤٤          | أفلوطين                                                 |
| ٧٦          | البرجلاني: محمد بن الحسين                               |
| ٤١          | براون ، إدورد غرنفيل                                    |
| 117 (89     | البسطامي: أبو يزيد                                      |
| 770         | بكير بن معروف                                           |
| ٦           | البيرويي ، محمد بن أحمد أبو الريجان                     |
| 11110       | التستري: سهل بن عبد الله                                |
| 797         | التنيسي: عبد الله بن يوسف                               |
| 7 2         | ُ الثوري : سفيان بن سعيدا                               |
| ١.          | الجاحظ: أبو عثمان عمرو بن عمر الجاحظ: أبو عثمان عمرو بن |
| <b>T</b> 1  | الجرحاني: علي بن محمد                                   |
| ١٨          | الجريري: أبو محمد                                       |
| 119 (10     | الجُنيد بن محمد                                         |
| ٥           | الجوزي: أبو الفرح عبد الرحمن                            |
| ٣٣٧         | الجروي: الحسن بن عبد العزيز                             |
| 219 (170    | حاتم الأصم                                              |

| ۹۸، ۲۲۱،۲۱۱ | الحارث المحاسبي المحاسبي                |
|-------------|-----------------------------------------|
| 11.610      | الحافي: بشر بن الحارث                   |
| ۲.          | الحسن البصري                            |
| 779         | الحسن بن صالحالله المحسن بن صالح        |
| 7 £ 1       | الحسيني: محمد بن الحسن بن عبد الله      |
| 770         | حفص بن عبد الرحمن                       |
| ٧٨          | أبو حفص النيسابوري                      |
| 77,171      | الحلاج ، الحسين بن منصور                |
| ١.          | حماد بن أبي سليمان                      |
| 777         | حارجة بن مصعب                           |
| ٨٧          | الخرار: أبو سعيد                        |
| ٩           | ابن حلدون : عبد الرحمن بن محمد          |
| 1.4         | الداراني: أبو سليمان عبد الرحمن بن عطية |
| 99 ( ) Y    | داود الطائي: أبو سليمان                 |
| 777         | الدهلوي ، أحمد بن عبد الرحيم            |
| 9 £         | الدينوري: أحمد بن محمد                  |
| 118,10      | ذوالنون المصري ، أبو الفيض              |
| ٨٨          | رابعة العدوية                           |
| ٣٨٩         | رزق الله بن عبد الوهاب بن عبد العزيز    |
| ٨           | الروذباري: أحمد بن محمد                 |
| 19          | رويم بن أحمد                            |
| 779         | زفر بن الهذيل                           |
| 777         | زيد بن أبي الزرقاء                      |
| ٨٣، ٣٢٤     | سري السقطي                              |
| ٨           | ابن سعد: محمد بن سعد                    |
| ٧٣          | سفیان بن عیینة                          |
| ١٦          | سمنون بن حمزة المحب                     |



| ٤           | السهروردي: أبو حفص شهاب الدين                   |
|-------------|-------------------------------------------------|
| 77          | الشاطبي: أبو إسحاق إبراهيم بن موسى              |
| 177         | شاه بن شجاع الكرماني                            |
| ٤٠          | الشبلي : أبوبكر                                 |
| 90          | شقيق البلخي شقيق البلخي                         |
| ٣.          | صالح المري                                      |
| ٣٣٧         | طاهر بن عبدالله الطبري عبدالله الطبري           |
| 797         | الطباع: إسحاق بن عيسى بن نجيح                   |
| ٧           | الطوسي: أبو نصر السراج                          |
| 777         | عبد الرزاق بن همام                              |
| ٤١٣         | عبد الله بن داود بن عامر بن ربيع                |
| <b>T</b> Y  | عبد الله بن سبأ                                 |
| 707 (77     | عبدالله بن المبارك                              |
| ٣.          | عبد الواحد بن زید                               |
| 109         | عتبة الغلام                                     |
| <b>19 1</b> | ابن عجيبة: أحمد بن محمد المهدى                  |
| ٧٨          | أبو عثمان : سعيد بن إسماعيل الحيري              |
| 1 & •       | ابن عربي: محمد بن علي بن محمد بن عربي ، أبو بكر |
| 11.         | على بن خشرمعلى بن خشرم                          |
| 90          | على بن محمد بن أحمد البغدادي                    |
| 450         | ابن علية: إسماعيل بن إبراهيم بن مقسم            |
| ۲۸.         | العمري: عبد الله بن العزيز بن عبدالله           |
| ۲۳۸         | العنبري : عبيد الله بن الحسنا                   |
| ٤٩          | الغزالي: أبو حامد                               |
| 1.1.7       | الفضيل بن عياضا                                 |
| 11          | فرقد السبخي                                     |
| ٨           | ابن قتيبة                                       |

| ٣         | القشيري: أبو القاسم عبد الكريم     |
|-----------|------------------------------------|
| ٤١٣،١٠٣،٩ | الكرخي : أبو محفوظ معروف بن فيروز  |
| 791       | الكردي : محمد أمين بن فتح الله     |
| ٣         | الكلاباذي: أبو بكر محمد            |
| 1.        | ماسينيون لويس                      |
| 9 8       | محمد بن علي الحكيم الترمذي         |
| 795       | محمد طاهر المقدسي الظاهري          |
| 1 77      | محمد بن واسع                       |
| 770       | مسعر بن كدام                       |
| 9 m       | منصور بن عمار                      |
| 777       | الموفق بن أحمد المكي               |
| 779       | أبو نعيم ، الفضل بن دكين           |
| 9         | النضر بن شميلا                     |
| 17        | النوري ، أبو الحسين                |
| ٦         | نوكولده ثيودور                     |
| 11        | نيكولسون : رينولد ألين             |
| 7.17      | النوفلي: يحيي بن يزيد بن عبد الملك |
| 1 1 1 1   | الواسطي ، محمد بن موسى ، أبو بكر   |
| Ä٩        | الهجويري: علي بن عثمان             |
| 7 4       | الهروي : عبد الله بن مجمد          |
| ٤١٥       | هشیم بن بشیرهشیم بن بشیر           |
| ٨         | اليافعي : عبد الله أسعد بن علي     |
| V 9       | يحييي بن معاذ الرازي               |
| 772       | يزيد بن هارون بن زاذي              |
| 777       | يعقوب بن إبراهيم ، أبو يوسف        |
| ٧٤        | يوسف بن أسباط                      |
| ١٣٧       | يوسف بن حسين الرازي                |
| ٣٦.       | يونس بن عبد الأعلى                 |
|           |                                    |



#### فمرس المصادر والمراجع

- ♦ أبحاث في التصوف دراسات عن الإمام الغزالي . د/ عبد الحليم محمود ، الطبعة الثانية، القاهرة ، ١٣٩٤هـ.
- ♦ ابن تيمية والتصوف . د/ مصطفى حلمي ، الطبعة الثانية ، الإسكندرية ، دار الدعوة ،
   ١٩٨٢ م .
- ♣ أبوحامد الغزالي والتصوف ، عبد الرحمن دمشقية ، الطبعة الأولى ، الرياض ، دار طيبة، ١٤١٦هـ.
  - ♦ أبوحنيفة . محمد أبوزهرة ، الطبعة الثانية ، دار الفكر العربي ، ١٣٦٤هـ.
- ♦ أبوحنيفة النعمان إمام الأئمة الفقهاء . وهبي سليمان غاوجي ، الطبعة الخامسة ،
   دمشق ، دار القلم ، ١٤١٣هـ.
- ♦ الإحسان بترتيب صحيح ابن حبان . للأمير علاء الدين بن بلبان ، تحقيق / كمال
   يوسف الحوت ، بيروت ، دار الكتب العلمية ، ١٤٠٧هـ.
- ♣ أحمد بن حنبل إمام أهل السنة . لعبد الغني الدقر ، الطبعة الثالثة ، دمشق ، دار القلم ،
   ♣ 151٣
- ♦ أحمد بن حنبل بين محنة الدين ومحنة الدنيا . أحمد عبد الجواد الدومي ، بيروت ، المكتبة العصرية ، ١٩٧٢م .
  - إحياء علوم الدين لأبي حامد الغزالي . بيروت ، دارالمعرفة ، بمامشه المغني للعراقي .
- ♦ أخبار أبي حنيفة وأصحابه . لأبي عبد الله حسين بن علي الصيمري ، الهند ،
   حيدرآباد، مطبعة المعارف الشرقية ، ١٣٩٤هـ.
  - 💠 أخبار الحلاج . باريس ، مطبعة العلم ، ١٩٣٦م .
  - ❖ آداب الشافعي ومناقبه . لأبي حاتم الرازي ، سوريا ، مكتبة التراث الإسلامي .
- ❖ الآداب الشرعية . لابن مفلح المقدسي ، تحقيق / شعيب الأرنؤوط ، الطبعة الثالثة ،
   بيروت ، مؤسسة الرسالة ، ١٤١٩هـ.
- ❖ آداب النفوس. للحارث المحاسي. تحقيق / عبد القادر عطا، الطبعة الأولى، بيروت ، مؤسسة الكتب الثقافية ، ١٤٠٨هـ.

- ♦ أديان الهند الكبرى . د/ أحمد شلبي ، الطبعة السادسة ، مكتبة النهضة المصرية ،
  ١٩٨١م .
- ♦ الاستقامة . لشيخ الإسلام ابن تيمية ، تحقيق د / محمد رشاد سالم ، حامعة الإمام
   محمد بن سعود الإسلامية ، ١٤١١هـ.
- ♦ الإسلام والتصوف . مصطفى عبدالرزاق وماسينيون ، القاهرة ، دار الشعب ، ١٣٩٩
   هـ. .
- ❖ اصطلاحات الصوفية . كمال الدين عبد الرزاق القاشاني ، تحقيق / محمد كمال .
   إبراهيم جعفر ، الطبعة الأولى ، القاهرة ، الهيئة المصرية العامة للكتاب ، ١٩٨١م.
  - ♦ أصول الدين عند الأئمة الأربعة واحدة . د/ ناصر بن عبد الله القفاري ، الطبعة الأولى، الرياض ، دار الوطن ١٤١٤هـ.
  - ♦ أصول الدين . لأبي منصور عبد القاهر بن طاهر البغدادي ، الطبعة الثالثة ، بيروت ،
     دار الكتب العلمية ، ١٤٠١هـ.
  - ❖ أضواء على التصوف . د / طلعت أحمد غنام ، القاهرة ، عالم الكتب ، بدون ذكر
     الطبع والتاريخ .
  - ❖ الاعتصام . لأبي إسحاق إبراهيم الشاطبي ، تحقيق / عبد الرزاق المهدي ، الطبعة الأولى ، بيروت ، دار الكتاب العربي ، ١٤١٧هـ.
  - ♦ الأعلام . خير الدين الزركلي ، الطبعة التاسعة ، بيروت ، دار العلم للملاييين ،
    ١٩٩٠م .
    - ♣ أعلام النساء . لعمر رضا كحالة ، الطبعة الثالثة ، المطبعة الهاشمية ، ١٣٧٩هـ.
  - إغاثة اللهفان من مصايد الشيطان . ابن القيم الجوزية ، تحقيق / الدكتور السيد الجميلي ، القاهرة ، دار الحديث ، بدون ذكر الطبع والتاريخ .
  - ❖ اقتضاء الصراط المستقيم . شيخ الإسلام ابن تيمية ، تحقيق د/ ناصر العقل ، الطبعة
     الأولى ، ٤٠٤ هـ. .
- ❖ الإمام الأعظم أبو حنيفة المتكلم . عناية الله إبلاغ ، مصر ، الجملس الأعلى للشؤون
   الإسلامية ، ١٩٧١م .
  - ♦ الأم . للإمام الشافعي ، الطبعة الثانية ، بيروت ، دار المعرفة ، ١٣٩٣هـ. .

- ♦ الإمام الجنيد والتصوف في القرن الثالث الهجري . زهير ظاظا ، الطبعة الأولى ،
   بيروت ، دار الخير ، ١٤١٤هـ.
- ❖ الإمام الشافعي فقيه السنة الأكبر . لعبد الغني الدقر ، الطبعة الثانية ، دمشق ،
   دارالقيم، ١٣٩٦هـ.
- ♦ الإمام الشافعي ناصر السنة وواضع الأصول . عبد الحليم الجندي ، القاهرة ،
  دارالمعارف، ١٩٧٧م .
- ♦ الأنساب . لعبد الكريم السمعاني ، الطبعة الأولى ، الهند ، مطبعة دائرة المعارف العثمانية .
- ♦ الإنسان الكامل في معرفة الأواخر والأوائل . عبد الكريم الجيلي ، مصر ، مطبعة الحليي.
  - ♦ الأئمة الأربعة ، لأحمد الشرباصي ، بيروت ، دار الجيل .
- إيقاظ الهمم في شرح الحكم . لابن عجيبة ، بيروت ، دار المعرفة ، وبهامشه الفتوحات الإلهية له .
  - ♦ البحر المحيط . لمحمد بن يوسف المعروف بأبي حيان ، الرياض ، مكتبة النصر الحديثة.
- ♦ البداية والنهاية . أبو الفداء إسماعيل بن كثير ، الطبعة الثانية ، بيروت ، مكتبة المعارف، ١٩٧٧م .
- براءة الأئمة الأربعة من مسائل المتكلمين المبتدعة . د/ عبد العزيز أحمد بن محسن الحميدي ، الطبعة الأولى ، القاهرة ، دار ابن عفان ، ١٤٢٠هـ.
- ❖ بصائر ذوي التمييز في الطائف الكتاب العزيز . لجحد الدين الفيروزأبادي ، تحقيق /
   محمد على النجار ، القاهرة ، لجنة إحياء التراث الإسلامي ، ١٣٨٣هـ. .
  - ♦ البصائر للمتوسلين بالمقابر . للشيخ محمد طاهر ، طبعة الدوحة بقطر ، ١٤٠٣هـ.
- بيان تلبيس الجهمية في تأسيس بدعهم الكلامية. لشيخ الإسلام ابن تيمية ، تصحيح وتكميل وتعليق / محمد بن عبد الرحمن بن قاسم ، الطبعة الأولى ، مكة المكرمة ، مطبعة الحكومة ١٣٩١ه...
  - ❖ تاريخ بغداد . أحمد بن علي الخطيب البغدادي ، بيروت ، دار الكتاب العربي .
- ♣ التصوف في الإسلام: منابعه وأطواره . محمد الصادق عرجون ، مكتبة الكليات
   الأزهرية .

- تاريخ الإسلام السياسي والديني والثقافي والإحتماعي . للدكتور حسن إبراهيم حسن، القاهرة ، مكتبة النهضة المصرية ، ١٩٦٤م .
  - ❖ تاريخ التصوف في الإسلام . د/ قاسم غني ، مكتبة النهضة المصرية ١٩٧٠م .
- ❖ تاريخ التصوف الإسلامي منذ البداية حتى نهاية القرن الثاني الهجري . د/ عبد الرحمن
   بدوي ، الكويت ، وكالة المطبوعات ، ١٩٩٣م .
  - ❖ تاريخ الطبري. لأبي جعفر الطبري، الطبعة الثانية، القاهرة، دار المعارف.
  - ❖ تاريخ علماء الأندلس. لابن الفرضى ، الدار المصرية ، للتأليف والترجمة ، ١٩٦٦م.
- ❖ تاريخ الفكر العربي إلى أيام ابن خلدون عمر فروخ، بيروت، دار القلم، ١٣٩٢هـ.
  - ♦ تاريخ الفلسفة الإسلامية . د/ ماجد فخري ، بيروت ، الدارالمتحدة ، ١٩٨٤م .
  - ♦ التاريخ الكبير . للإمام محمد بن إسماعيل البخاري ، بيروت ، دار الكتب العلمية.
- تبييض الصحيفة في مناقب الإمام أبي حنيفة النعمان . للإمام السيوطي ، تعليق/ محمد عاشق إلهي ، بيروت ، دار الأرقم .
- ❖ تحقيق ما للهند من مقولة مقبولة في العقل أو مرذولة . لأبي الريحان البيروني ، الطبعة الثانية ، بيروت ، عالم الكتب ، ١٤٠٣هـ.
  - ♦ التجانية . لعلي بن محمد الدحيل الله ، الرياض ، دار طيبة .
- ♦ التخويف من النار والتعريف بحال دار البوار . لابن رجب الحنبلي ، تحقيق / بشير محمد عون ، الطبعة الثالثة ، دمشق ، مكتبة دار البيان ، ١٤١٣هـ.
  - ❖ تذكرة الحفاظ . للإمام شمس الدين الذهبي ، دار إحياء التراث العربي .
- ❖ ترتیب المدارك و تقریب المسالك لمعرفة أعلام مذهب مالك . للقاضي عیاض ، تحقیق
   د/ أحمد بكیر محمود ، بیروت ، دار مكتبة الحیاة .
- ❖ تزكية النفوس وتربيتها كما يقرره علماء السلف . ترتيب وتعليق الشيخ / محمد كنعان، بيروت ، دار القلم .
- ❖ التصوف الإسلامي: تاريخه ومدارسه وطبيعته وأثره . أحمد توفيق عياد ، القاهرة ،
   مكتبة الأنجلو المصرية ، ١٩٧٠م .
- ♦ التصوف الإسلامي ومدارسه . د/ محمد حلال شرف ، الإسكندرية ، دار المطبوعات الجامعية .

- ♦ التصوف الإسلامي في الآداب والآحلاق . الدكتور / زكي مبارك ، بيروت ، دار
   الجيل .
- ♦ التصوف بين الحق والخلق . لمحمد فهر شفقة ، الطبعة الثالثة ، تونس ، الدارالسلفية ،
  ١٩٨٣ م .
  - ❖ التصوف الثورة الروحية في الإسلام . د/ أبو العلا عفيفي ، بيروت ، دار الشعب .
- ❖ التصوف والاتجاه السلفي في العصر الحديث . د/ مصطفى حلمي ، الإسكندرية ، دار
   الدعوة .
- ♦ التصوف والمتصوفة في مواجهة الإسلام . لعبد الكريم الخطيب ، الطبعة الأولى ، دار الفكر العربي ، ١٩٨٠م .
- ❖ التصوف : المنشأ والمصادر . إحسان إلهي ظهير ، الطبعة الأولى ، لاهور ، إدارة ترجمان السنة ١٤٠٦هـ.
- ♦ التصوف منشؤه ومصطلحاته . الدكتور / أسعد السحمراني ، الطبعة الأولى ، بيروت،
   دار النفائس للطباعة والنشر ، ١٤٠٧هـ.
- ❖ التعرف لمذهب أهل التصوف . لأبي بكر محمد بن إبراهيم الكلاباذي ن طبع مكتبة
   الكلية الأزهرية ، بدون تاريخ .
- ❖ تفسير الإمام الشافعي . للإمام الشافعي ، جمعه وحققه / جمدي بن منصور بن سيد
   الشوري ، الطبعة الأولى ، بيروت ، دار الكتب العلمية ، ١٤١٦هـ.
- ❖ تفسير القرآن العظيم . لأبي الفداء إسماعيل بن كثير ، بيروت ، دار الفكر ، ١٤٠٨
   هـــ.
- ❖ تقديس الأشخاص في الفكر الصوفي ، عرض وتحليل على ضوء الكتاب والسنة . لحمد
   أحمد لوج ، الطبعة الأولى ، الرياض ، دار الهجرة ، ٢١٦هـ.
- ❖ تقریب التهذییب . لابن حجر العسقلانی ، تحقیق الشیخ / حلیل مأمون شیحا ،
   الطبعة الثانیة ، بیروت ، دار المعرفة ، ۱٤۱۷هـ.
- ❖ تلبيس إبليس . لأبي الفرج عبد الرحمن بن الجوزي ، تحقيق الدكتور / السيد الجميلي،
   الطبعة الثانية ، بيروت ، دار الكتاب العربي ، ١٤١٥هـ.
- ❖ تنوير القلوب في معاملة علام الغيوب . لمحمد أمين كردي ، الطبعة الأولى ، سوريا ،
   دار القلم العربي ، ١٤١١هـ.



- ♣ تهذیب الأسرار . لعبد الله بن محمد النیسابوري المركوشي ، تحقیق / بسام محمد
   بارود، أبو ظبی ، المجمع الثقافي ، ۱۹۹۹م .
- ♣ تهذيب الأسماء واللغات . للإمام أبي زكريا يحي بن شرف النووي ، القاهرة ، إدار الطباعة المنيرية .
- ❖ توالي التأسيس . لابن حجر العسقلاني . طبعة القاهرة ١٣٠١هـ ، طبع مع كتاب
   الرحمة الغيثية بالترجمة الليثية .
- ❖ تيسير العزيز الحميد في شرح كتاب التوحيد . للشيخ سليمان بن عبد الله ، بيروت ،
   المكتب الإسلامي .
- ♦ التيار الإسلامي في شعر العصر العباسي الأول . مجاهد مصطفى بمحت ، الطبعة الأولى، العراق ، وزارة الأوقاف والشؤون الدينية ، ١٩٨٢م .
- ❖ جامع البيان عن تأويل القرآن . لابن حرير الطبري ، الطبعة الثالثة ، القاهرة ، مطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده .
- ♣ حامع بيان العلم وفضله . لأبي عمر يوسف بن عبد البر ، بيروت ، دار الكتب العلمية.
- ♦ الجامع الصغير . للأمام حلال الدين السيوطي ، الطبعة الأولى ، بيروت ، دار الفكر ،
   ١٤٠١هـ. .
  - ❖ جامع العلوم والحكم . لابن رجب الحنبلي ، بيروت ، دار المعرفة .
- ♦ الجامع الأحكام القرآن . للإمام أبي عبد الله القرطبي ، الطبعة الثالثة ، القاهرة ،
   دارالكاتب العربي .
  - ♦ الجرح والتعديل. للإمام الرازي ، بيروت ، دار الكتب العلمية .
- ♣ جماعة التبليغ في شبه القارة الهندية . د/ أبو أسامة سيد طالب الرحمن ، الطبعة الأولى ،
   إسلام أباد ، دار البيان للنشر والتوزيع ، ١٤١٩ هـ.
- ♣ جمهرة الأولياء وأعلام التصوف . لمحمد أبو الفيض المنوفي ، الطبعة الأولى ، القاهرة ،
   مطبعة المدني ، ١٩٦٧م .
- ♦ الحكيم الترمذي ونظريته في الولاية . د/ عبد الفتاح عبد الله بركة ، القاهرة ،
   مطبوعات مجمع البحوث الإسلامية .

- ◄ حلية الأولياء وطبقات الأصفياء . لأبي نعيم أحمد الأصفهاني ، دراسة وتحقيق / مصطفى عبد القادر عطا ، الطبعة الأولى ، بيروت ، دار الكتب العلمية ١٤١٨هـ.
  - ❖ حياة الإمام أبي حنيفة ، للسيد عفيف ، القاهرة ، المطبعة السلفية .
  - ♦ الحياة الروحية في الإسلام . د/ محمد مصطفى حلمي ، الهيئ المصرية للنشر، ١٩٧٠م.
- ♦ الخيرات الحسان في مناقب أبي حنيفة النعمان . لابن حجر الهيثمي ، تعليق عاشق إلهي، بيروت ، دار العلم .
- ❖ دراسة عن الفرق في تاريخ المسلمين " الخوارج والشيعة " د/ أحمد حلي ، الطبعة
   الثانية ، الرياض ، مركز الملك فيصل للبحوث والدراسات الإسلامية ١٤٠٨هـ.
- ❖ دراسات في الأهواء الفرق والبدع وموقف الإسلام منها . د/ ناصر عبد الكريم العقل،
   الطبعة الأولى ، الرياض ، دار أشبيليا ، ١٤١٨هـ.
- ❖ دراسات في التصوف الإسلامي ظلاله في الأدب العربي . مجمد عبد المنعم حفاحي ،
   القاهرة ، دار الطباعة المحمدية .
- ❖ دراسات في الفلسفة الإسلامية . د/ محمود قاسم ، الطبعة الخامسة ، مصر ، دار
   المعارف ، ١٩٧٣م .
- ❖ درء تعارض العقل والنقل. لشيخ الإسلام ابن تيمية ، تحقيق د. / محمد رشاد سالم ،
   طبع جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية ، ١٤٠٠ه ...
- ♦ الديباج المذهب. لابن فرحون المالكي ، تحقيق / محمد الأحمدي أبو النور ، القاهرة دار التراث للطبع والنشر .
- ♦ الديانات والعقائد في مختلف العصور . لأحمد عبد الغفور عطار ، الطبعة الأولى ، مكة المكرمة ، ١٤٠١هـ.
- ❖ ديوان الإمام الشافعي . جمعه وعلق عليه / محمد عفيف الزغبي ، الطبعة الثالثة ، حدة
   دار العلم للطباعة ، ١٣٩٢هـ.
- ❖ ديوان الإمام الشافعي . جمعه وشرحه نعيم زوزور ، تقديم د./ مفيد قميحة ، الطبعة
   الأولى ، بيروت ، الكتب العلمية ، ٤٠٤هـ.
- ❖ ذم الكلام . لأبي إسماعيل عبد الله بن محمد الهروي ، تحقيق / عبد الرحمن بن عبد
   العزيز الشبل ، الطبعة الأولى ، المدينة المنورة ، مكتة العلوم والحكم ١٤١٦هـ.

- خ دم ما عليه مدعو التصوف . لابن قدامة المقدسي ، تحقيق / زهير الشاوش ، الطبعة الثالثة ، بيروت ، المكتب الإسلامي .
  - 💠 دم الملاهي . لابن أبي الدنيا ، نشر دار الإعتصام .
- ♦ الرد على المنطقيين . لشيخ الإسلام ابن تيمية ، الطبعة الثانية ، لاهور ، مطبعة معارف، ١٣٩٦هـ.
  - ♦ الرسالة . للإمام الشافعي ، تحقيق / أحمد محمد شاكر ، بيروت ، المكتبة العلمية .
- ♦ الرعاية لحقوق الله . للحارث المحاسي ، تحقيق / عبد القادر أحمد عطا ، الطبعة الرابعة ، القاهرة ، دار الكتب العلمية ، ١٣٩٠هـ.
- ♦ الرسالة القيشرية . لأبي القاسم عبد الكريم القيشري ، تحقيق / معروف زريف ،
   وعلى عبد الحميد ، الطبعة الثانية ، بيروت ، دار الخير، ١٤١٦هـ.
- ♦ الرسالة اللدنية ، ضمن مجموعة رسائل الإمام الغزالي . الطبعة الأولى ، بيروت ، دار الكتب العلمية ، ١٤١٤هـ.
- ❖ رسالة المسترشدين . للحارث المحاسبي ، تحقيق / عبدالفتاح أبو غدة ، الطبعة الثانية ،
   حلب ، مكتب المطبوعات الإسلامية .
- ♦ الرسائل الشمولية . د./ عبد العزيز بن عبدالله الحميدي ، دار الدعوة بالإسكندرية ، ودار العيون بمكة المكرمة .
- ❖ روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني . محمود شكري الألوسي ،
   بيروت، دار إحياء التراث العربي .
- ❖ روضة التعريف بالحب الشريف . للسان الدين الخطيب ، تحقيق وتعليق / عبد القادر
   أحمد عطا ، طبع دار الفكر العربي .
- ♦ روضة الطالبين وعمدة السالكين . ضمن مجموعة رسائل الإمام الغزالي ، الطبعة الأولى، بيروت ، دار الكتب العلمية ، ١٤١٤هـ.
- ♦ رؤية الله تعالى وتحقيق الكلام فيها . د./ أحمد بن ناصر الحمد ، الطبعة الأولى ، معهد البحوث العلمية وإحياء التراث الإسلامي بجامعة أم القرى ، ١٤١١هـ .
  - ♦ روضة الطالبين . لأبي زكريا يحيي بن شرف النووي ، بيروت ، الكتب الإسلامي .
- رياض الصالحين . للإمام النووي ، تحقيق / عبد العزيز رياح وأحمد يوسف الدقاق ، الطبعة الثالثة عشر ، دمشق ، دار المأمون للتراث ، ١٤١٢هـ.

- ♦ الزهد . للإمام أحمد بن حنبل ، الطبعة الثانية ، بيروت ، دار الكتب العلمية ، ١٤١٤
- ♦ الرهد . للإمام هناد بن السري ، تحقيق / محمد أبو الليث الخير آبادي ،قطر ، مطابع
   الدوحة الحديثة .
- ♦ الزهر النضر في نبأ الخضر . لابن حجر العسقلاني ، تعليق / سمير حسين حليي ، الطبعة
   الأولى ، بيروت ، دار الكتب العليمة ، ١٤٠٨هـ.
- ♦ الزواجر عن اقتراف الكبائر . لمحمد بن علي بن حجر الهيثمي ، بيروت ، دار المعرفة
   ♦ ١٤٠٨
- ♦ السبق التربوي في فكر الإمام الشافعي . بدر محمد مالك وغيره ، الكويت ، مكتبة
   المنار الإسلامية ، ١٤٠٩هـ.
- ❖ سلسلة الأحاديث الصحيحة . للشيخ الألباني ، بيروت ، المكتب الإسلامي ، والرياض، مكتبة المعارف .
- ❖ سلسلة الأحاديث الضعيفة والموضوعة . للشيخ الألباني ، بيروت ، المكتب الإسلامي
   والرياض مكتبة المعارف ١٤٩٨هـ.
- ♦ سنن ابن ماجه . لمحمد يزيد القزويني ، ترقيم محمد فؤاد عبد الباقي ، دار إحياء الكتب العربية ، ١٣٧٢هـ ، وكذلك تحقيق/ محمد مصطفى الأعظمي ، بالكمبيوتر .
- ❖ سنن أبي داود ، لأبي داود سليمان السبتاني ، تحقيق عزت الدعاس ، بيروت ، دار
   الحديث للطباعة ، ١٣٨٨هـ.
- ➡ سنن الترمذي . لأبي عيسى محمد الترمذي ، تحقيق / عبد الرحمن عثمان ، الطبعة
   الثانية ، دار الفكر ، ١٣٩٤هـ.
  - → سنن الدارمي . لعبد الله بن عبد الرحمن الدارمي ، نشر دار إحياء السنة النبوية .
- ❖ سنن النسائي . لأحمد بن شعيب النسائي ، بمامشه حاشية السيوطي والسندي ، دار
   الكتب العلمية .
  - السنن الكبرى . لأحمد بن الحسن البيهقي ، بيروت ، دار المعرفة .
- - ❖ سيرة عمر بن العزيز . لابن الجوزي ، طبعة بيروت ، دار الفكر .

- ♦ شخصيات قلقة في الإسلام . د./ عبد الرحمن بدوي ، الطبعة الثالثة ، بيروت ، دار القلم ، ١٩٧٨ م .
  - ♦ شذرات الذهب. لابن العماد ، بيروت ، دار الفكر ، ١٤٠٩هـ.
- ❖ شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة . للألكائي ، تحقيق د./ أحمد سعد حمدان ،
   الطبعة الثالثة ، الرياض ، دار طيبة ١٤١٥هـ.
  - ❖ شرح عين العلم وزين الحلم.للملا علي القاري ، بيروت ، دار المعرفة .
- ❖ شرح العقيدة الطحاوية . لابن أبي العز الحنفي ، تحقيق الشيخ الألباني ، دار الفكر
   العربي .
- ❖ شرح كتاب الفقه الأكبر . للملا علي القاري ، تحقيق / علي محمد دندل ، الطبعة الأولى ، بيروت ، دار الكتب العلمية ، ١٤١٦هـ.
- ♦ شطحات الصوفية . د./ عبد الرحمن بدوي ، الطبعة الثانية ، الكويت ، نشر وكالات المطبوعات ، ١٩٧٦م .
  - ❖ شعب الإيمان . للحافظ أبي بكر أحمد بن الحسن بن على البيهقي.
- ♦ شعر الزهد في القرنين الثاني والثالث الهجريين . عطوي علي بخيب ، بيروت ، المكتب الإسلامي ١٩٨١م .
- ♦ الشفا بتعریف حقوق المصطفی . للقاضي عیاض ، بیروت ، دار الکتب العلمیة ،
   ۹۹ ۱۳۹۹هـــ.
- ♦ شفاء السائل في تهذيب المسائل . لابن حلدون ، بحوث ودراسات بمعهد الآداب الشرقية في بيروت ، المطبعة الكاثوليكية .
- شيخ الأمة أحمد بن حنبل . عبد العزيز سيد الأهدل ، الطبعة الأولى ، بيروت ، دار العلم للملإيين ، ١٩٧٢م .
- ❖ الصارم المنكي في الرد على السبكي . لمحمد بن أحمد عبد الهادي ، الطبعة الأولى،
   بيروت ، دار الكتب العلمية .
- ❖ الصحاح . إسماعيل بن حماد الجوهري ، تحقيق أحمد عبد الغفور عطار ، بيروت ، دار
   العلم للملايين ، ١٣٩٩م .
- ♣ صحیح البحاري . للإمام إسماعیل البحاري ، ضبط وتخریج د./ مصطفی دیب البغا، الطبعة الأولى ، دمشق ، وبیروت ، دار القلم ، ١٤٠١هـ.



- ❖ صحيح الجامع الصغير وزيادته . للشيخ الألباني ، الطبعة الثانية ، بيروت ، المكتب الإسلامي ١٤٠٦هـ.
- ❖ صحیح سنن ابن ماجه . للشیخ الألبانی ، الطبعة الأولى ، بیروت ، المكتب الإسلامی،
   ۱٤٠٧هـ. .
- ❖ صحیح سنن الترمذي . للشیخ الألباني ، الطبعة الأولى ، بیروت ، المكتب الإسلامي،
   ١٤٠٨هـ. .
- ❖ صحیح سنن النسائی . للشیخ الألبانی ، الطبعة الأولی ، بیروت، المكتب الإسلامی ،
   ۱٤٠٨ هـ. .
- ❖ صحیح مسلم . للإمام مسلم بن الحجاج القشیري ، ترقیم محمد فؤاد عبد الباقي ،
   بیروت ، دار الفکر ، ۱٤۰۳هـ.
  - ❖ صفة الصفوة . لأبي الفرج ابن الجوزي ، طبعة الهند ، ١٣٨٨هـ.
- ❖ الصوفية في نظر الإسلام . سميح عاطف الدين ، الطبعة الثانية ، بيروت ، دار الكتاب اللبناني .
- ❖ الصوفية في الإسلام . لينكولسون ، ترجمة نور الدين شريبة ، طبعة مكتبة الخانجي ،
   ١٩٥١م .
- ♦ الصوفية (معتقدا ومسلكا). د./ صابر طعيمة ، الطبعة الأولى، الرياض ، دار عالم الكتب ، ١٤٠٥هـ.
- ❖ الصوفية: نشأتها وتطورها. محمد العبده وطارق عبد الحليم، الطبعة الرابعة،
   الرياض، مكتبة الكوثر، ١٤٢٢هـ.
- ❖ الصوفية والعقل . د./ محمد عبد الله الشرقاوي ، الطبعة الأولى ، بيروت ، دار الجيل
   ١٤١٦هـ. .
- ♦ الصوفية والفقراء . لشيخ الإسلام ابن تيمية ، تقديم د./ محمد جميل غازي ، القاهرة ،
   مطبعة المدنى .
  - ❖ الصلة بين التصوف والتشيع . د./ كامل شيبي ، الطبعة الثانية ، مصر ، دار المعارف.
- ❖ صلة الله بالكون في التصوف الفلسفي . لسعيد سراج عقيل ، رسالة دكتوراه بجامعة أم القرى . ١٤١٤هـ.

- ❖ صيد الخاطر . لأبي الفرج ابن الجوزي ، تحقيق / محمد عبد الرحمن عوض ، الطبعة الأولى ، بيروت ، دار الكتاب العربي ، ١٤١٧هـ.
- ♦ ضعيف الجامع الصغير وزيادته . للشيخ الألباني ، بيروت ، المكتب الإسلامي ،
  ١٣٩٩هـ.
  - ❖ طبقات ابن سعد . محمد بن سعد ، بیروت ، دار صادر ۱۳۸۰هـ...
- ❖ طبقات الأولياء . لابن الملقن ، تحقيق / مصطفى عبد القادر عطا، الطبعة الأولى ،
   بيروت ، دار الكتب العلمية ، ١٤١٩هـ.
- ❖ طبقات الحنابلة . للقاضي أبي يعلى ، تحقيق / محمد حامد الفقي ، القاهرة ، مطبعة السنة المحمدية ، ١٣٧١هـ.
- ♦ الطبقات السنية في تراجم الحنفية . لتقي الدين التميمي الغزي ، تحقيق د. / عبد الفتاح
   محمد الحلف ، الطبعة الأولى ، الرياض ، دار الرفاعى ، ١٤٠٣هـ.
- ❖ طبقات الشافعية . تاج الدين أبو نصر السبكي . تحقيق / محمود محمد الطناحي ،
   وعبد الفتاح محمد حلو ، الطبعة الأولى ، مطبعة عيسى البابي الحليي ١٣٨٣٠هـ.
- ❖ طبقات الصوفية . لأبي عبد الرحمن السلمي ، تحقيق / نورالدين شريبة ، الطبعة الثالثة ،
   القاهرة ، مكتبة الخانجي ، ٤٠٦هـ.
- ♣ طبقات الفقهاء . لأبي إسحاق الشيرازي ، تحقيق / إحسان عباس ، بيروت ، دار
   الرائد العربي ، ١٩٧٠م .
- ❖ الطبقات الكبرى . عبد الوهاب الشعراني ، الطبعة الأولى ، مصر ، مطبعة مصطفى البابي ، ٣٧٣ه....
- ❖ الطريق إلى ولاية الله . الأمين الحاج محمد أحمد ، الطبعة الأولى ، حدة ، دار المطبوعات الحديث ، ١٤١٠هـ.
- ♦ طريق الهجرتين وباب السعادتين . لابن القيم الجوزية ، تحقيق / أبي الزهراء حازم
   القاضى ، الطبعة الأولى ، مكة المكرمة ، مكتة نزار مصطفى الباز ، ١٤١٥هـ.
  - ♦ ظهر الإسلام . لأحمد أمين ، الطبعة الثالثة ، بيروت ، دار الكتاب العربي .
- ♦ العالم الإسلامي في العصر العباسي . د./ حسن أحمد محمود ود./ أحمد إبراهيم الشريف ، الطبعة الخامسة ، دار الفكر .



- ❖ عبد الله بن المبارك الإمام القدوة . محمد عثمان جمال ، الطبعة الرابعة ، دمشق ، دار
   العلم ، ١٤١٠هـ.
  - ❖ عبد الله بن المبارك المروزي . د./ عبد الحميد المحتسب ، طبعة عمان ، ١٣٩٢هـ..
- ❖ عقد الجواهر الثمينة في مذهب عالم المدينة . لابن شاس ، تحقيق د./ محمد أبو الأحفان
   وغيره ، الطبعة الأولى ، دار الغرب الإسلامى .
- ❖ العقل وفهم القرآن . للحارث المحاسي ، تحقيق / حسين القوثلي ، طبعة بيروت ،
   ١٩٧١م .
- ❖ عقود الجمان في مناقب الإمام أبي حنيفة النعمان . محمد بن يوسف الصالحي ، الهند ،
   مطبعة المعارف الشرقية ، ١٣٩٤هـ.
  - ♦ علم القلوب . لأبي طالب المكي ، تحقيق / عبد القادر عطا ، مكتبة القاهرة .
- ❖ عوارف العارف . أبو حفص شهاب الدين السهروردي ، الطبعة الأولى ، بيروت ،
   دار الكتاب العربي ، ١٩٦٦م .
  - ❖ عيون الأخبار . لابن قتيبة ، القاهرة ، دار الكتب ، ١٣٤٣هـ. .
- ♦ الغنية لطالبي طريق الحق . عبد القادر الجيلاني ، الطبعة الثالثة ، مطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده .
- ⇒ غيث المواهب العلية في شرح الحكم العطائية . محمد إبراهيم النفري ، تحقيق / عبد
   الحليم محمود ، ود./ محمود الشريف ، الطبعة الأولى ، مطبعة السعادة ، ١٣٩٠هـ.
- ❖ الفتاوى الكبرى . لشيخ الإسلام ابن تيمية ، تحقيق وتعليق / محمد عبد القادر عطا ،
   الطبعة الأولى ، بيروت ، دار الكتب العلمية ، ٤٠٨ هـ. .
- ❖ فتح الباري شرح صحيح البخاري . لابن حجر العسقلاني ، تحقيق وتصحيح الشيخ
   عبد العزيز بن عبد الله بن باز ، بيروت ، دار الفكر ، ١٤١٤هـ.
- ♦ فتح المحيد شرح كتاب التوحيد . عبد الرحمن بن حسن آل الشيخ ، الطبعة السادسة ،
   طبعة دار الفكر ، ١٣٩٧هـ.
- ❖ في التصوف الإسلامي وتاريخه . لرينولدنيكولسون ، ترجمة أبي العلا عفيفي ، طبعة القاهرة ، ١٣٨٨هـ.
- ❖ في التصوف والأخلاق . د./ عبد الفتاح عبد الله بركة ، الطبعة الأولى ، الكويت ،
   دار القلم ، ١٤٠٣هــ.



- ♦ الفتوحات الإلهية شرح المباحث الأهلية . لابن عجيبة الحسني ، بيروت ، دار المعرفة
- ♦ الفتوحات المكية . لابن عربي ، تحقيق د./ عثمان يحيى ، القاهرة ، الهيئة المصرية العامة للكتاب ، ١٩٧٢م .
- ❖ فرق معاصرة تنسب إلى الإسلام . د./ غالب بن علي عواجي ، الطبعة الخامسة ،
   مصر ، دار لينة النشر ١٤٢١هـ.
- ♦ الفرقان بين أولياء الرحمن وأولياء الشيطان . لشيخ الإسلام ابن تيمية ، بيروت ،
   المكتب الإسلامي ١٣٩٧هـ.
- ❖ فطرية المعرفة وموقف المتكلمين منها . د/ أحمد سعد حمدان ، الطبعة الأولى ،
   الرياض، دار طيبة ، ١٤١٥هـ.
- ❖ الفكر الصوفي في ضوء الكتاب والسنة . لعبد الرحمن عبد لخالق ، الطبعة لثانية ،
   الكويت ، مكتبة ابن تيمية .
- ♦ فلسفة الحياة الروحية . د./ مقداد يالجن ، الطبعة الثانية ، الرياض ن دار عالم الكتب
   ١٤١٠هـ. .
  - ♦ الفلسفة الصوفية في الإسلام . د./ عبد القادر محمود ، الطبعة الأولى ، ١٩٦٧ م .
  - ♦ الفهرست. لابن النديم ، الطبعة الأولى ، بيروت ، دار الكتب العلمية ، ١٤١٦هـ.
- ❖ الفوائد . لابن القيم الجوزية ، تحقيق / بشير محمد عون ، الطبعة الأولى ، دمشق ،
   مكتبة دارالبيان ، ٢٠٧٧هـ.
- ❖ قاعدة في الرد على الغزالي في التوكل . لشيخ الإسلام ابن تيمية ، تحقيق / على بن
   عبد العزيز الشبل ، الطبعة الأولى ، الرياض دار الصميعي ١٤١٦هـ. .
  - ❖ القاموس المحيط . لفيروزآبادي ، بيروت ، طبعة المؤسسة العربية للطباعة والنشر .
  - ❖ قصة الحضارة . ول ديوزانت ، ترجمة زكي نجيت محمود ، الطبعة الثالثة ، ١٩٦٨م
    - ❖ قوت القلوب. لأبي طالب المكي ، القاهرة ، المطبعة المصرية ، ١٩٣٢ م .
- ❖ كتاب بحر الدم فيمن تكلم فيه الإمام أحمد بمدح أو ذم . ليوسف عبد الهادي ، تحقيق د./ وصبى الله عباس . الطبعة الأولى ، الرياض ، دار الراية ١٤٠٩هـ.
  - ❖ كتاب التعريفات . للجرحاني ، الطبعة الأولى ، بيروت ، دار الفكر ، ١٤١٨هـ.
    - ❖ كتاب التوحيد .محمد إسحاق بن خزيمة ، بيروت ، دار الجيل ، ١٤٠٨هـ.

- ❖ كتاب ختم الأولياء . لمحمد بن علي الحكيم الترمدي ، تحقيق عثمان إسماعيل يحيى ،
   بيروت ، الطبعة الكاتوليكية .
- ❖ كتاب الزهد . للإمام وكيع بن الجراح ، تحقيق / عبد الرحمن عبد الجبار الفريوائي ،
   الطبعة الثانية ، الرياض ، دار الصميعي، ١٤١٥هـ.
- ❖ كتاب الزهد والرقائق . عبد الله بن المبارك ، تحقيق / حبيب الرحمن الأعظمي ،
   بيروت، دار الكتب العلمية .
- ❖ كتاب الزهد الكبير . للبيهقي ، تحقيق د./ تقي الدين الندوي ، الطبعة الثانية ،
   الكويت ، دار القلم ، ١٤٠٣هـ.
- ❖ كتاب الصدق . لأبي سعيد الخراز . تصحيح وتعليق حسن السماحي سويدان ،
   الطبعة الأولى ، بيروت ، دار القادري ، ١٤١٨هـ.
- ❖ كتاب السنة . لأبي بكر أحمد بن محمد بن هارون الخلاّل . تحقيق د. / عطية بن عتيق الزهراني ، الطبعة الثانية ، الرياض ، دار الراية ، ١٤١٥ هـ.
- ❖ كتاب الصفدية . لشيخ الإسلام ابن تيمية ، تحقيق / محمد رشاد سالم .الطبعة الأولى منصورة ، دار الهدى ، والرياض ، دار الفضيلة ، ١٤٢١هـ.
- ❖ كتاب الفقه الأكبر . للإمام أبي حنيفة ، الطبعة الثانية ، الهند ، مطبعة مجلس دائرة
   المعارف العثمانية ، ١٣٧٣هـ. .
- ❖ الكتاب المقدس ─ العهد القديم والعهد الجديد ─ ترجمة من اللغات الأصلية ، القاهرة،
   دار الكتاب المقدس .
- ❖ كتاب الورع . للإمام أحمد بن حنبل ، تحقيق د./ مصطفى محمد حسين الذهبي ،
   الطبعة الأولى ، مكة ، مكتبة نزار مصطفى الباز ، ١٤١٨هـ.
- ❖ كشف الخفاء ومزيل الإلباس عما اشتهر من الأحاديث على ألسنة الناس . لإسماعيل ابن العجلوني ، تصحيح وتعليق / أحمد القلاش ، الطبعة الثالثة ، بيروت ، مؤسسة الرسالة ، ١٤٠٣هـ. .
- ❖ الكشف عن حقيقة الصوفية لأول مرة في التاريخ . محمود عبدالرؤوف قاسم ، الطبعة الثانية ، عمان ، المكتبة الإسلامية ، ٣١٤١٣ هـ.
- ❖ كشف القناع عن حكم الوجد والسماع . لأحمد بن عمر القرطبي ، تحقيق / عبد الله
   محمد الطريقي ، الرياض ، ١٤١١هـ.

- ❖ كشف المحجوب . عثمان بن سعيد الهجويري ، ترجمة د./ سعاد عبد الهادي ، مصر،
   ١٣٩٥هـ. .
- ♦ الكلام على مسألة السماع . لابن القيم الجوزية ، تحقيق / راشد بن عبد العزيز الحمد، الطبعة الأولى ، الرياض ، دار العاصمة ، ١٤٠٩هـ.
- ❖ كمياء السعادة . ضمن مجموعة رسائل الإمام الغزالي . الطبعة الأولى ، بيروت ، دار
   الكتب العلمية ، ١٤١٤هـ.
  - ❖ لسان العرب . لأبي الفضل جمال الدين ابن منظور ، بيروت ، دار صادر .
- ♣ لسان الميزان . لابن حجر العسقلاني .الطبعة الأولى ، بيروت ، دار الكتب العلمية ،
   ١٤١٦هـ. .
- ❖ اللمع . لأبي نصر السرج الطوسي ، تحقيق د./ عبد الحليم محمود ، وطه عبدالباقي سرور ، مصر ، دار الكتب الحديثة ، ١٣٨٠هـ.
  - ♦ مالك بن أنس إمام دار الهجرة . عبد الحليم الجندي ، مصر ، دار المعارف .
    - ♦ مالك ، حياته وعصره . لمحمد أبو زهرة ، طبع دار الفكر العربي .
  - جلة الإسلام و التصوف ، السنة الثالثة ، العددان ، ٩، ١٠ ، مصر ، ١٩٦١ م .
    - ♦ المجموع شرح المهذب. للإمام أبي زكريا النووي ، بيروت ، دار الفكر .
- ❖ بحمع الزوائد ومنبع الفوائد . لأبي بكر الهيثمي ، بيروت ، دار الكتب العلمية ،
   ١٤٠٨هـ.
- ❖ مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية ، جمع وترتيب عبد الرحمن بن قاسم ، طبعة الرئاسة العامة لشؤون الحرمين الشريفين .
  - ♣ جموعة الرسائل والمسائل . لشيخ الإسلام ابن تيمية ، بيروت ، دار الكتب العلمية .
    - ❖ مختار الصحاح . لمحمد أبي بكر الرازي ، بيروت ، مؤسسة الرسالة ، ٥٠٥ هـ..
- ❖ مختصر منهاج القاصدين . لابن قدامة المقدسي ، تحقيق / عبد الله الليث الأنصاري ، الطبعة الأولى ، بيروت ، دار المعرفة ، ١٤٠٩هـ.
- ♦ مدارج السالكين . لابن القيم الجوزية ، تحقيق / محمد معتصم بالله البغدادي ، الطبعة الرابعة ، بيروت ، دار الكتاب العربي ، ١٤١٧هـ.
- ♦ المدخل إلى دراسة الأديان والمذاهب . لعبد الرزاق محمد أسود ، الطبعة الأولى ، بيروت ، دار العربية للموسوعات ، ١٩٨١م .

- ❖ مدخل إلى التصوف الإسلامي . د./ أبو الوفاء الغنيمي التفتازاني ، الطبعة الثالثة ،
   القاهرة ، دار الثقافة للنشر٩٨٣م .
  - 💠 المدخل. لابن الحاج المالكي. بيروت، دار الفكر.
  - ♦ المدهش. لأبي الفرج عبد الرحمن بن الجوزي، بيروت، المؤسسة العالمية، ١٩٧٣م
    - ❖ المدونة الكبرى . للإمام مالك ، رواية سحنون ، القاهرة ، مطبعة السعادة .
- مرآة الجنان وعبرة اليقظان في معرفة ما يعتبر به من حوادث الزمان . لليافعي ،
   بيروت، مؤسسة الأعلمي ، ١٩٧٠م .
- ❖ مروج الذهب . علي بن الحسين المسعودي ، تحقيق / محمد محي الدين عبدالحميد ،
   الطبعة الخامسة ، بيروت ، دار الفكر ، ١٣٣٣هـ.
- ❖ المسائل في أعمال القلوب والجوارح . للحارث المحاسبي . تحقيق / عبد القادر أحمد عطا
   ، القاهرة ، عالم الكتب .
- ♣ مسائل الإمام أحمد . رواية ابن هانئ ، تحقيق / زهير الشاوش ، بيروت ، المكتب الإسلامي .
- ❖ مستدرك الحاكم على الصحيحين. لأبي عبدالله الحاكم ، بيروت ، دار الكتب العلمية.
- ♣ مسائل الإمام أحمد . رواية عن عبدالله بن أحمد ، تحقيق / زهير الشاوش ، بيروت ،
   المكتب الإسلامي .
- ♦ المسائل والرسائل المروية عن الإمام أحمد في العقيدة . د./ عبدالإله الأحمدي ، الطبعة الثانية ، دار طيبة ، ١٤١٦هـ.
  - ❖ المسند . للإمام أحمد بن حنبل ، بيروت ، الكتب الإسلامي .
- ♦ مشكاة المصابيح . لمحمد عبدالله التبريزي ، تحقيق الشيخ الألباني ، الطبعة الأولى ،
   بيروت ودمشق ، المكتب الإسلامي ، ١٣٨٩هـ.
- ♦ المصباح المنير . لأحمد المقري ، الطبعةالأولى ، بيروت ، دار الكتب العلمية ، ١٤١٤
   هـــ .
- ❖ مصرع الشرك والخرافة . خالد محمد على الحاج ، تحقيق / عبد الله إبراهيم
   الأنصاري، قطر ، إدارة الشئون الدينية ، ١٣٩٨هـ.
- ❖ مصادر التلقي عند الصوفية . هارون بن بشير أحمد صديقي ، الطبعة الأولى ، الرياض
   دار الراية ، ١٤١٧هـ.

- ❖ مظاهر الإنحرافات العقدية عند الصوفبة وأثرها السيئ على الأمة الإسلامية . إدريس
   محمود إدريس ، الطبعة الأولى ، الرياض ، مكتبة الرشد ، ١٤١٩هـ.
- ❖ مع المسلمين الأوائل في نظرهم للحياة والقيم . د./ مصطفى حلمي ، الطبعةالثانية ،
  دار الدعوة ، ١٩٨٩م .
- ❖ معالم في السلوك وتزكية النفوس. لعبد العزيز بن محمد العبد اللطيف ، الطبعة الأولى،
   الرياض ، دار الوطن ، ١٤١٤هـ.
- ❖ معجم مقايس اللغة . لأبي الحسن أحمد بن فارس ، تحقيق / عبد السلام هارون ،
   الطبعة الثانية ، ١٣٩٠هـ. .
  - ❖ معجم المؤلفين . لعمر رضا كحالة ، بيروت ، دار إحياء التراث العربي .
  - ♦ معجم الأدباء . ليقوت الحموي ، بيروت ، دار الكتب العلمية ، ١٤١٠هـ.
- ❖ معجم مصطلحات الصوفية . د. / عبد المنعم الحفني ، الطبعة الأولى ، بيروت ، دار المسيرة ، ١٤٠٠هـ.
- ♦ المعيار المعرب والجامع المغرّب . لأبي العباس أحمد بن يجيى الونشريسي ، حرحه جماعة من الفقهاء ، بيروت ، دار الغرب الإسلامي .
- ❖ مفتاح دار السعادة ومنشور ولاية العلم والإرادة . لابن القيم الجوزية ، بيروت ، دار
   الكتب العلمية .
- مقدمة ابن حلدون من كتاب العبر وديوان المبتدأ والخبر . لعبد الرحمن بن خلدون ، القاهرة ، دار المصحف .
- ❖ مكانة الإمام أبي حنيفة بين المحدثين . د./ محمد قاسم عبده الحارثي ، الطبعة الأولى،
   مكة ، مطابع الصفاء ، ١٤١٣هـ.
- ♦ الملل والنحل . لمحمد عبد الكريم الشهرستاني ، تحقيق / عبد العزيز محمد الوكيل ،
   بيروت ، دار الفكر .
- ❖ مناقب الإمام أحمد بن حنبل . لابن الجوزي ، الطبعة الثانية ، بتصحيح ناشره محمد
   أمين الخانجي الكتبي ، بيروت .
- ❖ مناقب الإمام الشافعي . لأبي بكر أحمد البيهقي ، تحقيق / السيد أحمد صقر ، الطبعةالأولى ، القاهرة ، مكتبة دار التراث ، ١٩٧١م .

- ♦ مناقب أبي حنيفة . للموفق بن أحمد المكي ، وحافظ الدين الكردي ، دار الكتاب العربي ، ١٩٨١م .
  - المنقذ من الضلال . أبو حامد الغزالي ، دار العلم للجميع .
- ♦ المنهج الأحمد في تراجم أصحاب الإمام أحمد . لأبي اليمن العليمي ، تحقيق / عبد القادر ومحمود الأرناؤوط ، الطبعة الأولى ، بيروت ، دار صادر . ١٩٩٧م .
- ♦ المنار المنيف في الصحيح والضعيف لابن القيم الجوزية ، تحقيق / أبو غدة ، الطبعة الثانية ، حلب ، مكتبة المطبوعات الإسلامية ، ٢٠١هـ.
- ❖ منهاج السنة النبوية . لشيخ الإسلام ابن تيمية ، تحقيق / محمد رشاد سالم ، الرياض ،
   حامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية ، ٢٠٦هـ.
- ♦ منهج الإمام مالك في إثبات العقيدة . سعود بن عبد العزيز الدعجان ، الطبعة الأولى ،
   القاهرة ، مكتبة ابن تيمية ، ١٤١٦هـ.
- ❖ مواعظ الإمام أبي سليمان الداراني . صالح أحمد الشامي ، الطبعة الأولى ، بيروت ،
   المكتب الإسلامي ، ١٤١٩هـ.
- ❖ مواعظ الإمام الشافعي . صالح أحمد الشامي ، الطبعة الأولى ، بيروت ،المكتب الإسلامي ، ١٤١٩هـ.
  - ❖ الموافقات في أصول الشريعة . لإبراهيم الشاطبي ، بيروت ، دار المعرفة .
- ❖ المواهب اللدنية بالمنح المحمدية . لأحمد العسقلاني ، تحقيق / صالح أحمد الشامي ، الطبعة الأولى ، بيروت ، المكتب الإسلامي ١٤١٢هـ.
- ❖ موسوعة أهل السنة والجماعة . لعبد الرحمن دمشقية ، الطبعة الأولى ، الرياض ، دار
   المسلم ، ١٤١٨هـ.
- ❖ موسوعة أحلاق القرآن . للدكتور / أحمد الشرباصي ، الطبعة الأولى ، بيروت ، دار الرائد العربي ، ١٤٠١هـ.
- ❖ موسوعة نضرة النعيم في مكارم أخلاق الرسول الكريم ، بإشراف د./ صالح بن عبد
   الله بن حميد وغيره ، الطبعة الأولى ، حدة ، دار الوسيلة ، ١٤١٨هـ.
- ♦ الموسوعة الميسرة في الأديان والمذاهب المعاصرة . الندوة العالمية للشباب الإسلامي ،
   الرياض ، الطبعة الثانية ، ٩٠٤١هـ.



- للوضوعات . لابن الجوزي ، تحقيق / عبد الرحمن محمد عثمان ، الطبعة الثانية ،
   القاهرة ، مكتبة ابن تيمية ، ١٤٠٧هـ.
- ♦ الموفي بمعرفة التصوف والصوفي . لكمال الدين الأدفوي ، تحقيق د. / محمد عيسى صالحية ، الطبعة الأولى ، الكويت ، مكتبة دار العروبة ، ١٤٠٨هـ.
- ❖ موقف الإسلام من الإلهام " والكشف " والرؤي ومن التمائم والكهانة والرقي .
  للدكتور / يوسف القرضاوي ،الطبعة الأولى ،بيروت ،مؤسسة الرسالة ،١٤١٧هـ.
- ❖ موقف الإمام ابن تيمية من التصوف والصوفية . د./ أحمد محمد البناني ، الطبعة الأولى، حدة ، دار العلم ، ١٤٠٦هـ.
  - ❖ ميزان الاعتدال في نقد الرجال. للحافظ الذهبي ، بيروت ، دار المعرفة .
  - 💠 نشأة التصوف الإسلامي . الدكتور/ إبراهيم بسيوني ، مصر ،دار المعارف ،١٩٦٩م
- ❖ نشأة الفكر الفلسفي في الإسلام . د./ علي سامي النشار ، الطبعة السابعة ، مصر ،
   دار المعارف ، ١٩٧٨م .
- ❖ نظرية الاتصال عند الصوفية في نظر الإسلام . سارة بنت عبد المحسن بن عبدالله بن حلوي آل سعود ، الطبعة الأولى ، حدة ، دارالمنارة ، ١٤١١هـ.
- ♦ النور من كلمات أبي طيفور ، لأبي الفضل الفلكي ، تحقيق د./ عبد الرحمن بدوي ،
   الطبعة الثانية ،الكويت ، وكالة المطبوعات مع شطحات الصوفية ، ١٩٧٦م .
  - ♦ النهاية في غريب الحديث . لابن الأثير ، بيروت ، دار الفكر .
- ❖ وفيات الأعيان . لشمس الدين ابن حلكان ، تحقيق د./ إحسان عباس ، بيروت ، دار
   صادر ، ۱۹۷۷م .
  - ♦ ولاية الله والطريق إليها . الدكتور / إبراهيم هلال ، القاهرة ، دار الكتب الحديثة.
- ♦ هذه هي الصوفية . لعبد الرحمن الوكيل ، الطبعة الرابعة ، بيروت ، دار الكتب العلمية، ١٩٨٤م .
- ♦ اليواقيت والجواهر . لعبد الوهاب الشعراني ، القاهرة ، المطبعة الحجازية ، ١٣٥٣
   هـ. بامشه الكبريت الأحمر للشعراني .



### فمرس الموضوعات

| ب     | المقدمة                                                |
|-------|--------------------------------------------------------|
| ز     | كلمة شكر وتقدير                                        |
| 1-517 | الباب الأول: التصوف في القرنين الثاني والثالث الهجريين |
| 09-7  | الفصل الأول: مفهوم التصوف ونشأته ومصادره               |
| ٣     | المبحث الأول: تعريف التصوف                             |
| ٣     | اشتقاق كلمة التصوف                                     |
| 11    | حلاصة الكلام في كلمة التصوف                            |
| ١٤    | تعريف التصوف لدى الصوفية                               |
| ۲.    | تعريف التصوف عند علماء الإسلام                         |
| 7     | المبحث الثاني: نشأة التصوف                             |
| 7 £   | إن التصوف إسلامي النشأة                                |
| 79    | إن التصوف ليس إسلامي النشأة                            |
| ۳٠.   | أكثر الآراء وأعدلها حكما على التصوف                    |
| ٣٣    | الخلاصة في نشأة التصوف                                 |
| ٣٤    | المبحث الثالث: عوامل نشأة التصوف                       |
| ٣٤    | ١ – المبالغة في التنسك والتعبد                         |
| 30    | ٢- عامل نزعة الزهد في الإسلام                          |
| ٣٦    | ٣- العوامل الاجتماعية والسياسية والاقتصادية            |
| ٣٧    | ٤ – عامل التشيع عامل التشيع                            |
| ٣٧    | ٥ – دخول النظريات الفلسفية والدينية الأخرى             |
| ٣٩    | المبحث الرابع: مصادر التصوف                            |
| ٣9    | ١ – المصدر الأول : أديان الهند الوثنية                 |
| ٤٥    | ٢- المصدر الثاني: الأفكار اليونانية                    |
| ٤٨    | ٣- المصدر الثالث : اليهودية المحرفة                    |
| ٤٩    | ٤ - المصدر الرابع: النصرانية المحرفة                   |

|            | ٥- المصدر المحامس: المصدر الشبيعي٠٥                                |
|------------|--------------------------------------------------------------------|
| 07         | ٦- المصدر السادس: المصدر الإسلامي                                  |
| ٥٣         | أرجح الآراء حول مصادر التصوف                                       |
| 0 \$       | لمبحث الخامس : آثار التصوف                                         |
| 0 {        | ١ – انتشار الوثنية والشرك                                          |
| 07         | ٢ — تعطيل الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر                          |
| ٥٧         | ٣ – انتشار الأذكار والأدعية والصلوات المبتدعة                      |
| 179-07     | الفصل الثابي : مراحل تطور التصوف حتى نهاية القرن الثالث الهجري.    |
| 71         | <b>لمبحث الأول</b> : الزهد في المفهوم الشرعي وصلته بالتصوف         |
| 71         | ولا : مفهوم الزهد لغة واصطلاحا                                     |
| 77         | لانيا: أقسام الزهد ومراتبه وحكمه                                   |
| ٦٤         | نوحيهات قرآنية للبشرية إلى الزهد                                   |
| ٦٧         | نوجيهات نبوية للبشرية إلى الزهد                                    |
| 79         | نماذج من زهد الجيل الأول                                           |
| ٧٢         | قوال الزهاد والصوفية المتقدمين حول الزهد                           |
| ٧٦         | معنى الزهد الصحيح                                                  |
|            | الانحراف في مفهوم الزهد لدى بعض الأعلام الصوفية في القرنين الثاني. |
| <b>Y</b> ٦ | والثالث الهجريين                                                   |
| ٨٢         | ثالثا: صلة الزهد بالتصوف                                           |
| ٨٥         | خلاصة القول في الزهد                                               |
| ٨٦         | المبحث الثابي: حاصية تصوف القرن الثالث الهجري                      |
| 91         | المبحث الثالث : ظهور التدوين في التصوف في القرن الثالث الهجري      |
| 97         | المبحث الرابع: أهم رحال التصوف في القرنين الثاني والثالث الهجريين. |
| 97         | ١- إبراهيم بن أدهم                                                 |
| 99         | ۲- داود الطائي                                                     |
| 1 • 1      | ٣- الفضيل بن عياض                                                  |

| 1.7     | ٤ - شقيق البلخي المنافق البلخي على المنافق البلخي المنافق البلخي المنافق البلخي المنافق |
|---------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1.8     | ٥- معروف الكرخي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ١ • ٧   | ٦- أبو سليمان الداراني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ١١.     | ٧- بشر الحافي٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 117     | ۸– الحارث المحاسبي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 118     | ٩ – ذو النون المصري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 117     | ١٠- أبو يزيد البسطامي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 111     | ١١ – سهل بن عبد الله التستري ٢١٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 119     | ١٢ – أبو القاسم الجنيد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 171     | ١٣ – الحسين بن منصور الحلاج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 717-17. | الفصل الثالث: أهم قضايا التصوف في القرنين الثاني والثالث الهجريين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 121     | المبحث الأول: معرفة الله تعالى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ١٣٣     | حديث أعلام التصوف عن معرفة الله عز وجل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 187     | أشهر من غلب عليهم الكلام في المعرفة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 187     | ١ – ذوالنون المصري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 1 & 1   | ٢ – أبو يزيد البسطامي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 124     | ٣- الحسين بن منصور الحلاج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 1 27    | الكلام عن العلم اللدني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 100     | المبحث الثاني: الحب الإلهي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 107     | من رواد الحب الإلهي الأوائل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 107     | عبد الواحد بن زید                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 107     | أبو الحسين أحمد النوري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 109     | عتبة الغلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ١٦.     | رابعة العدوية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ٨٢١     | المبحث الثالث: الولاية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ١٧٦     | المبحث الرابع: الكرامة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |

| 1 & 1                                          | المبحث الخامس : الفناء ووحدة الشهود الفناء ووحدة الشهود                                                                                                                                                                             |
|------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 191                                            | المبحث السادس: الحقيقة والشريعة                                                                                                                                                                                                     |
| 197                                            | المبحث السابع: السماع                                                                                                                                                                                                               |
| 7 • 1                                          | المبحث الثامن: المقامات والأحوال                                                                                                                                                                                                    |
| 7.7                                            | التوبةا                                                                                                                                                                                                                             |
| 7.0                                            | الورعا                                                                                                                                                                                                                              |
| ۲٠٦                                            | الزهد الزهد                                                                                                                                                                                                                         |
| ۲.٧                                            | التوكلا                                                                                                                                                                                                                             |
| ۲ • ۹                                          | الصبر                                                                                                                                                                                                                               |
| 711                                            | الشكرالشكر                                                                                                                                                                                                                          |
| 717                                            | الرضاالرضا                                                                                                                                                                                                                          |
| 712                                            | الخوف والرجاء                                                                                                                                                                                                                       |
| £ £ 1 - 7 1 Y                                  | الباب الثابي: موقف الفقهاء الأربعة من التصوف                                                                                                                                                                                        |
|                                                | البب اللي الموص المنهام الراب الم                                                                                                                                                                                                   |
| 777-777                                        | الفصل الأول: الإمام أبوحنيفة والتصوف                                                                                                                                                                                                |
|                                                | **                                                                                                                                                                                                                                  |
| 717-557                                        | الفصل الأول: الإمام أبوحنيفة والتصوف                                                                                                                                                                                                |
| 777-71V<br>719                                 | الفصل الأول: الإمام أبوحنيفة والتصوف                                                                                                                                                                                                |
| 777-717<br>719<br>777                          | الفصل الأول: الإمام أبوحنيفة والتصوف                                                                                                                                                                                                |
| 777-777<br>719<br>777                          | الفصل الأول: الإمام أبوحنيفة والتصوف  المبحث الأول: عصر الإمام أبي حنيفة وحياته  المبحث الثاني: الإمام أبوحنيفة وموضوعات التصوف  ١ – معرفة الله تعالى ٢ – العبودية ٣ – العلم                                                        |
| 777-777<br>719<br>777<br>777                   | الفصل الأول: الإمام أبوحنيفة والتصوف المبحث الأول: عصر الإمام أبي حنيفة وحياته المبحث الثاني: الإمام أبوحنيفة وموضوعات التصوف المبحث الله تعالى المبحث المبعودية الله تعالى المبعودية العبودية                                      |
| VI7-FF7 PI7 PI7 PI7 PI7 PI7 PI7 PI7 PI7 PI7 PI | الفصل الأول: الإمام أبوحنيفة والتصوف  المبحث الأول: عصر الإمام أبي حنيفة وحياته  المبحث الثاني: الإمام أبوحنيفة وموضوعات التصوف  ١ – معرفة الله تعالى ٢ – العبودية ٣ – العلم                                                        |
| 777-777<br>719<br>777<br>777<br>770<br>777     | الفصل الأول: الإمام أبوحنيفة والتصوف  المبحث الأول: عصر الإمام أبي حنيفة وحياته  المبحث الثاني: الإمام أبوحنيفة وموضوعات التصوف  ١ – معرفة الله تعالى ٢ – العبودية ٣ – العلم ٤ – الزهد                                              |
| 777-777 777 777 777 777 777                    | الفصل الأول: الإمام أبوحنيفة والتصوف المبحث الأول: عصر الإمام أبي حنيفة وحياته المبحث الثاني: الإمام أبوحنيفة وموضوعات التصوف ١ - معرفة الله تعالى ٢ - العبودية ٣ - العلم ٤ - الزهد ٥ - الورع                                       |
| 777-777 719 777 777 770 777 777 777            | الفصل الأول: الإمام أبوحنيفة والتصوف  المبحث الأول: عصر الإمام أبي حنيفة وحياته  المبحث الثاني: الإمام أبوحنيفة وموضوعات التصوف  ١ - معرفة الله تعالى  ٢ - العبودية  ٣ - العلم  ٤ - الزهد  ٥ - الورع  ٢ - الخوف والرجاء             |
| 777-717 719 777 777 770 777 777 777 777        | الفصل الأول: الإمام أبوحنيفة والتصوف  المبحث الأول: عصر الإمام أبي حنيفة وحياته  المبحث الثاني: الإمام أبوحنيفة وموضوعات التصوف  ١ – معرفة الله تعالى  ٢ – العبودية  ٣ – العلم  ٥ – الورع  ٥ – الورع  ٢ – الخوف والرجاء  ٢ – السماع |

| 70.            | © المواتف المنسوبة إلى الإمام أبي حنيفة               |
|----------------|-------------------------------------------------------|
| 707            | ٤ – العبادة المنسوبة إلى الإمام أبي حنيفة             |
| 700            | ٥ – الملامة المنسوبة إلى الإمام أبي حنيفة             |
| 77.            | المبحث الرابع: موقف بعض تلامذته من الفكر الصوفي       |
| ۲٦.            | عبد الله بن مبارك                                     |
| 777            | فهمه الواسع للزهد                                     |
| 770            | شمولية فهمه للعبادة                                   |
| 777-317        | الفصل الثابي: الإمام مالك بن أنس والتصوف              |
| 779            | المبحث الأول: عصر الإمام مالك وحياته                  |
| 7 7 5          | المبحث الثابي: الإمام مالك وموضوعات التصوف            |
| 7 7 2          | ١ – معرفة الله تعالى١                                 |
| 7 7 7          | ٢- العبودية                                           |
| ۲۸.            | ٣- العلم                                              |
| 7.7            | ٣- الزهد                                              |
| 7 7 7          | ٥ – التقوى٠٠٠٠                                        |
| 7 / 9          | ٦- الذكر                                              |
| 797            | ٧- السماع٠٠٠                                          |
| 187            | المبحث الثالث: بطلان ما نسب إلى الإمام مالك في التصوف |
| <b>T9</b> A    | ١- ما نسب إليه الكلام في الحقيقة                      |
| ٣              | ٢- ما نسب إليه في التوسل                              |
| <b>T.V</b>     | المبحث الرابع: موقف بعض تلامذته من الفكر الصوفي       |
| ٣.٧            | ١- وكيع بن الجراح                                     |
| <b>T·V</b>     | عبادته وزهده وورعه                                    |
| 717            | ٢- يحيى بن يحيى الليثي٢                               |
| 717            | موقفه من الزهد والتوكل والفقر                         |
| <b>TY1-T10</b> | الفصل الثالث : الإمام الشافعي والتصوف                 |

| ٣١٦ .      | المبحث الأول : عصر الإمام الشافعي وحياته                     |
|------------|--------------------------------------------------------------|
| ٣٢.        | المبحث الثابي: الإمام الشافعي وموضوعات التصوف                |
| ٣٢.        | ۱ – معرفة الله تعالى                                         |
| ٣٢١        | ٢ – العبودية                                                 |
| ٣٢٣        | ٣- التوبة                                                    |
| 270        | ٤ – الجاهدة                                                  |
| ٣٢٨        | ٥- الزهد٥- الزهد                                             |
| 444        | ٦- التوكل على الله تعالى                                     |
| ٣٣٢        | ٧- القناعة٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                   |
| ٣٣٣        | ٨- السخاء٨                                                   |
| 440        | ٩ – الخوف والرجاء                                            |
| ٣٣٧        | ١٠- التغبير                                                  |
| ٣٣٨        | ١١- تصرف الولي                                               |
| 78.        | المبحث الثالث: بطلان ما نسب إلى الإمام الشافعي في التصوف     |
| 3.         | ١ – الأوتاد                                                  |
| ٣٤٣        | ۱ – الأوتاد<br>۲ – السماع                                    |
| 257        | ٣- التبرك بالقبر وبصاحبه                                     |
| 707        | ٤ – الفراسة والنظر في النجوم٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ |
| 707        | ٥- القول المنسوب إليه في البدعة                              |
| 409        | ٦- القول المنسوب إليه في التصوف                              |
| 770        | المبحث الرابع: موقف بعض تلامذته في الفكر الصوفي              |
| 770        | ١ – أبو إبراهيم المزني                                       |
| 770        | موقفه من الفكر الصوفي ودفاعه عن الشافعي                      |
| 777        | ٢- محمد بن حرير الطبري                                       |
| 777        | زهده وورعه وموقفه من الفقر والتوكل                           |
| £ £ 9- TYY | الفصل الرابع: الإمام أحمد بن حنبل والتصوف                    |

| ٣٧٣          | المبحث الأول: عصر الإمام أحمد وحياته                              |
|--------------|-------------------------------------------------------------------|
| 844          | المبحث الثاني: الإمام أحمد وموضوعات التصوف                        |
| ٣٧٧          | ۱ – معرفة الله تعالى                                              |
| ٣٧٨          | ٧- الزهــد٠٠٠                                                     |
| ٣٨٧          | ٣- العلم                                                          |
| ٣٨٩          | ٤ – التوبة                                                        |
| 797          | ٥- التوكل على الله تعالى                                          |
| <b>790</b>   | ٦- الورع                                                          |
| <b>7.9</b> A | ٧- الخوف والرجاء٠٠٠٠                                              |
| <b>799</b>   | ٨- الجوع وترك الشهوة٨                                             |
| ٤٠١          | ٩ – النفور من الزواج                                              |
| ٤٠٦          | ٠١٠- الخلوة والعزلة                                               |
| ٤٠٨          | ١١ – السياحة                                                      |
| ٤١٠          | ١٢- التغبير والاحتماع لسماع القصائد والمدائح                      |
| ٤١٣          | المبحث الثالث: موقف الإمام أحمد من أعلام التصوف                   |
| ٤١٣          | ١- معروف الكرحي١                                                  |
| ٤١٥          | ٢- بشر الحافي٠٠٠                                                  |
| ٤١٧          | ٣- أحمد بن أبي الحواري                                            |
| ٤١٩          | ٤ - حاتم الأصم                                                    |
| 271          | ٥- الحارث المحاسبي                                                |
| ٤٢٣          | ٦- سري السقطي٠٠٠                                                  |
| ٤٢٦          | ٧- أبو حمزة الصوفي                                                |
| 473          | المبحث الرابع: بطلان الروايات المنسوبة إلى الإمام أحمد في التصوف. |
| 473          | ١ – الأبدال                                                       |
| ٤٣٣          | ٢- القول بعلم الحقائق٠٠٠                                          |
| १४०          | ٣- القراءة عند القبور وإهداء الثواب                               |



| ٤٤.          | المبحث الخامس: موقف بعض تلامذته من الفكر الصوفي       |
|--------------|-------------------------------------------------------|
| ٤٤.          | ١ – أبو زرعة الرازي وموقفه من الحارث المحاسبي         |
| 224          | ٢- أحمد بن محمد الأثرم ودفاعه عن السنة ومحاربته للبدع |
| <b>£ £ £</b> | ٣- غلام حليل وإنكاره على الصوفية في الحب الإلهي       |
| £ £ V        | ٤ – أبو محمد البربماري وموقفه من الفكر الصوفي         |
| ٤٥٠          | الخاتمـــــة                                          |
| 0.2-207      | الفهارسا                                              |
| 204          | فهر س الآيات القرآنية                                 |
| 270          | فهرس الأحاديث والآثار                                 |
| 277          | فهرس المصطلحات والكلمات الغريبة                       |
| ٤٧٣          | فهرس الأعلام                                          |
| ٤٧٧          | فهرس المصادر والمراجع                                 |
| £97          | فهرس الموضوعات                                        |